


 

 
  

مة هي للكتّاب، ولا تعبّر  المعلومات والآراء المقدَّ

 بالضرورة عن رأي الموقع أو أسرة مركز تفسير



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(2) 

 :Guillaume DYE (4791- )ي انبذة تعريفية بغيوم د

ز اهتماماته البحثية في تترك   أستاذ الدراسات الإسلامية بجامعة بروكسل،

ر، له عد من الدراسات في هذا السياق،  دتاريخ القرآن وتاريخ الإسلام المبكِّ

 ومنها كتابه:

Early Islam: The Sectarian Milieu of Late Antiquity?,  

Editions de l'Université de Bruxelles, 2023 

 القديمة المتأخرة؟ر: البيئة الطافية في العصور الإسلام المبك  

  



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(3) 

مقدمة
(1)

: 

تفكير في الأسئلة  الاتجاه التنقيحي منذ وانسبرو، إعادةَ  فرضَ ظهور  

 ذ  عليها الدراسات الغربية للقرآن؛ إ   الرئيسة والمناهج والفرضيات التي قامت  

ك التنقيحي ون في مدى موثوقية المصادر الإسلامية التراثية، وبالتالي في مدى  شك 

عن نشأة الإسلام وتاريخ القرآن. نتيجة لهذا  التي يرسمها التراث   ة الرؤيةدق  

سة استحضار النصوص المقد  افترض التنقيحي ون أمام حقيقة إكثار القرآن من 

 ة عميقةلَ معرفة وص  ة على اليهودية والمسيحية والإشارة إليها، وأمام غياب أدل  

باليهودية والمسيحية في الحجاز في القرن السابع، افترضوا أن  القرآن لا بد  أن 

يكون قد نشأ خارج الجزيرة في منطقة الهلال الخصيب، حيث وجود موثق 

لجدالات طائفية مسيحية ويهودية، وأيضًا بسبب ما يظهر في القرآن من نقاشات 

أن  عملية كتابة القرآن  ونواسعة مع اليهود والمسيحيين، افترض التنقيحي  

ة القرآن بالهلال لَ من الفرضيات عن ص   ت لقرون، فنشأ عدد  وتحريره استمر  

ت إلى القرن التاسع الخصيب في سوريا والعراق وعن عملية تحرير له استمر  

 الميلادي. 

                                                     

الترجمة، مسؤولو قسم الترجمات بموقع تفسير، وقد  مة وكذلك التعليقات الواردة في نصِّ كتب المقد   (4)

 )قسم الترجمات(.ـف بأن نصصنا بعدها بزنا حواشينا عن حواشي المؤلِّ مي  



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(1) 

تستبعد سؤال  ذ  فالدراسة الغربية للقرآن تنطلق من الدراسة التاريخية، إ  

سياقات القرآن بعوامل  ، وتحاول في المقابل تفسير كل  الوحي من نقاشها

تاريخية؛ لذا فإنها أمام حقيقة الاستحضار القرآني الكثيف للقصص والمفاهيم 

ة تاريخية كافية لافتراض وجود كتابي كثيف في الكتابية، مع عدم وجود أدل  

فتراضات من الا ر هذا بوحيانية القرآن، بل تميل لعدد  الجزيرة، فإنها لا تفس  

ا تفترض أن  القرآن ظهر خارج الحجاز، أو  التاريخية لحل  هذه المعضلة، فإم 

 ة حول هذا.دل  الأتفترض وجودًا كتابيًّا في الحجاز رغم عدم كفاية 

مة في الدراسات الغربية أد ى التشكيك في النظريات والمناهج المستخدَ 

ين س  وإعادة بعض الدار  ة أخرى، للقرآن إلى إعادة طرح الأسئلة الأساسية مر  

تقييم السردية التقليدية الإسلامية عن تاريخ القرآن، وذلك من خلال فحص 

د في دراسات غريغور شولر وهارالد ج  المصادر وإعادة تقييمها، مثلما نَ 

رغم اختلافاتهم مع بعض -موتسكي ونيكولاي سيناي، ووصل هؤلاء 

إلى تأكيد موثوقية  -ت مناهجهمالتفاصيل في السردية الإسلامية، ورغم اختلافا

ومنها تاريخ ة مسائلها المركزية، للسردية الإسلامية ودق  الخطوط الرئيسة العامة 

 .هومكان القرآني ظهور نشأة النص  

ي من اتفاق مع الخطوط العامة للرؤية افي هذه الورقة ينطلق غيوم د

لكتابات الغربية التي ي عمليات إعادة البناء في االتنقيحية، ويبني رؤيته على تحد  

الموثوقية في السردية التقليدية، خصوصًا مع  -في السياق الغربي-أعادت 



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(5) 

ل معظم الكتابات التنقيحية، ث  هذه الكتابات مثلها م   يرى أن   ذ  نيكولاي سيناي؛ إ  

في بيئة ثقافية  هوزمانيًّا لحل  معضلة العلاقة بين مكان القرآن تتبن ى تصورًا حد  

ا أن يكون القرآن نشأ في هذا السياق أو  ة وبينوثني   محتوى كتابي بارز، فإم 

ة قوية على نشأة القرآن خارج الحجاز في القرن ر أدل  خارجه، وأنه مع عدم توف  

 د كتابات مثل كتابات سيناي فرضية نشأته في هذا السياق. السابع، تؤك  

ة واحدة، دح  القرآن ليس و   ي في المقابل أنه عند افتراض أن  ايفترض د

ر، تنحل   ب متطوِّ يمكن اعتبار القرآن نشأ  ذ  ية، إ  هذه الثنائية الحد   وإنما كتاب مركَّ

ر في سياق يهودي مسيحي راسخ في الكتابة، ما شفهي، ثم تطو   في الحجاز بشكل  

لكنها لا تتسرع بتعيين مكان  ،يفتح الباب لفرضية تتفق مع المنطلقات التنقيحية

 اخلهم القرآن وحدة واحدة.وزمان آخرين يموضع د

إن  الاتجاه التنقيحي ورجاله يدأبون على التشكيك الجذري في السردية 

الإسلامية، وقد واجه الاتجاه التنقيحي نقدًا شديدًا في الدراسات الغربية نفسها، 

بطرائق -كتابات غربية تثبت  وجرى الاعتراض عليه بصورة جذرية، وظهرت  

نتائج التي تبن اها رجال هذا الاتجاه عن القرآن غلط الفرضيات وال -مختلفة

ي لهذه الكتابات ومحصول اوتاريخه، ولكن يبدو في هذه المقالة تجاهل غيوم د

للكتابات الغربية عن بنية القرآن، والتي تميل  -مثلًا -اشتغالها، فهناك تجاهل 

هناك أيضًا لعقد واحد أو عقدين، كما  الاعتبار القرآن من الناحية البنيوية نتاجً 

رة في السياق ة بدراسة المخطوطات القرآنية المبك  تجاهل للنتائج الخاص  



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(6) 

والتي تعيد تاريخ القرآن للقرن السابع بأدلة مادية ظاهرة. لقد عقدنا قبل  ،الغربي

ا عن هذا الاتجاه التنقيحي حاولنا فيه رصده ورصد آثاره وجوانب من  ملفًّ

المقالة من أنها تأتي كمتابعة لبيان أفكار بعض  الانتقادات عليه، وتأتي أهمية هذه

 رين بهذا الاتجاه، والفرضيات التي يقولون بها. ين الحاليين المتأثِّ الباحثين الغربي  

  



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(9) 

المقالة
(1()2)

 

سبق الملف  ( الذي؟: سياق للقرآنإن  عنوان المؤتمر )سوريا الأموية

الحالي
(3)

وقت لا يزال فيه الحوار بين  ، يعطي شعورًا بنسمة من الهواء النقي، في

صات المجاورة قليلًا صين في التخص  القرآني والمتخصِّ  صين في النص  المتخصِّ 

ا جدًّ
(4)

عة: فمن ناحية، يمكن لبعض التحليلات . يثير هذا الوضع مشكلات متنو  

القرآنية )وليس بالضرورة الأقل  انتشارًا( أن تستند إلى فرضيات تاريخية مغامرة 

خون، عند استخدامهم ما؛ ومن ناحية أخرى، غالبًا ما يضطر المؤرِّ  إلى حد  

                                                     

، وقد ن شرت في Ǫuelques questions sur les contextes du Coranعنوان المقالة في الفرنسية هو:  (4)

 .2123، 41(، العدد Archimèdeمجلة أرخميدس )

حاصل على الدكتوراه في الدراسات الإسلامية والعربية زياد فروح،  /دكتورالترجم هذه المقالة،  (2)

 ا، يعمل مدرسً (، باريسEPHE)تخصص الفقه الإسلامي( من المدرسة التطبيقية للدراسات العليا )

للفقه )باللغة الفرنسية( بكلية اللغات والترجمة، جامعة الأزهر، شعبة الدراسات الإسلامية باللغة 

 الفرنسية.

، وهو ضمن «القرآن في السياق/السياقات الأ موية»المقصود بالملف الحالي: الملف المعنون بـ (3)

م) .2121العدد العاشر لعام  ،«Archimède»الدورية العلمية   .(المترج 

 Dye 2019a, Dyeلات التي تم تطويرها في دراسات )ل بمثابة ملحق للتأم  يمكن اعتبار هذا المقا (1)

2019b, Dye 2021a ،وباستثناء الحالات التي يكون فيها التذكير الموجز ضروريًّا لفهم الطرح .)

سأ حيل القارئ إلى المناقشات الأكثر تفصيلًا الواردة في تلك المقالات، وسأجتهد هنا في توضيح 

رت فيها. كما يدين هذا العمل بالكثير للمحادثات العديدة التي واستكمال بعض  الأطروحات التي ط و 

 ن الماضيين مع ستيفن شويميكر.ي  حظيت بامتياز إجرائها خلال العامَ 



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(8) 

 للقرآن كمصدر لكتابة تاريخ القرن السابع، إلى تبن ي رؤية تقليدية للقرآن بشكل  

توسيع مجال البحث عندما  آلي، وإن كانت هذه الرؤية قابلة للنقاش. لذا، فإن  

قاته، وعرض المشكلات ق الأمر بدراسة سياق القرآن، أو بالأحرى سيايتعل  

 ب به.التي لا تزال مفتوحة )وعدم إغلاقها بسرعة كبيرة(، هو أمر مرحَّ 

لن أناقش هنا مسألة الوضع الاجتماعي للقرآن في المجتمع الأموي
(1)

. بل 

والسياق، لفتح الطريق أمام مراعاة  سيكون هدفي هو فحص التمفصل بين النص  

أكثر حزمًا لأهمية السياق الأموي، أو على الأقل  سياق لاحق للفتوحات 

نة القرآنية.  العربية، في تكوين المدو 

زَت  أكثر الدراسات التي أ جريت حول القرآن خلال العقدَ  ن ي  وقد رك 

ا من نص»ن بإسهاب على حقيقة أن  القرآن كان ي  الماضيَ  وص العصور نصًّ

ا إذا كانت هذه العبارة ، )ومع ذلك يمكن للمرء أن يتساءَ «القديمة المتأخرة ل عم 

ستتحول إلى شعار فارغ بعض الشيء(. إن  حقيقة أن  القرآن يعكس التراث 

الكتابي الحي )اليهودية والمسيحية( في الشرق الأدنى في العصور القديمة 

كها، أو يناقشها، أو ينتقدها إذا دعت رة، أو يستعيدها، أو يعيد تمل  المتأخ  

الحاجة، هي أمر مقبول عمومًا
(2)

. نجد بالفعل في القرآن العديد من القصص 

، بالإضافة الكتابية وشبه الكتابيةالتي تظهر فيها شخصيات تنتمي إلى النصوص 

إلى إشارات مستمرة إلى مواضيع مركزية في هذه النصوص )الأخرويات، 

                                                     

 .874 -883، صDYE 2019Bللمزيد حول هذا الموضوع، انظر:  (4)

 .Reynolds 2010, Neuwirth 2010, Amir-Moezzi et Dye 2019 انظر للمزيد: (2)



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(7) 

جاج مع الكافرين وعبدة الأصنام، الخلق والرحمة الإلهية، وحدانية الله، الح

فر النبو   ر أسلوبها أو محتواها بس  ة، الميثاق، إلخ(. كما نصادف أيضًا نصوصًا ي ذَكِّ

؛ الرحمن(، بالإضافة إلى صيغ 31 -4المزامير )على سبيل المثال: النحل 

أخيرًا، فإن شعائرية )ليتورجية( تستحضر الشعائر اليهودية والمسيحية. و

ة- للقرآن تندرج« الثقافة التشريعية» ضمن ثقافة اليهودية  -من جوانب عد 

والمسيحية القديمة
(1)

هذا التأكيد على الثقافة التوراتية )الكتابية( للقرآن لا  . إن  

ينفي الأساس العربي قبل الإسلام، لكنه يضعها في منظور مختلف عن ذلك 

 Shoemakerلامي. لذا، يمكننا ات باع الذي تقتضيه روايات التراث الإس

«منحول توراتي عربي نص  »عندما يقترح وصف القرآن بأنه  (شوميكر)
(2)

، وإن 

ل الحديث عن  د الأنواع الأدبية ، للتأكيد على تعد  «متن عربي منحول»كنت أفض 

وعلى فكرة أن القرآن يجمع نصوصًا ذات أصول أكثر  ،الموجودة في القرآن

تقد أحيانًاتنوعًا مما ي ع
(3)

 . 

                                                     

 .Powers, 2019: انظر( 4)

ر بما يجب فهمه من مصطلح Shoemaker, 2021انظر:  (2) )النصوص « النحول التوراتية»، لنذك 

ة لَ فيها الحقيقيين ]...[ تحافظ على ص  ف أو منسوبة لغير مؤلِّ هي نصوص مجهولة المؤلِّ »المنحولة(: 

ك رَت في هذه الكتب، بكتب العهد الجديد وكذلك العهد القديم؛ لأنه فَت أو ذ  ص  ا مخصصة لأحداث و 

صة لأحداث تقع ضمن امتداد الأحداث الموصوفة أو المذكورة في هذه الكتب، أو لأنها أو لأنها مخص  

 (.33)المقال المذكور، ص« ز على شخصيات تظهر في هذه الكتبترك  

 -985، صDYE, 2019A، انظر: «نيالمتن القرآ( »Corpus coraniqueلمعرفة المزيد حول مفهوم )( 3)

816 . 



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(41) 

ة باليهودية والمسيحية لا تقتصر على المستوى الكمي لَ إن  هذه الصِّ 

في بعض  يشهد النص   ذ  فحسب؛ بل هي لافتة أيضًا على المستوى النوعي، إ  

ج اليهودية والمسيحية، التي يستخدمها جَ طبقاته على معرفة دقيقة بالتقاليد والح  

ةالبلاغية الخاص   القرآن وفقًا لمنظوراته
(1)

. فما هي إذن النظريات والنماذج التي 

م سياق  يمكن أن تسمح لنا بالتفكير في التمفصل بين النص   وسياقه، وبالتالي فَه 

القرآن بشكل أفضل؟
(2)

. 

من عناصر القرآن التي تربطه  كبير   ل المقاربة الأولى في التقليل بشكل  تتمث  

رة، لشرق الأدنى في نهاية العصور القديمة المتأخ  بالتيارات الدينية الرئيسة في ا

واتخاذ فكرة معينة عن شبه الجزيرة العربية قبل الإسلام كنقطة انطلاق لتفسير 

حيث ي نظر إلى القرآن -شيء بناءً عليها. وهذا يحسم مسبقًا مسألة السياق  كل  

في مكة  (قبلية)كمرآة لدعوة محمد في المجتمعات التي ت وصف بأنها 

المدينةو
(3)

. لدي  ميل كبير للأنثروبولوجيا التاريخية واستخدام أدوات العلوم 

                                                     

 .Pohlmann 2015, Reynolds 2014, Dye 2021b, Dye 2022 انظر على سبيل المثال:( 4)

ق بسياق القرآن، ولا سيما بمعنى آخر، ليس هدفي في هذا المقال هو استعراض كامل الملف المتعل  ( 2)

 Reynolds المثال الدراسات المجموعة في:خلفيته السريانية )حول هذه الأسئلة، انظر على سبيل 

2008 ،Reynolds 2011 :وباللغة الفرنسية ،van Reeth 2006 ،Gilliot 2011 ،وAmir-Moezzi et 

Dye 2019  ر التمفصل بين (. إنما يتعلق الأمر فقط بالتفكير في الطرق الأكثر ملاءمة وصرامة لتصو

 ما حول سياقه المفترض. استنتاجه من نص  ة ما هو مشروع وممكن ، وخاص  (السياق)و (النص)

ة ليس من الخطأ بالتأكيد وصف هذه المجتمعات على هذا النحو، لكن هذا الوصف لا يمتلك قو   (3)

ف القارئ وراء هذه المقاربة على الأعمال العديدة لجاكلين شابي، الممتدة تفسيرية سحرية. وسيتعر  

(، الذي Al-Azmeh 2014السياق ذاته، يمكن ذكر )(. وفي Chabbi 2019( إلى )Chabbi 1997من )

= 



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(44) 

الاجتماعية في دراسة النصوص القديمة )ولا تزال مثل هذه الأعمال نادرة عندما 

ق الأمر بالقرآن وبدايات الإسلام(يتعل  
(1)

، ولكن يجب أن تكون الأدوات 

ة من العلوم الاجتماعية ملائمةالمستمد  
(2)

القرآني بأدوات  أن يتم  تناول النص  ، و

نقدية كافية
(3)

قة بالأنثروبولوجيا ، وأن ت صاغ العلاقات بين العناصر المتعل  

ي بطريقة مقنعةالتاريخية والتحليل النصِّ 
(4)

. 

                                                     
= 

يفسر ظهور الإسلام من خلال عملية عربية داخلية المنشأ )توحيد جديد منبثق من الوثنية العربية(، 

من دور الديانات التوحيدية الأخرى في نشأة الإسلام. ولمناقشة هذه المقاربة  كبير   لًا بشكل  مقل  

 (.Hawting 2015, Robin 2017, Samji 2016, Webb 2015الأخيرة، انظر: )

( حول التوثيق النقائشي )الإبيغرافي(، Lindstedt 2019من بين المقالات الحديثة الواعدة، نشير إلى ) (4)

( حول Bjerregaard Mortensen 2022( حول وثيقة يثرب )وثيقة المدينة(، و)Lindstedt 2021و)

 التقوى القرآنية.

ر بحالة العلوم ( دورًا حاسمًا للإكراهات البيئية، وهو ما يذك  Jacqueline Chabbiة شابي )تنسب مقارب (2)

 الاجتماعية في منتصف القرن التاسع عشر.

ب القرآن مادة خارجية عن غرب ي همل نقد المصادر، وهو أمر مزعج عندما نريد أن نفهم كيف يستوع   (3)

شخص ما يبتكر، وكيف ولماذا، من الجيد أن يكون لدينا فكرة  ي نعرف ما إذا كانكَ ل  الجزيرة العربية: فَ 

ا هو متاح لديه. وبطبيعة الحال، فإن  حقيقة اقتراض القرآن لمواد من التراث اليهودي  دقيقة عم 

التفسير الإسلامي  والمسيحي لا تعني )ولكنها لا تستبعد( أنه يستخدمها بالطريقة نفسها؛ وبالمثل، فإن  

ن ، حسب الحالة، على هذا «نزع الطابع التوراتي»أو « إضفاء طابع توراتي»بالطبع من  اللاحق قد تمك 

أدنى من نقد المصادر والتحليل  الدافع القرآني أو ذاك، ولكن من الصعب معرفة ذلك دون المرور بحد  

 التناصي. علاوة على ذلك، يتم تجاهل نقد الأشكال، تمامًا مثل نقد التحرير.

أو  (قبلي)هذا المصطلح أو ذاك له معنى  ل أن  من خلال تخي   ائمًا أن يسعى لتفسير النص  يمكن للمرء د (1)

يشير، من الناحية البراغماتية، إلى ضرورة البقاء للبدو في بيئة معادية )والمشكلة هي، من بين أمور 

= 



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(42) 

مع التراث  (حوار)تذهب إستراتيجية ثانية إلى أنه بما أن  القرآن في 

سم بتفاعلات قوية مع اليهود يت  ه قد نشأ في سياق اليهودي والمسيحي، فإن  

وهو استنتاج يبدو مشروعًا تمامًا. ولكن، إذا انطلقنا أيضًا من مبدأ  -والنصارى 

أن  القرآن نشأ في غرب الجزيرة العربية، وأنه يعكس تجربة الجماعة المحيطة 

م، فسنضطر إلى استنتاج أن  632و 641بمحمد في مكة ثم في المدينة، بين عامي 

رًا بشكل  غرب الجز دًا ومتنصِّ . وبعبارة أخرى، بينما واسع   يرة العربية كان متهوِّ

إلخ(  ..ر معي ن للسياق )وثني، قَبَليكانت الإستراتيجية الأ ولى تعتمد على تصو  

ليملي ما يجب أن يقوله القرآن، فإن  محتوى القرآن هنا هو الذي ي فترض أن 

دنا بالمعلومات عن غرب الجزيرة العرب ية في القرن السابع، ولا سيما عن يزوِّ

 مكة والمدينة.

                                                     
= 

عسفية، وتتجاهل أخرى، أنه لا ي فترض في أهل مكة ولا أهل المدينة أنهم بدو(، لكن مثل هذه المقاربة ت

، في حين أن: «قبائل»بـ« عالمين»البيانات النقائشية، ونادرًا ما تقنع. انظر على سبيل المثال ترجمة كلمة 

أ( هذه الكلمة تشير غالبًا في القرآن إلى مجموعات أجنبية عن الجزيرة العربية، ب(، لم تظهر أبدًا بهذا 

ب، عشيرة( موثقة نقشيًّا للتحدث عن المعنى في النقوش، ج(، هناك مصطلحات أخرى )شع

 .21 -48، صRobin 2002المجموعات البشرية. انظر: 



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(43) 

تبدو لي هذه المقاربات دليلًا على الوثوقية )الدوغمائية(، من خلال 

ل  افتراضها المسبق بأن   د القرآننا نعرف أين ومتى وكيف و 
(1)

. ولكن إذا نظرنا عن 

أقل  كثب إلى ما يكشفه القرآن نفسه عن سياق نشأته وإنتاجه، فإن  الأمور تبدو 

(، فإنه بالاعتماد على القرآن وحده، Cookوضوحًا بكثير. وكما يلاحظ كوك )

الشخصية الرئيسة في القرآن هو محمد، وأنه  يمكننا على الأرجح استنتاج أن  »

عاش في غرب الجزيرة العربية، وأنه كان يحمل ضغينة شديدة تجاه معاصريه 

الحرم كان يقع في مكة،  طيع القول إن  ة. لكننا لن نستالذين رفضوا اد عاءاته بالنبو  

ولا أن  محمدًا نفسه جاء من هناك، ولن يكون بإمكاننا سوى افتراض أنه استقر  

«في يثرب
(2)

. 

                                                     

عن نشأة الإسلام وتاريخ القرآن، والتي تنطلق من  فق الكاتب مع الخطوط العامة للسردية التنقيحيةيت  ( 4)

ل في مكان آخر غير الجزيرة  عدم موثوقية السردية الإسلامية، وبالتالي تفترض أن القرآن نشأ وتشك 

اب في تحديد المكان والزمان ت  العربية، وفي زمان آخر غير القرن السابع الميلادي، على خلافات بين الك  

معضل حضور القرآن بإشاراته الكثيرة للتراث الكتابي في وسط  في طبيعة حل  المفترضين، وهو يختلف 

ع في منطلقات وأفكار الاتجاه التنقيحي، راجع: ملف الاتجاه التنقيحي، غير معروف بكتابي ته. للتوس  

 ت بموقع التفسير. )قسم الترجمات(على قسم الترجما

(2) Cook 1983:91، ص. 



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(41) 

هذه الملاحظات وجيهة، لكنها متفائلة بعض الشيء
(1)

. وهي تثير على أي  

في غرب الجزيرة العربية،  حال سؤالًا أعمق: لنفترض أن مسيرة محمد قد جرت  

مله، يعود إلى سياق ج  ب على ذلك أن القرآن، في م  حول مكة ويثرب؛ فهل يترت  

غرب الجزيرة العربية؟ هذا الأمر ليس بديهيًّا على الإطلاق. ولفهم هذه النقطة 

ق وسياقه المفترض. تتعل   رات بين النص  أفضل، ينبغي رصد بعض التوت   بشكل  

والاجتماعي، والديني، والاجتماعي الثقافي  ،ياق الجغرافيهذه التوترات بالس

، أي القدرة على فهم literacy -)مع مسألة القدرة على القراءة والكتابة 

ق بمسائل واستخدام المكتوب( في مكة والمدينة. وهذه التوترات لا تتعل  

ما يهمني هامشية أو ثانوية، وهي موثقة جيدًا. لذا سأكتفي بالتذكير بها بإيجاز، ف

 شيء هو نوع النموذج الذي يمكن استخدامه لحل  الصعوبات المثارة. قبل كل  

  

                                                     

حده، هل يمكننا استنتاج أن الشخصية الرئيسة هي محمد، الذي لا يظهر اسمه سوى بالاعتماد على القرآن و (4)

يقتضي غالباً )ولكن ليس دائمًا( وجود مخاطب مجهول، ولكن  النص   أربع أو خمس مرات في المتن؟ صحيح أن  

 ؟(محمد)هل يجب علينا دائمًا تحديد هذه الشخصية بـ



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(45) 

 السياق الجغرافي والاجتماعي:

فيما يتعلق بالسياق الجغرافي والاجتماعي، ينبغي العودة إلى مقال 

ح أن العديد من المقاطع (، والذي يوض  Crone 2005محوري لباتريشيا كرون )

ا جغرافيًّا واجتماعيًّا لا يتوافق مع ما يمكننا افتراضه عن مكة القرآنية تعكس سياقً 

ويثرب
(1)

)المفترض أنهم مكي ون( « المعارضين». وهكذا، فإن  المشركين، أي 

و ماشية )انظر: ون بانتظام بأنهم مزارعون أو مرب  ف  المخاطبين بالقرآن، يوصَ 

، إلخ(، يزرعون النخيل والأعناب 69 -63؛ الواقعة: 437 -436الأنعام: 

(، 63(، ويحرثون الأرض )الواقعة: 31 -33؛ يس: 418 -416)الشعراء: 

(. 414ر الزيتون والرمان )الأنعام: ك  مما يوحي بزراعة الحبوب. كما وردَ ذ  

الماشية في المقاطع الوعظية ي عين ومربِّ وتكثر الإشارات إلى عالم المزار  

، إلخ(. 32 -29؛ عبس: 33 -49؛ القلم: 11 -32؛ الكهف: 31 -4)النحل: 

ق بأماكن أخرى غير مكة؛ مثل هذه الإشارات الزراعية تتعل   إن  القول بأن  

                                                     

رة وجود جماعة من التجار في غرب الجزيرة العربية، كما ك  ف  بالطبع، هناك أيضًا عناصر تتوافق مع  (4)

؛ 64، 31؛ يونس: 85؛ الأعراف: 452ضح من وجود إشارات واستعارات تجارية )الأنعام: يت  

(. ولكن )خلافًا ل ما ذهب إليه مارشام 7 -4؛ المطففين: 21؛ الحاقة: 17؛ الكهف: 35الإسراء: 

8102 [Marsham 2018 الذي أغفل ،] ،العناصر المرتبطة بالزراعة( فإن هذا لا يكفي لعدم التشكيك

، في الفهم التقليدي لسياق إنتاج القرآن، طالما بقيت هناك عناصر غير هامشية لا ولو جزئيًّا على الأقل  

 تتفق مع هذا الفهم التقليدي. 



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(46) 

ل تفسيرًا مرضيًا لذ  الطائف، حيث كان للمكي   ر الحبوب ك  ين بساتين، لا يشك 

 والزيتون.

الإشارات العديدة إلى الصيد والملاحة )على سبيل  يجب أيضًا إضافة

مكة ويثرب  (، وهو أمر يثير الدهشة عندما نعلم أن  31 -32المثال؛ إبراهيم: 

نة من البحر الأحمر. ومن أكثر المقاطع إثارة بالهي   تقعان على مسافة ليست  

وا ث عن الذين اعتد، التي تتحد  466 -463هشة الآيات في سورة الأعراف: للد  

 ي  في السبت بصَ 
هذا المثال لا يستقيم إلا إذا كان الأمر  مك. ويبدو أن  هم للس  د 

ي الرسالة على دراية بالممارسات اليهودية، ق باليهود، وبالتالي فإن  متلقِّ يتعل  

 .وهو ما لا يتناسب جيدًا مع السياق المكي

 (: Sinaiوكما يلاحظ سيناي )

لأوصاف القرآنية للعالم الطبيعي تحمل يمكن للمرء أن يرد  بوجاهة بأن  ا»

بصمة عميقة من سفر المزامير، مما يجعل من التبسيط تفسيرها على أنها مرآة 

ة لبيئة القرآن المباشرة. ومع ذلك، لا يبدو من المرضي القول بأن وفي  

دة للغاية، للظواهر دة، والتي تكون أحيانًا محد  استحضارات القرآن المتعد  

ا إلى استعارة مواضيع أدبية )الطبيعية تعود  ة لَ ( وتفتقر إلى أي  ص  topoiحصريًّ

«بموطنه القريب
(1)

. 

                                                     

(4)  Sinai 2017a, p. 59. 



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(49) 

يمكننا بالفعل التساؤل عن الأسباب التي تدفع إلى استخدام قائمة معينة 

ل هذه الأمثلة العناصر الأكثر بروزًا في الحياة اليومية من الأمثلة عندما لا تشك  

 للجمهور.

(، الذي 438 -433للنظر وهو )الصافات: وثمة مقطع آخر لافت 

يخاطب جمهورًا ي فترض أنه يتواجد بالقرب من البحر الميت. والرد  بأن هذا 

ة يثير من المشكلات أكثر مما المقطع قد نزل خلال رحلات القوافل المكي  

؛ لأن  ذلك يفترض أن   ين كانوا يمارسون تجارة دولية، بما في ذلك في المكي   يحل 

 Crone وهو أمر يبدو مستبعدًا في ضوء الحجج التي عرضتها كرونفلسطين، 

أن  احتياجات  -منذ صدور ذلك الكتاب- صحيح أن كرون اقترحت (.(1987

فيها المكيون كَ ارَ شَ  زت تجارةً الجيش الروماني للجلود ربما حف  
(1)

. ومع ذلك، 

مبراطورية، فإذا كان لهذه الاحتياجات تأثير ملحوظ على المناطق الحدودية للإ

فرضية؛ وفوق ذلك، حتى بفرض  ين أنفسهم فيها تظل  فكرة مشاركة المكي   فإن  

انخراطهم فيها، فلا يوجد ما يشير إلى أنهم كانوا يقومون برحلات طويلة إلى 

سوريا أو فلسطين، وأنهم لم يكونوا يبيعون منتجاتهم لوسطاء يتواجدون داخل 

ى ذلك، لا يوجد أي  أثر أثري في النقب شبه الجزيرة العربية نفسها. علاوة عل

واسعة النطاق بين الجزيرة العربية والبحر الأبيض المتوسط في  يشير إلى تجارة  

                                                     

 .CRONE 2007انظر: ( 4)



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(48) 

فجر الإسلام
(1)

عًا سكانيًّا متواضعًا للغاية )وفقًا لآخر  . لقد كانت مكة تجم 

شخص 611و 511التقديرات، بين 
(2)

رجلًا بالغًا  451و 425، أي بين 

محتملًا(، وفكرة أنها كانت مدينة ثرية منخرطة في تجارة دولية تبدو ومقاتلًا 

خيالية تمامًا
(3)

 . 

عَد  Sinaiإنَّ سيناي ) ية عن المدافع الأكثر نزاهة وجد   -بلا شك  -(، الذي ي 

ق   بالمشكلات التي تثيرها هذه العناصر المختلفة. لكنه  ر  النموذج التقليدي، ي 

آفاق تحديد بديل مقنع للموقع  ومع ذلك، فإن  » يكتب في فقرة كاشفة للغاية:

س مسقط الرأس الحقيقي م  الحجازي التقليدي، وتفسير لماذا وكيف أمكن طَ 

للقرآن تمامًا من الذاكرة التاريخية الإسلامية، هي آفاق غير واعدة، وهذا أقل  ما 

«القَ ي  
(4()5)

. 

                                                     

 .286ص، AVNI 2014انظر: ( 4)

 .ROBINSON 2022انظر:  (2)

، الفصل الرابع. لقد ساد افتراض  في بعض الأحيان بأن ثروات مكة في عصر ما SHOEMAKER (2022)انظر:  (3)

( أن سلطة الخلافة كانت Heck 1999قبل الإسلام كانت ناتجة عن الاستغلال التعديني. وبالتأكيد، ي بين هيك )

ا من مناجم المعادن النفيسة في شبه الجزيرة العربية، إلا أن هذا الأمر ينطبق على تستمد جزءًا كبيرًا من موارده

 العصر العباسي، ولا يمكن إسقاطه بأثر رجعي على مطلع القرن السابع الميلادي.

 )أود  أن أوضح(.  61، صSinai 2017aانظر:  (1)

لكن هذا لا يعني صدوره عن السردية جدير بالنظر أن سيناي وإن كان لا يصدر عن الاتجاه التنقيحي  (5)

فق مع بعض ف، وإلا فهو لا يت  ة بتاريخ القرآن ودفاعه عنها كما يوحي كلام المؤلِّ الإسلامية الخاص  

 ف له، وغيره. )قسم الترجمات(خطوطها كما هو ظاهر من الكلام الذي أورده المؤلِّ 



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(47) 

بق بضرورة ويمكن للمرء أن يتساءل: لماذا ينطلق سيناي من افتراض مس

على حساب المواقع الأخرى؟ لماذا يجب إعادة توطين  واحد   وجود موقع  

بعض المقاطع لا تتوافق مع  د أن  القرآن بأكمله، ومسيرة محمد بأكملها، لمجر  

القرآن هو  هذا نتيجة لفكرة أن   الموقع المفترض في الأصل؟ من الواضح أن  

ه. فإذا كان الأمر كذلك، فإن  انعكاس خالص لدعوة محمد وتفاعلاته مع جماعت

ما  د موقع دعوة محمد، مع كل  القرآن يستلزم تغيير أو تعد   (موقع)د تغيير أو تعد  

ينطوي عليه ذلك من صعوبات. ولكن إذا لم نشارك هذا الافتراض المسبق، 

 المشكلة ت طرح بمصطلحات مختلفة تمامًا. فإن  

  



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(21) 

السياق الديني: الخلفية المسيحية
(1)

: 

تية: يفترض القرآن غالباً سياقًا أو خلفية مسيحية. وأشير بذلك إلى النقاط الآ

ة هي شخصيات مسيحية نموذجية: عيسى، مريم، يحيى، ( شخصيات قرآنية مهم  4

شير القصص القرآنية ( في كثير من الأحيان، عندما ت  2زكريا، أصحاب الكهف، إلخ. 

)آدم، يوسف، موسى، إلخ(، يبدو إلى شخصيات مشتركة بين اليهود والمسيحيين 

أوثق من القصص اليهودية: باختصار، تميل  أنها تعكس القصص المسيحية بشكل  

(sub-texts)النصوص الضمنية( )
(2)

للعديد من القصص في القرآن إلى أن تكون  

أقرب إلى النصوص المسيحية منها إلى النصوص اليهودية، بقدر ما نعلم )وهذا لا 

( بعض الحجج البلاغية مستعارة 3ينفي طبعًا وجود عناصر يهودية أكثر تحديدًا(. 

مباشرة من المسيحية: الجدالات ضد اليهود، استخدام شخصية إبراهيم، وكذلك 

(؛ ويمكن إضافة أن علم الأخرويات démonologieلم الشياطين )ع

]السمعيات[
(3)

، وعلم الكون
(4)

ينان بالكثير للمسيحية السريانية؛ علاوة د  ن يَ ؛ القرآنيَّي  

وحي بخلفية غ والاستعارات المستخدمة في القرآن ت  يَ العديد من الصِّ  (1على ذلك. 

تجريدها من طابعها المسيحي بدرجات القرآن قد يستخدمها مع  مسيحية، رغم أن  

                                                     

ص هنا المقال الآتي:  (4)  ، الذي أحيل إليه للمزيد من التفاصيل. 985 -961، صDYE 2019 aألخ 

أشمل، لا تتم الإشارة إليه مباشرة عبر الإحالة والتنصيص، لكنه  مستحضر ضمن نص   الضمني هو نص   النص   (2)

 يفهم من الإشارات العامة داخل النص. )قسم الترجمات(

 -4987، ص2b، جDYE 2019، وSINAI 207B ،AMIR-MOEZZIانظر على سبيل المثال:  (3)

2354 ،Neuenkirchen 2019. 

 . Decharneux 2023انظر: ( 1)



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(24) 

متفاوتة
(1)

( بعض النصوص تخاطب المسيحيين بوضوح وتشهد على تفاعلات 5. 

أولًا، في « المؤمنين»، هي تخاطب أدق   والمسيحيين؛ وبشكل  « المؤمنين»عميقة بين 

ا للبحث عن تقارب أو للجدال مع المسيحيين )وبالتالي يظهر وجود  سياقات إم 

 المجتمع، كجماعة قائمة، كحقيقة أساسية في حياة جماعة المسيحيين في

حسب المقاطع(. وأخيرًا،  -إيجابية أو سلبية-ع طبيعة العلاقات ، وتتنو  «المؤمنين»

( قد صاغها 47و 48و 5و 3( بعض النصوص القرآنية )على سبيل المثال السور 6

ليد المسيحية )وهي ( يظهرون معرفة عميقة ودقيقة بالنصوص والتقاlettrésمثقفون )

 معرفة لا يمكن اكتسابها بمجرد السماع(.

أصل القرآن يعود إلى سياق )غرب الجزيرة العربية  ومع ذلك، ي فترض أن  

حيث يبدو الوجود المسيحي هامشيًّا ،في القرن السابع(
(2)

. بعبارة أخرى، نحن 

نواجه المأزق الآتي، مع أربع فرضيات يصعب التوفيق بينها
(3)

: 

                                                     

 .Reynolds 2019انظر:  (4)

كانت المسيحية موجودة في شبه الجزيرة العربية، لكن هذا لا يعني أنها كانت منتشرة بالتساوي في »( 2)

نجران أو تيماء(. لا يوجد ، وليس "وسط الحجاز"جميع أنحاء الجزيرة، ولا سيما في غربها )أقصد هنا 

، Villeneuve 2010في الوقت الحالي أي  مؤشر يدعم هذا التوجه: لا توجد بقايا كنائس أو أديرة )انظر: 

(؛ ونحن في انتظار ما قد تسفر عنه النقوش المحتملة. كما لا يوجد أي  مؤشر 228 -229ولا سيما ص

المجامع والسنودسات، ولا لقديسين في الأدب في المصادر الأدبية المسيحية: لا ذكر لأساقفة في 

ة تشهد على وجود رات مستقل  (. بعبارة أخرى، بينما يوجد تضافر لمؤش  hagiographyالمناقبي )

 «.مسيحي في مناطق أخرى من شبه الجزيرة العربية، فإننا نجد هنا تضافرًا في غياب المؤشرات

ي إلى نماذج مختلفة: المقاربة الفرضيات، وهو ما يؤدِّ يجب التخل ي على الأقل عن إحدى هذه  (3)

( يتخلى SINAI( والثانية )على سبيل المثال سيناي 4الأولى، المذكورة أعلاه، تتخلى عن الفرضية )

= 



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(22) 

 .طبقات جوهرية من القرآن لها خلفية مسيحية .4

 .القرآن ليس سوى انعكاس لدعوة محمد .2

 .مسيرة محمد جرت في غرب الجزيرة العربية .3

 -في أحسن الأحوال- الوجود المسيحي في غرب الجزيرة العربية كان .1

 .هامشيًّا

بالطبع، يمكن تفسير بعض طبقات القرآن، التي تظهر أفكارًا ومواقف 

عكس خلفية مسيحية، على أنها نتيجة لظاهرة انتشار شفهي وممارسات ت

وصلت إلى غرب الجزيرة العربية بطريقة أو بأخرى )يتبادر إلى الذهن 

ا الجوانب الأخرى من القرآن، ولا سيما النقطتان المبش   6و 5رون(. أم 
(1)

 

ين يعرفون التقاليد المسيحية جيدًا، ف  فتفترض في المقابل سياقًا يضم مؤلِّ 

 .والجماعات المسيحية« المؤمنين»تفاعلات عميقة بين و

ا إدخال المسيحية إلى مكة  بمعنى آخر، فإن   أي  مقاربة متماسكة تقتضي إم 

تها في  وضع و/أووالمدينة،  جزء من القرآن خارج الحجاز، وتكمن المسألة برم 

                                                     
= 

ق بمسيرة محمد )على ا فيما يتعل  ( على الأقل جزئيًّ 3فين التخلي عن )( ويقترح بعض المؤلِّ 1عن )

ا أنا فأرى أن الخيار الأكثر إلحاحًا وضرورة هو Courtieu & Segovia 2021سبيل المثال:  (؛ أم 

 (.2التخلي عن الفرضية )

 (ف هاهنا للنقاط المعروضة في الفقرة السابقة. )قسم الترجماتيشير المؤلِّ  (4)



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(23) 

معرفة كيف يجب أن يتم ذلك بالضبط )وهي مشكلة مماثلة، لا يمكنني 

 ق بالعناصر اليهودية في السور التي توصف بالمكية(. تفصيلها هنا، تتعل  

ا: SINAIويعد  رأي سيناي )  ( في هذه المسألة واضحًا جدًّ

بدلًا من حل  المشكلة عن طريق نقل البيئة القرآنية بعيدًا عن الحجاز، »

 عام، تعديل صورة شبه الجزيرة العربية قبل يبدو من الواعد أكثر، بشكل  

«الإسلام التي ورثناها عن التراث الإسلامي
(1)

. 

لة في طرح بديل نحن هنا بصدد مواجهة نفس المشكلة السابقة، والمتمث  

ا كل  »على شاكلة  ا مكان آخر»، أي: «شيء أو لا شيء إم  ا الحجاز، وإم  إن  «. إم 

ر الضارب بجذوره في (، الذي لا ينوي التخل ي عن التصو  SINAIسيناي )

د مع ذلك الإسلامي، والذي يرى القرآن انعكاسًا لدعوة محمد، لا يترد   التقليد

ر( ر الإسلامي للمشهد الديني في الحجاز، رغم كونه )التصو  في رفض التصو  

د  الإشارة أحيانًا إلى  متجذرًا بنفس القدر في الروايات الإسلامية )حيث تَر 

ات غرض دفاعي مسيحيين، ولكن دائمًا كأفراد معزولين، وفي سرديات ذ

ر من التقليد مثل هذا الموقف لا يقتصر فقط على التحر   واضح(. بيدَ أن  

الحالة الدينية للحجاز الضرورية لتفسير بعض طبقات القرآن  إن   ذ  الإسلامي؛ إ  

                                                     

(4)SINAI, 2017 63، ص. 



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(21) 

دها البتة ما نعرفه، أو ما يمكننا افتراضه منطقيًّا، حول ( لا يؤك  6و 5)النقطتان 

ف سوى القليل، أن لك العصر )وليس لكوننا لا نعرغرب الجزيرة العربية في ذ

الاستقراء أو تخيل أي  شيء(نسمح لأنفسنا ب
(1)

 . فمن غير الممكن، في ظل  

يرة أو الرها أو القدس في قلب  وثائقنا الراهنة، تحويل مكة إلى ما يشبه الح 

 ( وجماعات مسيحي ة وازنة. وفي المقابل، فإن  Lettrésالحجاز، بوجود مثقفين )

ة طبقات من القرآن تقتضي وجود مثل هذه التفاعلات مع المسيحيين، تجد عد  

مكانها )الطبيعي( في سياق لاحق  على الفتوحات
(2)

. 

                                                     

. وحول المسيحية 252 -215، صSHOEMAKER 2022؛ 996 -992، صDYE 2019aانظر: ( 4)

 . WOOD 2022في شبه الجزيرة العربية، يمكننا الإشارة إلى ملخص: 

إن  عمق اشتباك القرآن الكريم مع النصوص الكتابية وإشاراته الدقيقة لها يضع الباحثين الغربيين ( 2)

ية للنبي الذي في مأزق شديد في كيفية تفسيره وتسويغه، لا سيما إذا استحضرنا الط عام   بشكل   بيعة الأم 

تلقي الوحي، وبيئة الجزيرة العربية التي لا توجد أدلة ظاهرة على حضور اتصال وثيق لها بأهل الكتاب، 

؛ ولهذا فإنهم يتحي رون ¸القرآن وحي إلهي منزل من خالق الكون  فهؤلاء الباحثون يرفضون فكرة أن  

عام مع السردية الإسلامية  فقين بشكل  واء أكانوا مت  س-في تفسير ذلك الحال الواقع في القرآن ويسوقون 

ملة احتمالات، كأَن  نقول بأن القرآن لم ينزل بمكة والمدينة أصلًا، وإنما بمكان ج   -أم مخالفين لها

ة باليهودية والمسيحية ويختلفون في تعيين هذا المكان وتحديده، أو أننا بحاجة لتغيير لَ آخر ظاهر الصِّ 

  راتنا التيتصو  
 
ر ذلك من الفروض نفسه، وغي نعرفها عن مكة والمدينة، أو تغيير رؤيتنا لشخص النبي

 -لبأدنى تأم  -د من قرائن عقلية ظاهرة أو دلائل تاريخية معتبرة ولا يملك الإنسان التي ليس لها سن

 (. )قسم الترجماتقبولهاسوى رفضها وعدم 



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(25) 

 الثقافي: مسألة المشافهة والتمكين من القراءة والكتابة:  - السياق الاجتماعي

دراسة  د الجمع بين تأملاتأنتقل  الآن إلى النقطة الأخيرة، التي تظهر بمجر  

(Dye 2021a( وكتاب )Shoemaker 2022) الفصل الخامس. سأكتفي هنا برسم ،

نبغي الاعتراف بوجود مفارقة ي ذ  دة للغاية. إ  الخطوط العريضة لهذه المشكلة المعق  

 تضم أربع فرضيات يبدو التوفيق بينها مستحيلًا: أخرى

الكتابي  عة من القرآن عملًا من أعمال التدوينتفترض طبقات متنو   -4

 )التحريري(، )إلى جانب طبقات وجوانب أخرى تتسم بالشفاهية(.

 .القرآن ليس سوى انعكاس لدعوة محمد -2

 .مسيرة محمد جرت في غرب الجزيرة العربية -3

ق، ولم يكن م  كان مجتمع غرب الجزيرة العربية مجتمعًا شفاهيًّا بع   -1

رية أو الدينيةع  بية أو الشِّ ظ النصوص الأدف  المكتوب ي ستخدم فيه لتدوين وح  
(1)

. 

                                                     

هذا أمر تثبته الكتابات  الكتابة في جزيرة العرب، فإن  النظر عن أدلة التراث الإسلامي عن وجود  بغض   (4)

الكتابة كانت متواجدة في الجزيرة  ذكر الكاتب، يرى مثلًا غريغور شولر أن  الغربية نفسها، ففي مقابل ما يَ 

ة بالحفظ العربية بالفعل، وهذا عبر تحليله لبعض الأشعار العربية، التي تشير لبعض الأدوات الخاص  

قات، مما القراطيس، كذلك اهتمام العرب بتوثيق وتدوين النصوص الممتازة، مثل المعل  الكتابي مثل 

يعني عدم اقتصار الكتابة على المسائل العملية مثل المواثيق. كذلك يرى شولر في سياق دراسة نشأة 

ترويه نموذج التدوين يستعيد نفس نموذج تدوين القرآن كما  العلوم الإسلامية مثل تدوين الحديث، أن  

ضع أساسًا للتوثيق مثل برادايغم لعملية جمع العلوم جمع القرآن و   المصادر الإسلامية، مما يعني أن  

راجع: تدوين القرآن براديغم للعلوم الإسلامية، غريغور شولر، ترجمة: مصطفى هندي، موقع  .لاحقًا

 )قسم الترجمات( تفسير.



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(26) 

 Dye)تعد  الفرضية الأولى نتيجة مباشرة للتحليلات الواردة في دراسة 

2021a)  إشكالية التوازي )، والتي أ حيل إليها لمزيد من التفاصيل. ت ظه ر دراسة

في القرآن أمرين؛ أولًا: أن  النُّسَخ المتوازية للقصة نفسها لا يمكن  (يالنصِّ 

ة أو خطبة واحدةلتلاوات شفهية مختلفة لقص   ا كأثر  أو تدوين  تفسيره
(1)

، بل 

هي بالأحرى ظاهرة من المراجعات وإعادة الرواية المتتالية للقصة نفسها، 

والتي يمكن إعادة استخدامها وتكييفها، وتعديلها عند الاقتضاء في إطار صياغة 

ض الحالات على الأقل، هي ظاهرة إعادة الصياغة هذه، في بع جديدة. ثانيًا: أن  

بين النصوص  (verbatim) كمية التطابق الحرفي إن   ذ  ؛ إ  (إعادة كتابة)ظاهرة 

، وهما مقطعان 13 -26، والحجر: 85 -94المتوازية )مثل سورتي؛ ص: 

ي فترض بحسب التراث أنهما مكي ان( تقتضي الاستعانة بوثيقة مكتوبة أثناء عملية 

السورة الأحدثصياغة 
(2()3)

علاوة على ذلك، تبدو فرضية الصياغة المكتوبة  .

                                                     

ا وجود ي  م أمرَ ه  يمكن فَ ( 4) متقارب، أو وجود اختلافات في  أداءات شفهية مختلفة لنص  ن من ذلك: إم 

 الطريقة التي استذكر بها المستمعون المختلفون أداءً شفهيًّا واحدًا وقاموا بتدوينه.

(2) (Dye 2021aتستند الح  264 -259، 211 -213، ص )  م ل  إلى ما تعل مناه من تجارب ع   خاص   ة بشكل  ج

مع التنقيح النسخي )المراجعة  يتوافق 269الجدول في ص. سواء لى حد  النفس والدراسات الإثنولوجية ع

اقية( لنص   خ، لا سيما سَ ما، وليس مع نسخ مختلفة لأداء شفهي، حيث ي فترض بنا ملاحظة تنوع أكبر بين النُّ  الورَّ

حول الاختلافات بين  في المسائل الثانوية، وتماسكًا أقل  في الطريقة التي تتم  بها التغييرات اللاهوتية المهمة.

 (.3، على سبيل المثال صGoody 2010؛ Goody 1998الأداءات الشفهية، انظر: )

دة كما هو له أغراضه ودلالاته المتعد   استدعاء سورة لقصة مذكورة في سورة سابقة عليها هو أمر  ( 3)

نويفرت وسيناي أن سين مثل يعتبر الكثير من الدار  ف، ومعلوم، ولا يقتضي هذا الذي يذكره المؤلِّ 

م لها ولمتوازيتها الكتابية تفسيرات جديدة وفق ة بعد م  القرآن يعيد سرد القصص الكتابي مر   رة، ويقدِّ

= 



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(29) 

بالنسبة للسور الأطول )دون المرور بصياغة شفهية( فرضية معقولة
(1)

. وإذا 

كنا بفرضية أن   القرآن هو انعكاس لدعوة محمد )الفرضية الثانية(، في سياق  تمس 

كان  حجازي )الفرضية الثالثة(، فسنضطر إلى استنتاج أن  غرب الجزيرة العربية

ر تدوين كاف  من الثقافة الكتابية بحيث يمكن تصو   ع بقدر  حينها مجتمعًا يتمت  

 أجزاء جوهرية من القرآن خلال حياة محمد.

ومع ذلك، يمكن للمرء أن يتساءل إلى أي  مدى يبدو هذا الاحتمال معقولًا، 

، Shoemaker 2022وهنا يجب العودة إلى الفرضية الرابعة، كما طورها شوميكر )

الفصل الخامس(، بالاعتماد على أعمال مايكل ماكدونالد
(2)

، والتي لاحظ أنها 

                                                     
= 

يه القرآن تفصيل الكتاب، ومع  السياقات الاجتماعية واللاهوتية، واعتبر سيناي هذا جزءًا مما يسم 

مات الشكلية في ا تبرز حضور نفس السِّ ، فإنهبمسألة البنى الشكلية للنص   خصوصًااهتمام نويفرت 

السور المكة الوسيطة على سبيل المثال، على اختلافات ظهور القصص داخلها، مما لا يجعل ضروريًّا 

تشترك هذه السور في بنى مشتركة موضوعيًّا وشكليًّا،  ذ  حق منها، إ  وجود نسخة مكتوبة مصدرًا للا  

حتى - ف من أمثلة فيها تطابق تظل  م فما يشير له المؤلِّ وكذلك قد تشترك في بعض المعجمات، ومن ث

ت اب معقولة ضمن الانتظامات الموضوعية والشكلية العامة للقرآن. وقد نب   -لو قبلنا بالتطابق ه بعض الك 

م كونها هي هذا لا يحت   رة، إلا أن  ة المتأخِّ مثل نويفرت إلى وجود تثبيت كتابي للقرآن منذ المرحلة المكي  

معتمدة في بنائها على تثبيتات كتابية سابقة، أو أن ما يلحقها سيكون معتمدًا على تثبيتها الكتابي.  نفسها

 )قسم الترجمات( راجع: وَجهان للقرآن، أنجيليكا نويفرت، ترجمة: د/ حسام صبري، موقع تفسير.

دة آيات متعد  السور المتأخرة، المكونة من : »414، صNeuwirth 2007انظر على سبيل المثال:  (4)

رية قليلة، وبالتالي تفتقر إلى الوسائل التقنية الفعالة للمساعدة على الحفظ ع  الأجزاء ذات صياغة ش  

(mnemonic  توحي بقو ،) َّفات مكتوبة منذ البدايةة بتثبيت كتابي فوري تقريبًا، بل وربما كانت مؤل.» 

 .Macdonald 2005, Macdonald 2010, Macdonald 2015 انظر: (2)



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(28) 

في الدراسات القرآنية. ماذا يمكننا أن نقول عن مجتمعات شبه  غريب   أ هملت بشكل  

( literacyالجزيرة العربية عشية الإسلام، من حيث القدرة على القراءة والكتابة )

أساسي، ولكن  ذه المجتمعات شفاهية بشكل  لَّم به أن هوالشفاهية؟ من المسَ 

وهو ما تشهد عليه النقوش التي لا حصر لها.  -المكتوب حاضر فيها أيضًا 

 ولتوضيح الأمر أكثر، ينبغي تقديم بعض التفاصيل.

(، illiterate society) (المجتمع غير المتعلم)يجب أولًا تعريف مفهوم 

(، أي المجتمع الذي تعتمد literate society) (المجتمع المتعلم)وهو عكس 

 . معاملاته اليومية على معرفة القراءة والكتابة لدى جزء من أعضائه على الأقل 

م لا يعني أنه لا أحد فيه يعرف القراءة أو الحديث عن مجتمع غير متعلِّ  لذا، فإن  

الكتابة، أو أن الكتابة غير معروفة فيه، بل يعني أن الأنشطة المركزية 

عبر المكتوب )مثل  ية، التجارية، القانونية، إلخ( للجماعة لا تمر  )الاجتماع

دون في مجتمعات الطوارق، حيث غالبًا ما يعرف الناس الكتابة، ولا يترد  

كنوع من التسلية(. وغالبًا ما تكون  -على الصخور أو على الرمال-استخدامها 

المجتمعات  أن   دما. ومن المؤكَّ  د  النصوص المكتوبة قصيرة ونمطية إلى حَ 

 البدوية في شبه الجزيرة العربية في القرن السابع تندرج تحت هذه الفئة.

في العالم الجفني )الغساسنة(، في الشمال، نحن أمام مجتمع يتمتع بدرجة أعلى 

(، وإن كانت لا تزال متواضعة: فالكتابة ممارسة )من literacyمن الثقافة الكتابية )

إن ممارسة الكتابة على  ذ  الناس(، ولا سيما كتابة اللغة العربية، إ  ل أقلية صغيرة من ق بَ 



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(27) 

ر الخط العربي. وفي جنوب الجزيرة العربية، نجد أيضًا ر تطو  نة تفس  وسائط لي  

استخدامًا للكتابة، من خلال النقوش التذكارية، والكتابات الجدارية )الغرافيتي(، 

المراسلات، »(، أي Robinير روبن )، بتعب(وثائق الممارسة)ولكن أيضًا من خلال 

رات «والعقود، والقوائم، والمذك 
(1)

. في المقابل، ومن خلال المواد التي وصلت 

ع طَ نلاحظ الغياب التام  للنصوص الأدبية، أو الحوليات، أو المعاهدات، أو الق  »إلينا، 

«رية، أو الأساطير أو الطقوسع  الشِّ 
(2)

سم جنوب الجزيرة العربية يت   . وبالتالي، فإن  

بالثقافة الكتابية في جوانب معينة من ممارساته الاجتماعية، ولا يتسم بها في جوانب 

 وفقًا لتوثيقنا الحالي. أخرى، على الأقل  

، ولا سيما (وسط الحجاز)ماذا عن غرب الجزيرة العربية، وبالتحديد 

رية )غرافيتي( تعود مكة؟ حسب علمي، لا توجد لدينا نقوش أو كتابات جدا

ع سكاني ب  ل ما قَ  ل محمد في ضواحي مكة. إن  طبيعة المجتمع المكي، كتجم 

(illiterateم )متواضع، تشير بوضوح إلى كونه مجتمعًا غير متعل  
(3)

. بعبارة 

                                                     

(4)ROBIN 2006, 324، ص. 

 المصدر السابق نفسه. (2)

ر افتراض وجود لا يبر »قشي لشمال الجزيرة العربية (، فإن  التوثيق الن  Stein 2010كما يشير شتاين ) (3)

منتظم لأداء مجموعة من المهام التواصلية ضمن  ( بمعنى استخدام الكتابة بشكل  literacyثقافة كتابية )

(. وبالتأكيد، يمكن للمرء أن يحاول إسقاط الوضع الذي يصفه 291)ص« الحياة التجارية والاجتماعية

لنا توثيق جنوب الجزيرة العربية على مناطق أخرى سيئة التوثيق، ولكن هذا لا يستقيم إلا إذا كانت 

= 



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(31) 

رً  أخرى، فإن   ما  االفرضية الافتراضية، في ضوء العناصر السابقة، هي أن  تطو 

النظر عن  ل مسيرة محمد في الحجاز )بغض  ، خلا«القرآن»سيصبح لاحقًا 

بل  ،بة(، قد تم في سياق شفاهي حازمق  الجزء من المتن الذي يعود إلى تلك الح  

الشفاهية كانت على الأرجح الوسيط الوحيد المستخدم في مكة )قد تكون  إن  

« وثيقة يثرب»الأمور أكثر تعقيدًا في يثرب، حيث ربما است خدمت الكتابة في 

وهذا الدور للشفاهية، الواضح «(. وثيقة ممارسة»د مجر   الشهيرة، ولكنها تظل  

 في القرآن، معترف به من ق بل الباحثين.

« نسخي»لى جانب هذا الجانب الشفاهي، يوجد أيضًا جانب بيدَ أنه إ

(scribal في نشأة القرآن، بما في ذلك النصوص التي ت عتبر )«وهو ما «مكية ،

يفترض وجود ممارسات لا تبدو بديهية على الإطلاق في السياق الاجتماعي 

مكة أو اللجوء إلى الكتابة في  والثقافي لمكة )وربما المدينة أيضًا(. صحيح أن  

 ربما است خدمت لعلنا نستطيع القول بأنه فهلاستبعاده تمامًا )المدينة لا يمكن 

مذكرات مساعدة على وسائط بدائية، كما يبدو أن التراث الإسلامي يشير؟(، 

ولكن لا يمكن أيضًا افتراض ذلك مسبقًا. ليس هدفي هنا هو الفصل في هذه 

فهناك بالفعل، في تيار كامل من البحث، د التنبيه إلى أهميتها. المسائل، بل مجر  

ا للمتن القرآني، بل وجعل مكة والمدينة مكانَ نزعة لافتراض تدوين مبك   ن ي  ر جدًّ

                                                     
= 

(، 259، صStein 2010اثلًا من التنظيم الاجتماعي والاقتصادي )المنطقة المعنية تمتلك مستوى مم

 وهو ما لا ينطبق تمامًا على غرب الجزيرة العربية.



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(34) 

ا  يمكن العثور فيهما على ثقافة نسخية )وهو ما يتماشى غالبًا مع تأريخ مبكر جدًّ

ولا تتفق  تخمينية للغاية، هذه المقاربة تظل   لأقدم القصاصات القرآنية(. غير أن  

مع ما نعرفه من جهة أخرى عن الجزيرة العربية في فجر الإسلام
(1()2)

. 

  

                                                     

اظ على فكرة النقل الموثوق، مع العلم أن فَ يبدو ضروريًّا إذا أردنا الح   إن افتراض تدوين سريع للنص   (4)

ا النقل الشفهي  حدوث الآخر هو يستبعد لا الكتابي النقل أن   بيد ،سيترافق مع تعديلات عديدة جدًّ

 (.Stuckenbruck 2016 آخر، سياق بخصوص انظر،) جوهرية تعديلات

رة، مثل مخطوطات صنعاء، قة بالمخطوطات القرآنية المبك  الأدلة المتعل   واضح تجاهل الكاتب هنا لكل  ( 2)

ات تم  تأريخ ظهورها للنصف الثاني من ومخطوطة المكتبة البريطانية التي درسها دتون، وغيرها من مخطوط

ا من التـاريخ الإسلامي لظهور القرآن ع راجع: ملف للتوس   .القرن السابع الميلادي، أي موعد قريب جدًّ

 )قسم الترجمات( رة، على قسم الترجمات بموقع تفسير.المخطوطات القرآنية المبك  



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(32) 

 الخاتمة:

ل إحدى المقاربات واسعة الانتشار كيف يمكن تفسير هذه التوترات؟ تتمث  

 في العبارة الآتية: -على سبيل المثال- في التقليل من شأنها، بل وتجاهلها. لننظر

لم يتم  تصحيحها إلا في الدراسات  "حجاز فارغ"لـإن  الصورة التقليدية »

 Glen(، وجلين باورزوك )Peter Brownالأحدث، بفضل بيتر براون )

Bowersock( وكريستيان روبان ،)Christian Robin وجارث فودن ،)

(Garth Fowden( وجيمس مونتغمري ،)James Montgomery وروبرت ،)

(، وآخرين، الذين Jan Retsöو )(، ويان ريتسRobert Hoylandهويلاند )

موا أدلة تاريخية ونقشية وأيقونية على حقيقة أن   انتقال معارف العصور  قد 

سواء إلى  رة، من المناطق المجاورة الشمالية والجنوبية على حد  القديمة المتأخ  

ا خلال القرون التي سبقت ظهور القرآن، رغم أن  الجزيرة العربية، كان مستمرًّ

«ذه العمليات لا تزال غير مكتملةمعرفتنا به
(1)

. 

( في الحاشية، إلى خمس مونوغرافيات )دراسات Neuwirthتشير نويفرت )

د أو أرقام صة( ومقال طويل، ولكن دون إعطاء أدنى إشارة إلى مقطع محد  متخص  

صفحات تدعم ذلك
(2)

مونوغرافيات براون، وباورزوك . وفي الواقع، فإن  
(3)

، وفودن 

                                                     

(4) Neuwirth 2020٨٦، ص. 
 ,Brown 1978,                                                  2003وهي للعلم:  (2)

Robin 2004 :الذين يجب إضافة ،Montgomery 2006  .إليهم 

(، أي د باورزوك أطروحة مكة 91 -18، صBowersock 2017في دراسات أخرى منشورة، مثل ) (3)

( مدهشة. فهو يأخذ positivisteالمندمجة بقوة في تجارة دولية، مع قراءة للمصادر تتسم بنزعة وضعية )

= 



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(33) 

ث عن غرب الجزيرة العربية )براون لا يذكر حتى شبه الجزيرة العربية، لا تتحد  

ا ريتسو  وكتاب فودن يدور حول موقع من منتصف القرن الثامن يقع في الأردن(. أم 

رات المحتملة التي يمكن المحتملة. والمؤش   (الحجاز الفارغ)فلا يناقش بتاتًا مسألة 

غمري ضئيلة للغاية وغير حاسمةف هويلاند ومقال مونتاستخلاصها من مؤلِّ 
(1)

ا  . أم 

روبان فيتبن ى الصورة الكلاسيكية لمحمد كتاجر ميسور الحال، يقود القوافل إلى 

 Hamidullahسوريا واليمن، ولكن دون تقديم أدلة، مكتفياً بالإشارة إلى )

1977)
(2)

. 

هناك الكثير مما نجهله عن الحجاز في عصر ما قبل  من البديهي أن  

ر لدينا من ر ما يتوف  رنا لهذه المنطقة مع تطو  ر تصو  م، ومن الممكن أن يتغي  الإسلا

ق بنفي وجود علاقات بين وسط الحجاز ومناطق وثائق. كما أن  المسألة لا تتعل  

أخرى من الجزيرة العربية، ولا بالعودة إلى الصورة النمطية عن البدو. لكنَّ 

مَاثلة المشهد الديني والاجتماعي لغرب الجزيرة العربية، ولا سيما مكة،  م 

                                                     
= 

(، أو يؤكد أن 94على محمل الجد الروايات حول الهجرة المفترضة لصحابة محمد إلى أكسوم )ص

(، وهي الفرضية التي انتقدها موريس 56 -53( تشير بالفعل إلى مكة )صMakoraba) (ماكورابا)

(Morris 2018  بحق ) َسلام إلى مكة )وهذا لا يعني أن ا قبل الإ، حيث أوضح عدم وجود أي  إشارة ل م

ا(.مكة لم تكن موجودة، ولكنه يت    فق تمامًا مع فكرة أنها لم تكن موقعًا مهمًّ

(، والذي يمكن أن يوافق الاتجاه الذي أشارت 214الإشارة الوحيدة إلى مكة في كامل كتاب هويلاند )ص (4)

م(، يذكر فيه وجود خمس مغنيات في البلاط 769، هو اقتباس من كتاب الأغاني للأصفهاني )ت:تإليه نويفر

الجفني في أوائل القرن السابع، قادمات من العالم البيزنطي، ووجود خمس أخريات من الحيرة، ومغنين عرب 

 المرويات يستدعي الكثير من الحذر. من النوع هذا ولكن –« من مكة ومن غيرها»

 .834، صROBIN 2004نظر: ا (2)



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(31) 

بمشهد جنوب الجزيرة العربية، أو منطقة الحيرة، أو الأقاليم الجفنية )ناهيك 

عن سوريا أو فلسطين(، هو أمر  لا تدعمه الوثائق المتاحة؛ وهو أمر  لا يثير 

مكة والمدينة )وهما مستوطنتان متواضعتان( تبعدان عن تلك  الدهشة؛ نظرًا لأن  

مَاثلةً كهذه  المناطق مئات الكيلومترات، وتفصلهما عنها مناطق صحراوية. إن  م 

شيء نتاج عمليات  د مزاعم أكثر منها حقائق مثبتة، وهي قبل كل  مجر   تظل  

(، سواء انطلاقًا من مناطق أخرى في الجزيرة العربية، Extrapolationsاستقراء )

الإسلامي لمكة، أو استنادًا  رة التي رسمها التراثأو بناءً على الصورة المتأخ  

 القرآن نفسه يفترضه. إلى السياق الذي يبدو أن  

إنَّ نموذج الاستدلال الكامن وراء هذا الموقف الأخير هو نموذج إشكالي 

ة؛ ثم ي سقط د بدق  رأس محد   يبدأ المرء من مبدأ مفاده أن  للقرآن مسقطَ  ذ  إ   ؛للغاية

القرآن نفسه يشير إليه حول  ا، ما يبدو أن  على هذا السياق، وبطريقة دائرية تمامً 

سياقه المفترض
(1)

لقطات » -أو بآخر بشكل  -. كما ي فترض أيضًا أننا نملك 

لمواقف تواصلية حقيقية، حدثت في لحظة معينة، وفي مكان معين؛  «فورية

ن قلت كأنها تقارير مكتوبة عن الأحداث، بطريقة موثوقة وغير « لقطات فورية»

 .عكس الحالة النفسية والتجربة الروحية لمحمدمنقطعة، وت

                                                     

الدراسات التي أ جريت خارج حقل الدراسات القرآنية تخلص  إلى عدم  وعلى النقيض من ذلك، فإن   (4)

وجود أي  حضور مسيحي )وبالأحرى انعدام وجود نخب مثقفة/متعلمة( في مكة ويثرب. انظر: 

(Hainthaler 2007(، و)411 -439، صMunt 2015؛ بل إن  253 -252، ص)( مقالFisher, 

Wood et al. 2015.لا يحتوي على إشارة واحدة لمكة أو يثرب ) 



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(35) 

 نقل دعوة شفهية )بكل   بيدَ أنه يجدر بنا التذكير بما هو بديهي، ألا وهو أن  

ما يكتنف ذلك من احتمالات الخطأ والضياع( وانتقالها إلى مرحلة التدوين 

ما  )ولا سيما إذا لم يكن هذا التدوين فوريًّا(، يثير قضايا وتحديات عديدة. إن  

ر بين أيدينا اليوم )وهنا يجب الانطلاق، وفق منهج تاريخي سليم، من يتوف  

نت، بكل   و   الوثيقة التي نملكها مع مراعاة خصائصها(، هو نصوص مكتوبة )د 

د هي سياقات  معت بعد وفاته، في سياقات لم تَع  تأكيد، بعد وفاة محمد، وج 

ة ن من عد  ، وتتكو  الدعوة الأصلية(؛ وهي نصوص تتسم بالغموض الشديد

 -دعة ومن منظور محد  بأدوات بلاغية متنو  -(، تعرض بعضها Strataطبقات )

 الرسولَ القرآني ونشاطه وتكليفه الإلهي.

إنَّ ما بين أيدينا هو بالفعل ثمرة  عملية  انتقاء  واختيار جرت تدريجيًّا ضمن 

لأصول  ( التي قد تعودBiens textuels) (الذخائر النصية)مجموعة من 

أو بآخر،  عة؛ وحتى في الحالات التي قد ترجع فيها هذه النصوص، بشكل  متنو  

إلى محمد، فلا ينبغي اعتبارها منذ البداية إعادة إنتاج أمينة لأقواله، بل هي 

ة  رت بها جماعات المؤمنين المتعاقبة تلك الأقوال. وهكذا، ثم  الكيفية التي تذك 

من عَزو الأقوال، والسياق، -لمرشحات( )أو ا (الفلاتر)سلسلة كاملة من 

 -والمحتوى، والترتيب، والتنظيم )للمتن وللسور المنفردة(، والانتقاء، إلخ

ملائم  ب استحضارها إذا أردنا التفكير بشكل  التي أخذت مفعولها، والتي يتوج  

 في سياق )أو سياقات( المتن القرآني.



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(36) 

جمع كاف ة المعتقدات وبعبارة أخرى، ليس القرآن مرآة لدعوة محمد، ي

ة بالجماعة الأولى؛ تلك المعتقدات والأفكار والمعايير والممارسات الخاص  

بالإجماع وكانت معلومة لدى  والمعايير والأفكار التي ي فترض أنها حظيت  

، أي أنه يعكس قبل (خطاب  بلاغي)جميع المؤمنين على نطاق واسع؛ بل هو 

وي( مشروعَ الأشخاص المسؤولين عن شيء )وهنا نصل إلى السياق الأم كل  

، وما استطاعوا الاحتفاظ به أو ما عجزوا عن ذلك، وأيضًا ما إنتاج النص  

اختاروا الاحتفاظ به أو استبعاده لأسباب شتى. فإذا أردنا فهم الشكل الحالي 

الشرط المسبق هو تفعيل نقد الأشكال ونقد التحرير، أي  للمتن القرآني، فإن  

، وما هي طبقاته المختلفة، وما هي الإجراءات ر النص  تطو  معاينة كيفية 

التحريرية المتضمنة في هذه الطبقة أو تلك
(1)

. 

القرآن لا علاقة له بسياق غرب الجزيرة  أن   -بطبيعة الحال-وهذا لا يعني 

وسياقه، أو بالأحرى  العلاقة بين النص   ، بل يعني أن  -على الإطلاق-العربية 

 مباشرة وبساطة مما يفترضه العديد من الباحثين.سياقاته، هي أقل  

  

                                                     

المكونة  (Patchworks)" الترقيعات"نحن نلاحظ، على سبيل المثال، إجراءات تحريرية محافظة نوعًا ما، مثل: ( 4)

 (.6، الملحق DYE 2022من مقاطع قرآنية أخرى، والموجودة في الطبقة الأكثر تأخرًا. انظر: )



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(39) 

 ثبت المراجع

 Al- Azmeh, Aziz, 2014, The Emergence of Islam in Late 

A  iqui  : A  āh      i  P  p    C mb i g   C mb i g  

University Press. Amir- Moezzi, Mohammad Ali & Dye, 

Guillaume (éd.), 2019, Le Coran des historiens, 3 vols, 

Paris, Editions du Cerf. Avni, Gideon, 2014, The 

Byzantine- Islamic Transition in Palestine. An 

Archaeological Approach, Oxford, Oxford University 

Press. Bjerregaard Mortensen, Mette (2022), « The Concept 

 f Muhāji ū  – and Its Potential Significance for the Piety 

of the Seventh- C   u   Qu ’ā i  M v m    »  S u i  

Islamica 117, p. 1- 37. 

 Bowersock, Glen W., 1983, Roman Arabia, Cambridge, 

MA, Harvard University Press. 

 Bowersock, Glen W., 2017, The Crucible of Islam, 

Cambridge, MA, Harvard University Press. 

 Brown, Peter, 1978, The Making of Late Antiquity, 

Cambridge, MA, Harvard University Press. 

 Chabbi, Jacqueline     7  L    ig  u        ibu  :  ’i   m 

de Mahomet, Paris, Éditions Noêsis. 

 Chabbi, Jacqueline, 2019, On a perdu Adam : la création 

dans le Coran, Paris, Éditions du Seuil. 

 Cook, Michael, 1983, Muhammad, Oxford, Oxford 

University Press. 

 Courtieu, Gilles & Segovia, Carlos A., 2021, « Q 2:102, 

43:31, and Ctesiphon- Seleucia. New Insights into the 

Mesopotamian Setting of the Earlies  Qu ’  i  Mi i u »  

dans M. Bjerregaard Mortensen, G. Dye, I. W. Oliver, T. 

Tesei (éd.), The Study of Islamic Origins. New Perspectives 

and Contexts, Berlin, de Gruyter, p. 203- 230. 

DOI : 10.1515/ 9783110675498- 009 

 Crone, Patricia, 1987, Meccan Trade and the Rise of 

Islam, Princeton, Princeton University Press. 



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(38) 

 Crone, Patricia, 2005, « How did the quranic pagans make 

a living? », BSOAS 68/ 3, p. 387–399. 

 Crone, Patricia, 2007, « Quraysh and the Roman Army », 

BSOAS 70/ 1, p. 63- 88. 

 Decharneux, Julien, 2023, Creation and Contemplation. 

Th  C  m   g   f  h  Qu ’ā      i   L    A  iqu  

Background, Berlin, de Gruyter. DOI: 10.1515/ 

9783110794083 

 Dye, Guillaume, 2019a, « Le corpus coranique : contexte 

et composition », dans M. A. Amir- Moezzi & G. Dye (éd.), 

Le Coran des historiens. Volume 1, Paris, Editions du Cerf, 

p. 733- 846. 

 Dye, Guillaume 2019b, « Le corpus coranique : questions 

autour de sa canonisation », dans ibid., p. 847- 918. 

 Dye, Guillaume, 2021a, « Le Coran et le problème 

synoptique », dans M. Groß & R. M. Kerr (éd.), Die 

Entstehung einer Welreligion VI, Berlin et Tübingen, 

Schiler & Mücke, p. 234- 261. 

 Dye, Guillaume, 2021b, « Mapping the Sources of the 

Qu ’  i  J  u  »       M.  j    g     M          G. D    

I. W. Oliver, T. Tesei (éd.), The Study of Islamic Origins. 

New Perspectives and Contexts, Berlin, de Gruyter, p. 153- 

175.  

DOI : 10.1515/ 9783110675498- 007 

 Dye, Guillaume        « Th  Qu ’  i  M         h  

Ch      g   f  h  Qu ’ā  »       G. D   (é .)  E     

Islam: The Sectarian Milieu of Late Antiquity?, Bruxelles, 

E i i        ’U iv   i é      ux       p.  5 - 201. 

 Fisher, Greg, Wood, Philip et al., 2015, « Arabs and 

Christianity », dans Greg Fisher (éd.), Arabs and Empires 

before Islam, Oxford, Oxford University Press, p. 276- 372. 

 Fowden, Garth, 2004, Quṣ    ʿAm  : A        h  

Umayyad elite in late antique Syria, Berkeley, University of 



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(37) 

California Press. Gilliot, Claude, 2011, « Le Coran, 

p   u  i    i  é  i       ’A  iqui é     iv   u M h m   

i    p è           “    i    i      b ”    L  Mecque », 

Revue des mondes musulmans et de la Méditerranée 129, p. 

31- 56. 

 Goody, Jack, 1998, « Memory in Oral Tradition », dans 

Karalyn Patterson & Patricia Fara (éd.), Memory. Darwin 

College Lectures, Cambridge, Cambridge University Press, 

p. 73–94. 

 Goody, Jack, 2010, Myth, Ritual and the Oral, Cambridge, 

Cambridge University Press. 

 Hainthaler, Theresia, 2007, Christliche Araber vor dem 

Islam: Verbreitung und konfessionelle Zugehörigkeit: eine 

Hinführung, Louvain, Peeters. 

 Hamidullah, Muhammad, 1977, « Les voyages du 

P  phè    v     ’i   m »   u    i   'E u    O i            p. 

221- 230. Hawting, Gerald, 2015, « Review of Aziz al- 

Azmeh, The Emergence of Islam in Late Antiquity », 

J u      f Qu ’  i  S u i    7/    p.    - 118. 

DOI : 10.3366/ jqs.2015.0181 

 Heck, Gene, 1999, « Gold Mining in Arabia and the Rise 

of the Islamic State », Journal of the Economic and Social 

History of the Orient 42/ 3, p. 364- 395. 

 Hoyland, Robert G., 2001, Arabia and the Arabs. From 

the Bronze Age to the Coming of Islam, Londres, 

Routledge. Lindstedt, Ilkka, 2019, « Who is in, who is out? 

Early Muslim Identity through Epigraphy and Theory », 

Jerusalem Studies in Arabic and Islam 46, p. 147- 246. 

 Lindstedt, Ilkka,       « ‘O   C mmu i       h  

Exclusion of Other People’. A Sup     i     I    i   i   h  

Medinan Community », dans M. Bjerregaard Mortensen, G. 

Dye, I. W. Oliver, T. Tesei (éd.), The Study of Islamic 

Origins. New Perspectives and Contexts, Berlin, de 

Gruyter, p. 325- 376. 



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(11) 

DOI : 10.1515/ 9783110675498- 014 

 Macdonald, M.C.A., 2005, « Literacy in an Oral 

Environment », dans A. R. Millard, Piotr Bienkowski, C. 

Mee and E. A. Slater (éd.), Writing and Ancient Near 

Eastern Society: Papers in Honour of Alan R. Millard, New 

York, T & T Clark, p. 45- 114. Macdonald, M.C.A., 2010, 

« Ancient Arabia and the Written Word », dans M.C.A. 

Macdonald (éd.)., The Development of Arabic as a Written 

Language. Proceedings of the Seminar for Arabian Studies 

40, Oxford, Archeopress, p. 5- 28. Macdonald, M.C.A., 

2015, « On the Uses of Writing in Ancient Arabia and the 

Role of Palaeography in Studying Them », Arabian 

Epigraphic Notes 1, p. 1- 50. 

 Marsham, Andrew, 2018, « Some Observations on 

C mm         C v      i   h  Qu ’ā  »       G   g  J. 

Brooke et al. (éd.), Near Eastern and Arabian Essays: 

Studies in Honour of John F. Healey, Oxford, Oxford 

University Press, p. 303- 316. 

 Montgomery, James E., 2006, « The Empty Ḥijāz »       

J. E. Montgomery (éd.), Arabic Theology, Arabic 

Philosophy: From the Many to the One: Essays in 

celebration of Richard M. Frank, Louvain, Peeters, p. 37- 

97. 

 Morris, Ian D., 2018, « Mecca and Macoraba », Al- ʿUṣū  

al- Wusṭā  6  p.  - 60. 

 Munt, Harry     5  « ‘N  T      igi   ’? N  - Muslims 

in the early Islamic Ḥijāz »   SOAS 7 /    p.    - 269. 

Neuenkirchen, Paul, 2019, La fin du monde dans le Coran. 

Une étude comparative du discours eschatologique 

coranique, Thèse de doctorat, Paris, EPHE- PSL. 

 Neuwirth, Angelika, 2007, « Structure, Linguistic and 

Literary Features », dans Jane D. McAuliffe (éd.), The 

Cambridge C mp  i       h  Qu ʾā   C mb i g   

Cambridge University Press. 



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(14) 

 Neuwirth, Angelika, 2010, Der Koran als Text der 

Spätantike: ein europäischer Zugang, Berlin, Verlag der 

Weltreligionen. N u i  h  A g  i          « ‘A      

K      g ’ C mmu i      i   h  Qu  n », dans Sebastian 

Günther (éd.), Knowledge and Education in Classical 

Islam. Religious Learning Between Continuity and Change, 

Leiden, Brill, vol. 1, p. 61- 80. Pohlmann, Karl- Friedrich, 

2015, Die Entstehung des Korans. Neue Erkenntnisse aus 

Sicht der historisch- kritischen Bibelwissenschaft. 3. 

Auflage, Darmstadt, WBG. 

 Powers, David S., 2019, « Le Coran et son environnement 

légal », dans M. A. Amir- Moezzi & G. Dye (éd.), Le 

Coran des historiens, Paris, Editions du Cerf, vol. 1, p. 615- 

649. 

 Retsö, Jan, 2003, The Arabs in Antiquity: Their history 

from the Assyrians to the Umayyads, London, Routledge 

Cu z  .           G b i   S i  (é .)        Th  Qu ʾā  i  

its Historical Context, London, Routledge. 

 Reynolds, Gabriel Said        Th  Qu ʾā      i    ib i  l 

Subtext, London, Routledge. 

 Reynolds, Gabriel Said (éd.), 2011, New Perspectives on 

 h  Qu ʾā . Th  Qu ʾā  i  i    i    i    C    x     L       

Routledge. Reynolds, Gabriel Said, 2014, « On the 

P        i    f Ch i  i  i   i   h  Qu ʾā       h  M    

Aspe     f Qu ’  i   h    i  »  A -    ā . J u      f 

Qu ʾā      Ḥ  ī h S u i       p.   - 54. 

DOI : 10.1163/ 22321969- 12340003 

 Reynolds, Gabriel S., 2019, « Biblical Turns of Phrase in 

the Quran », dans J.J. Elias & B. Orfali (éd.), Light upon 

Light: Essays in Islamic Thought and History in Honor of 

Gerhard Bowering, Leiden, p. 45- 69. 

 Robin, Christian Julien, 2002, « Compte rendu de 

Jacqueline Chabbi, Le seigneur des tribus », BCAI 18, p. 



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(12) 

15- 20. Robin, Christian Julien, 2004, « Himyar et Israël », 

CRAI 148, p. 831- 908. 

 Robin, Christian Julien     6  « L   éf  m      ’é  i u   

   b  à  ’ép qu   u    if   mé i  i  »  Mé   g      

 ’U iv   i é S i  - Joseph 59, p. 319- 364. 

 Robin, Christian Julien     7  « L’A  bi  à    v i       

 ’i   m       ’ uv  g     Aziz al- Azmeh, The Emergence 

of Islam in Late Antiquity », Topoi 21, p. 291- 320. 

 Robinson, Majied, 2022, «The Population Size of 

Muḥ mm  ’  M          h  C    i    f  h  Qu    h »  

Der Islam 99/ 1, p. 10- 37. 

DOI : 10.1515/ islam- 2022- 0002 

 Samji, Karim, 2016, « Method and Impasse: Critical 

Remarks on the Reconstruction of Formative Islam », Der 

Islam 93/ 1, p. 216- 233. 

DOI : 10.1515/ islam- 2016- 0009 

 Shoemaker, Stephen J., 2021, « A New Arabic 

Ap    ph   f  m L    A  iqui  : Th  Qu ’ā  »       M. 

Bjerregaard Mortensen, G. Dye, I. W. Oliver, T. Tesei 

(éd.), The Study of Islamic Origins. New Perspectives and 

Contexts, Berlin, de Gruyter, p. 29- 42. 

DOI : 10.1515/ 9783110675498 

 Shoemaker, Stephen J.        C    i g  h  Qu ’  . A 

Historical- Critical Study, Oakland, University of 

C  if   i  P    . Si  i  Ni    i     7   Th  Qu ’  . A 

historical- critical introduction, Edinburgh, Edinburgh 

University Press. 

 Sinai, Nicolai, 2017b, « The Eschatological Kerygma of 

 h  E     Qu ’   »         gi  Ami  v  Emm   u    

Grypeou, Guy Stroumsa (éd.), Apocalypticism and 

Eschatology in the Abrahamic Religions, 6th–8th 

C   u i    L uv i   P        p.    ‐ 66. 

 Stein, Peter, 2010, « Literacy In Pre- Islamic Arabia: An 

Analysis Of The Epigraphic Evidence », dans A. Neuwirth, 



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(13) 

N. Si  i & M. M  x (é .)  Th  Qu ʾā  i  C    x : 

 i    i        Li       I v   ig  i    i     h  Qu ʾā i  

Milieu, Leiden, Brill, p. 255- 280. 

 Stuckenbruck, Loren T., 2016, « The Dead Sea Scrolls: 

Insight into Traditioning Processes and the Growth of 

Gospel Traditions », Dead Sea Discoveries 23, p. 304- 328. 

DOI : 10.1163/ 15685179- 12341406 

 Van Reeth, Jan M.F., 2006, « Le Coran et ses scribes », 

Acta Orientalia Belgica 19, p. 67- 82. 

 Villeneuve, François, 2010, « La résistance des cultes 

bé   iqu    ’A  bi  f ce au monothéisme : de Paul à 

Barsauma et à Muhammad », dans Hervé Inglebert et al. 

(éd.), Le problème de la christianisation du monde antique, 

Paris, Picard, p. 219- 231. 

 Webb, Peter, 2015, « Review of Aziz al- Azmeh, The 

Emergence of Islam in Late Antiquity », Al- ʿUṣū    - 

Wusṭā     p.    - 153. 

 Wood, Philip, 2022, « Christianity in the Arabian 

P  i  u       p   ib        x   f    h  Qu ’ā  »       G. 

Dye (éd.), Early Islam: The Sectarian Milieu of Late 

A  iqui  ?    ux       E i i        ’U iv   i é    

Bruxelles, p. 225- 248. 

 

│ 

  



 

 

 بعض الأسئلة حول سياقات القرآن

 ترجمات

(11) 

 فهرس الموضوعات
 

 Guillaume DYE (4791-) ................................... 2نبذة تعريفية بغيوم داي 

 3 ................................................................................................................... مقدمة

 9 .................................................................................................................. المقالة

 45 ....................................................................... السياق الجغرافي والاجتماعي

 21 ................................................................ السياق الديني: الخلفية المسيحية

 25 .. كتابةالثقافي: مسألة المشافهة والتمكين من القراءة وال -السياق الاجتماعي 

 32 ............................................................................................................. الخاتمة

 39 ................................................................................................... ثبت المراجع

 11 ....................................................................................... فهرس الموضوعات

 


