رسالة مقدمة لنيل درجة الماجستير في التفسير وعلوم القرآن

۱٤۲۹ \_ ۱٤۲۸ هـ

بسم الله الرحمن الرحيم ملخص الدراسة عنوان الرسالة : أقوالُ أبي مالكٍ الغِفاريِّ في التفسير جمعاً ودراسةً تفسيرية . اسم الباحث : محمد بن زايد بن طلق المطيري . **أهداف الدراسة** : التعرف على أبي مالكٍ الغفاريِّ كمُفَسِّر اُشْتُهر في كُتُب التراجُم بأنَّه "صاحب التفسير" ، ومن ثَمَّ جمع أقوالِهِ من كُتُب التفسير والآثار المسندة ٪، ودراستها دراسةً تفسيريةً ، وأخيراً استخراجُ واستنباط الطرق التي سار عليها في تفسيرهِ . **منهج الدراسة** : استخدم الباحثُ الطريقة الاستقرائية في جمعه لأقوال أبي مالكِ الغِفاريِّ ، ثُمَّ الطريقة التحليلية في دراسة تلك الأقوال. فصول الدراسة : احتوت على مقدمة وبابين وخاتمة : الباب الأول وفيه فصلان، الأول وفيه: التعريف بأبي مالكِ الغِفاريِّ . شيوحه وتلاميذه ، وأبرز صفاته التي أُخِذت من كتب التراجم ، ومن واقع آثاره وأقوالِهِ . والفصل الثابي: التعريف بتفسير أبي مالكِ ، بذِكر المصادر التي استخرج منها تفسيره مثل كُتُب السُنن والآثار ، وكُتُب الغسير وعلوم القرآن المسندة ، ثُمَّ ذِكْرُ الطريقة التي سار عليها في تفسيره ، وكيف استفاد من المصادر المختلفة في التفسير تُمَّ الخاتمة بذِكْر أبرز المعالم التفسيرية عند أبي مالك. **الباب الثابي** :وفيه جمعُ أقوال أبي مالكٍ الغِفاريِّ في تفسير القرآن كُلُّهِ ، ودراسةُ ذلِكَ دراسةً تفسيريةً ، وقد بلغ عددها (٤١٧) قولاً . ثُمَّ كانت خاتِمة الدراسة : وفيها أهم النتائج والتوصيات . نتائجُ الدراسة : توصلت الدراسة إلى جملةٍ من النتائج ، منها : ١ ـــ أبو مالكٍ الْمُفَسِّرُ الذي يكثُرُ دورانُهُ في كُتُب التفسير ، هو أبو مالكٍ غزوان الغِفاريُّ . ٢ ـــ التمييزُ بينهُ وبين غيره ممن شاركهُ في الكُنيةِ حتى وقع بسبب ذلك اللبسُ والخلل . ٣ \_ يغلُبُ عليه التفسيرُ اللغويُّ ، والاستفادة من السياق القُرآني ، واستخدامُ ألفاظ القُرآن نفسهِ في التفسير . ٤ \_ أنَّ مِنْ منهج مُفَسِّري السلف في تفسيراتهم للقرآن الكريم: النَّظرَ إلى القُرآن جميعِهِ كأنَّهُ سُــورةٌ واحدةً ، وسياقٌ واحِدٌ . ه \_ عنايته بالكليات التفسيرية ، وتوجيه الآياتِ التي ظاهرها الإشكال، وتأثر من جاء بعدهُ بذلك. ٦ - تحرير بعض المسائل المهمة في التفسير عند أبي مالك الغفاري، منها : صيغ أسباب الترول والمقصود بالتعبير بالنَّسخ . ٧ \_ التأكيدُ على أهمية الربط بين الدراسة النظرية في التفسير وأصوله ، والدراسة التطبيقية .

## Abstract

Title of the message : Aby Malik Al-Ghafary sayings in the explanation, collecting and explaining study.

Researcher name : Mohammed Bin Zayed Bin Talk Al-Motairy.

### **Objectives of the study :**

This study went about to recognize Aby Malik Al-Ghafary as an explainer resounded on translation books as " the owner of explanation ", then he collected his sayings in explanation books and the attribute effects, then studying it explaining study, and finally deducting the method he took in his explanation.

#### Method of the study :

The researcher used the inductive method in collecting sayings of Aby Malik Al-Ghafary, then the analyzing method in studying this sayings, and what follows that from deducting the advantages in the explanation and its descents. **Sections of the study :** Contained from preface, two chapters, and conclusion :

#### The first chapter :

Contained from two sections, **The first section :** definition of Aby Malik Al-Ghafary, his masters and students, his famous adjectives that took from translation books, and from his effects and sayings. **The second section :** definition of Aby Malik explanation, by mentioning the resources that he took his explanation from it as Sunna and archaeology books and explanation and Qur'an sciences books, then mentioning the method that he took in his explanation, and how he made use of the different resources in explanation. Then the conclusion by mentioning the important explaining marks at Aby Malik.

# The second chapter :

Involved the sayings of Aby Malik Al-Ghafary in explaining all Qur'an, and studying that explaining study, and they about (47) sayings. Then it was **the conclusion of the study** : it has the important results.

Results of the study : The study reached to some results as :

- 1) Abu Malik the explainer who did much of his rotation in explanation books he is Abu Malik Ghazwan Al-Ghafary.
- 2) preference between him and the others who shared him in the surname until that caused this amphibology and glitch.
- 3) He used the Lingual explanation, and made use of the Qur'anic course, and using the Qur'an pronunciations in the explanation.
- 4) The last explainers method in their explanation of Holy Qur'an is : looking at all Qur'an as one chapter of Holy Qur'an, and one course.
- 5 ) His care about the explanation colleges, and directing the verses that has the complication, and affecting who came after him by that.
- 6) Writing the important matters in explanation at Aby Malik Al-Ghafary, as : getting down reasons formulations, and the meaning of expressing by copying.
- 7 ) the stress on the importance of joining between the theoretic study of explanation and its descents, and the executive study.

بسم الله الرحمن الرحيم

مُعْكَلِّمْتَهُ

الحمدُ للله رب العالمين ، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسانٍ إلى يوم الدين . أما بعد ،،، فإنَّ القرآن الكريم كلام الله ، هو الذكر الحكيم ، الذي لا تنقضي عجائبه، ولا يشبعُ منه العلماء، من قال به صدق، ومن عمل به أُجر ، ومن حكم به عدل ، ومن دعا إليه هُ دي إلى صراط ☑◑◨Ҁݑ★∥₅∽дҡѷѷҬӹҞӹѯӬӭҀѧҨҴѱ҈ѻӈӬӭ: مستقيم . قال تعالى •≥€←∞□€○♦邙╚♦◘↕ѷ४ँ◙ △७♦ㅅ∞∞२ ₠₽♦ै ℋℿ℣ℋ℁℁Kⅅℴℒ℻ⅆℴℴℴℴℷℯ⅃℄ℎⅅℿℿΩΩℴ℀ℋ 爹爹◨◷≉∿ఊഺ๛๏∎◨ѷ҈Ѻጲഀഀഀഀഀ⊡ඐ₽∞≁∿⊛๙ฦ ◼∪ଓ♦६६४८ ଛେଅେଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅଅ \$@0\$\$\$\$@@ا≣ كويي\$\$ ﴾ [المائدة] ، وقال جل وعز Ҟ⊡∁♦ॳ॒ॣऀЀ<u></u>ॗॖॖॖॗॖॖॖॗॖॖॗॖॖॗॖॣॖॗॖॖॖॗॖॣॗॖॖ "□&∕□€™&∕≻ ⊠●Ѭ҈022€ᢤጲ™ ⊠≦∀0+™҇Ҳ҇҈Ũ €⊃Ѿ□\$∀™♦3°□Щ براهيم] ﴿ ﴿ ﴾ ي (ايراهيم) ﴿ ﴿ ﴾ ي (ايراهيم) . وحاجة الأمة ماسةً إلى فهم القرآن وتعلمه ، لذا جاءت النصوص في الحث على ذلك ، ⓓ♦∂д┼♦↗↗➋➔☽⇘℩@ℯ୷ϟ♦∂☐↖➋☀☜ٍ⊠♥☞♦ઉ•⊠•□□Щ»: قال تعالى ثناؤه ٨٢] ، وقال جل ಲಿಓ೦ಓೆ೮♦③≻♦↗☎≻▦◻к◪☀☜೦⊚♦೦ಓಞ™ಶಿ≁♥∅♦累៧∛ [ص] وقال ﷺ :"ما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم إلا نزلت عليهم السكينة وغشيتهم الرحمة وحفتهم الملائكة وذكرهم الله فيمن عنده 👘 🗥. وقال صلالله عليك "خيركم من تعلم القرآن وعلمه "(٢)، وهذا يتناول تَعَلَّم حروفه وتعلِيمها ، كما يتناول أيضاً تعلُّم

(١) أخرجه مسلمٌ في صحيحه من حديث أبي هريرة ٢٩ ، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار ، باب فضل الاجتماع على تلاوة القرآن ، وعلى الذكر ، ح(٢٦٩٩) ، (٣٤/١٧ شرح صحيح مسلم للنووي) .
 (٢) أخرجه البخاري في صحيحه من حديث عثمان بن عفان ٢ ، كتاب فضائل القرآن ، باب خيركم من تعلم القرآن وعلمه ، ح(٥٠٢) ، (٥٠٢٧) .

معانيه وتعليمها ، بل تعلم معانيه هو المقصود الأول بتعليم حروفه ، وذلك هو الذى يزيد الايمان<sup>(۱)</sup>، وبه تتحقق النّجاة ، وتُنال سعادة الدنيا والآخرة .

ومن أحسن طرق التفسير وأصحها تفسير القرآن بالقرآن ، وتفسيرهُ بالسنة ، ثُمَّ الرجُوع إلى ما كان مأثوراً عن السلف الصالح من الصحابة والتابعين ؛ لأنهم أعلم النَّاس بتفسير القرآن ومعانيه ممن جاء بعدهم. واجتمع لهم من شرف الزمان وفضل العلم والبيان ما لم يجتمع لغيرهم. وقد اشتهر عددٌ من التابعين بتفسير القُرآن ، تلقوا الكثيرَ منه عن الصحابة رضوان الله

وقد السهر عاد من النابعين بنفسير الفران ، للفوا الحدير منه عن الصحابة رضوان الله تعالى عليهم أجمعين ، وممن عُرِفَ منهم بالتفسير واشتُهر : أبو مالكِ الغفاري الكوفي ، فقد نَصَّ الأئمة على أنه صاحب التفسير<sup>(٢)</sup>، وهو مذكورٌ في الرواةِ عن ابن عباس – رضي الله عنهما– حبر هذه الأمة ، وترجمان القرآن ، وروى عنه عددٌ من الرواةِ منهم إسماعيل بن عبد الرحمن بن أبي كريمة السُّدِّي المفسر المعروف . لكن الذي يقلب الطرف في ترجمته فيما هو مسطور في كُتُب المعاصرين ، أو ما هو مشهورٌ عِنْدَ بعض الباحثين ، يجد أن هذا العَلَم من أعلام التابعين ، ذِكْرُهُ متوارِ عن الأنظار ، لا يُعلم عنه إلا ما قَدَّمت من رواية السدي عنه بإسناده المشهور ، والذي يكثرُ دورانه في كتب التفسير المسندة<sup>(٣)</sup>.

وثمَّت أمرُّ آخر في ترجمته ، وهو أنَّ أبا مالكِ الغفاري مشهور بكنيته ، يكاد لا يُعْرَفُ إلا بما ؛ وهذا أوقع الكثير في الوهم والغلط بسبب تشابه الكنى ، وكان من آثار ذلك أن نُسبت تفاسيرهُ لغيره ، أو أُوقع ثناءُ بعض الأئمة على غيره أيضاً . لهذا السبب ولذاك أحببتُ أن أُساهم ببحثٍ يدور حول أبي مالكِ الغفاري ، دراسةً لحياته ، وجمعاً لتفسيره .

وهناك أمرٌ ثالثٌ هو جديدٌ فيما أحسَبُ ، ألا وهو أن تكون دراسةُ أقواله دراسةً تفسيريةً ، تجمعُ بين التحليل والتوجيهِ لهذه الأقوال المنقولة ، ويكونُ بما تمييزُ القول القوي من الضعيف ، والمحتمل من غيره ، ويُستخرجُ بما ما يمكن استخراجه من فوائد النصوص العِلمية المنقولة عن أبي مالكٍ الغِفاريِّ ، وذلك بالربط بين هذا التفسير المنقول عنه وبين أصول التفسير المختلفة كأسباب الترول ، والتعامل مع أخبار بني إسرائيل ، ومبهمات التفسير ، وطريقة المفسر في تفسيره، وقراءة

بحموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية (٤٠٣/١٣) ، مفتاح دار السعادة لابن القيم (٧٤/١) .

<sup>(</sup>٢) انظر الطبقات الكبرى لابن سعد (٢٩٥/٦) ، الثقات لابن حبان (٥٧٧٥) .

<sup>(</sup>٣) وذلك من رواية أسباط بن نصر الهمَّداني ، عن إسماعيل بن عبد الرحمن السدي ، عن أبي مالك ، وعن أبي صالح ، عن ابن عباس ، وعن مرة الهمداني ، عن ابن مسعود ، وعن ناس من أصحاب النبي ﷺ .

المفسر ، إلى غيرِ ذلِكَ من المعاني التفسيرية المتنوعة عند أبي مالك الغفاري رحمه الله . فكان موضوع هذه الدراسة بعنوان :

أقوال أبي مالك الغفاري في التفسير ( جمعاً ودراسة تفسيرية ) أهمية الموضوع وأسباب اختياره : تعودُ أهميته إلى أُمور عِدّةٍ منها : ١ ـ أهميةُ جمع أقوال أبي مالك الغفاري في التفسير على وجه الخصوص ؛ لشهرتِه بأنَّه ( صاحب التفسير ) ؛ ولأنَّهُ لم يُسْبقْ دراسةُ تفسيرهِ ؛ ولتنوع المعاني التفسيرية عنده . ٢ \_\_\_\_ أهمية الدراسة التفسيرية لأقوال السلف عموماً؛ لأنَّها ميدان تطبيقي لأصول التفسير . **وفيها** محال رحب لتعلم طرائق السلف في التفسير ، ومن ثَمَّ توجيه أقوالهم ، وما يتبعُ ذلِكَ ويستفادُ منه في التأدب معها وحَمْلِها على المحمل الحسن المظنون بهم . **وفيها أيضاً** تقريب تفسير السلف إلى المسلمين في العصر الحاضر، وترغيبهم في دراسته وإبراز جوانبه المُشرقة . ٣ \_ أهمية الدراسة للباحث ؛ لأنَّ تعدد الأقوال وتنوعَها ، يدفعُ الباحث للوقوف على جملةٍ كبيرة من مباحث التفسير وعلوم القرآن . خطة البحث : ينقسم البحث إلى مقدمةٍ ، وبابين ، وخاتمة . المقدمة وفيها : التعريفُ بالموضوع ، وأهميته وأسباب اختياره . الباب الأول : التعريفُ بأبي مالكِ الغفاريِّ وتفسيرِهِ . وتحته فصلان: الفصل الأول : التعريفُ بأبي مالكِ الغفاري . وفيه مبحثان : **المبحث الأول** : التعريف بأبي مالكٍ الغفاري من خلال كتب التراجم . وفيه ستة مطالب : المطلب الأول : اسمه وقبيلته . المطلب الثابي : شيوخه الذين روى عنهم . المطاب الثالث : تلاميذه الذين رووا عنه . المطلب الرابع : مولِدُهُ ووفاتُهُ . المطلب الخامس : أَبْرَزُ سماته وصفاته التي عُرف بما من خلال كتب التراجم .

المطلب السادس : أبْرزُ من شابمت كُنْيَتُهُ كُنية أبي مالكِ الغِفاريِّ حتى وقع اللبسُ بسبب ذَلِكَ. المبحث الثاني : التعريف بأبي مالكِ الغِفاري من خلال آثاره . وفيه ثلاثةُ مطالب : المطلب الأول : عقيدته . المطلب الثالي : أبو مالكٍ معلماً ومربياً . المطلب الثالث : حوانِبُ من حياةِ أبي مالكِ الغِفاري .

الفصل الثاني : التعريفُ بتفْسير أبي مالكٍ الغفاريِّ . وفيه ثلاثةُ مباحِث : المبحث الأول : المصادر التي أُستخرج منها تفسير أبي مالكٍ الغِفاريِّ، وأسانيدُ كُلِّ مصدر. وفيه مطلبان: المطلب الأول : كُتُب السُنن والآثار التي أُستخرج منها تفسير أبي مالكِ الغفاري . المطلب الثابى: كُتُب التفسير وعلوم القرآن الْمُنْنَدة التي أستخرج منها تفسير أبي مالكٍ الغفاري. المبحثُ الثابي : طريقةُ أبي مالكِ الغِفاريِّ في التفسير . وفيه خمسة مطالب : المطلب الأول : استفادتُهُ من القرآن الكريم في التفسير . المطلب الثابى : استفادتُهُ من السنة والسيرة النبوية في التفسير . المطلب الثالث : استفادتُهُ من أخبار العرب وعاداتهم في التفسير . المطلب الرابع : استفادتُهُ من أخبار بني إسرائيل في التفسير . المطلب الخامس : تفسيرُ القُرآن باللغة . المُبْحَثُ الثالث : معالِم بارزة في تفسير أبي مالكِ الغِفاري . أولاً : عنايتُهُ بتوجيه الآياتِ التي يُتوهم في ظاهِرُها الإشكال . ثانياً : اهتمامه بالكُلِّياتِ التَّفسيريةِ . ثالِثاً : اهتمامه بأسباب الترول . رابعاً : موقِفهُ من النَّسْخ . حامِساً : عنايْتُهُ بالوقْفِ والابتِداء . سادساً : مشاركتُهُ في جملةٍ من علوم القرآنِ والتفسير .

الباب الثاني : جمع أقوال أبي مالك الغفاريِّ في تفسير القُرآن الكريمِ كُلِّهِ ، ودراستها دراســـةً تفسيرية .

الخساتــمــة : وفيها أهم النتائج والتوصيات . الفهارس العلمية : وتشتمل على فهرس الآيات المُفَسَّرة ، وفهرس رجال أسانيد تفسير أبي مالكٍ الغِفاري ، وفهرس رجال التفسير من السّلف ، وفهرس الفروق اللغوية ، وفهرس الإجماعات والاتفاقات في التفسير ، وفهرس المراجع والمصادر ، وفهرس الموضوعات .

منهج البحث : **أولاً** : ( الإطار العام ) يقتصر البحثُ على دراسة أقوال أبي مالك الغفاري في التفسير ، دو ن روايته لتفسير غيره، مثل : روايته عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما ، فإن هذا مكانه تفسير ابن عباس ، وقد بُحث في رسائل علمية متعددة . **ثانياً** : جمعُ أقوال أبي مالكٍ التفسيرية من كتب التفسير المسندة هو محلُ العنايةِ ، مثل تفسير الطبري، وتفسير ابن أبي حاتِم، والمطبوع من تفسير ابن المنذر، وسنن سعيم بن منصور ، والدر المنثور ، وغيرها من الكتب الموضوعة في قائمة المصادر التي استُخْرج منها تفسير أبي مالكٍ . وقد تُذْكَرُ كذلك بعضُ الأقوال المُعَلَّقَةِ في كُتُب غير مُسْنَدةٍ ، خُصوصاً مع توارُدِها في أكْثَر مِنْ كتاب ، أو ورودِها في كُتُب متقدِمةٍ مثل كُتُب معاني القُرآن أو الناسخ والمنسوخ. **ثالثاً** : كتابة الآيات بالرسم العثماني ، وعزوها بذكر اسم السورة ، ورقم الآية . وجعلت الآيات الْمُفَسَّرة في صدر كل قول تفسيري . رابعاً: كتابة أقوال أبي مالكٍ الغفاري بعد الآيات مباشرةً ، وجعلتُ لكل قول رقماً خاصاً به ، ورتبتها ترتيباً تسلسلياً إلى آخر البحث . **خامساً**: تخريج أقوال أبي مالكٍ الغفاريِّ والحكم على أسانيدها باختصار وفق الضوابط التالية: الاقتصار على كلام ابن حجر رحمه الله في تقريب التهذيب ، إنْ كان الراوي من رجال التهذيب ، وإلا فأذْكُرُ ما يُعَرِّف بالراوي ، ومترَلَتِه في الرواية . ذِكر المتابعات لطريق الأثر المُخرج ، وخصوصاً إذا كان ثمت زيادةً في المـــتن تُفيدُ الدراسة ، أو كان لهذه المتابعات أثرٌ في تقوية الطريق المُحَرَّجة .

**سادساً** : درستُ كل الأقوال التفسيرية لأبي مالكٍ الغفاريِّ ، وعنونت لها بعنوان : ( الدراسة التفسيرية ) . والمقصودُ بما الدراسة التحليلية ، والتي يُعمدُ فيها إلى تحليلِ كُل قول تفسيري ، واستخرّاج ما وُفِّق الباحثُ إليه من معانٍ تفسيرية ، وطريقة المُفَسِّرِ ، وفوائد أخرى تتعلق بالتفسير وأُصولِهِ . **سابعاً :** حرصتُ في كل قول تفسيري على ذِكْرِ من وافق أبا مالكٍ في التفسير من الصحابة والتابعين وأتباعهم لما في ذلك من الفوائد المتنوعة . **ثامناً:** لما كان الغالب على تفسيرات أبي مالكٍ التفسيرات اللغوية ، حرصتُ على ذِكْرِ أقوال من كتب في معاني القرآن ، وغريبه وتفسيرهِ ، بدءً بالفراء ، وانتهاءً بابن جرير الطبري ، والزحاج رحمهم الله أجمعين . **تاسعاً :** التعريف بالمقلين من مُفَسِّري السلف ، الذين رُويت عنهم أقوالٌ معدودةٌ في التفسير ، باستثناء الصحابة رضوان الله تعالى عنهم .

وختاماً : لك اللهم الحمدُ كُلُّهُ أوله وآخرهُ، ظاهره وباطنه ، على ما أنعمت به عليَّ من إكمال هذا البحث ، اللهم إني أسالك بغناك عني وفقري إليك ، وأسألك بقوتك وعجزي ، وبعزتك وذُلي ، أن تتقبل هذا البحث مني ، وتجعله عندك عملاً أرجو نفعه يوم لا ينفع مالَّ ولا بنون . اللهم إني أسألك برحمتك التي وسعت كل شيء أن ترحم والديّ كما ربياني صغيرا ، اللهم وفق والدتي للعمل الصالح ، وأسبغ عليها لباس الصحة ، اللهم وأقر عينها ، وأسعد قلبها بخبر مناقشة هذا البحث وهي في نعمة وصلاح يا أكرم الأكرمين . اللهم وأعني على برهما يا سميع الدعاء . والشكرُ موصولٌ لكل من له فضل عليّ في كتابة هذا البحث ، بدءاً بجامعةٍ أم القُرى ، وكلية الدعوة وأصول الدين متمثلة في عميدها د . عبد الله الرميان، ووكيل الكلية للدراسات العليا وي تلقي العلم والذي المن منه فضل عليّ في كتابة هذا البحث ، بدءاً بجامعةٍ أم القُرى ، وكلية الدعوة وأصول الدين متمثلة في عميدها د . عبد الله الرميان، ووكيل الكلية للدراسات العليا وي تلقي العلم والأدب ، وأخصُّ من بينهم شيخي وأستاذي الدكتور عبد الله بن علي العامي م الدكتور عمد بن سعيد السرحاني، وجميع مشايخي في قسم الكتاب والسنة الذين لهم فضلً عليً في تلقي العلم والأدب ، وأخصُّ من بينهم شيخي وأستاذي الدكتور عبد الله بن علي العامدي ، وهميل ملاحظاته وتسديداتِه . كما أتوجه بالشكر لكلٍ من سعادة الأستا اذ الدكتور جمال المشرف على هذه الرسالة ، أخصه بالشكر على لين جانبه ، ودماثة خلقه ، وسعة صدره وهميل ملاحظاته وتسديداتِه . كما أتوجه بالشكر لكلٍ من سعادة الأستا اذ الدكتور جمال مصطفى عبد الحميد، والدكتور حالد بن عبد الله القرشي، لتفضلهما بقول مناقشة هذه الرسالة، وإثرائها بتوجيهاهم وملاحظاهم .

والشكر موصولٌ لكل من ساهم في إتمام هذا البحث فأمدني برأيهِ ، أو صنعَ لي فيه معروفاً ، ف فأسأل الله أن يكتب لهم الأجر ويجزيهم عني خير الجزاء . وأخُصُّ بالشُكر أيضاً إخــواني ، وزوجتي أم عبد الله ، وأبنائي عبد الله ، وعمار ، وعبد الملك ، فهم كانوا أقرب النَّاس يألمون لألمي ، ويفرحون لفرحي ، اللهم يسِّر أُمورهم ، وأسعد قلوبهم . كما أني أسأل الله التوفيق والسداد ، فما كان في هذا البحث من جُهدٍ وتوفيق فمن فضل الله الكريم عليَّ ، وما كان من خطأ وزلل فمني ، وكلتِب ربي ، وسنة نبي ﷺ منه بريئان ، وأستغفر الله منه ، وحسبي أني بذلت فيه جهدي ووسعي ، وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أُنيب .

الفصل الأول : التعريف بأبي مالك الغفاري . وفيه مبحثان : المبحث الأول : التعريف بأبي مالكِ الغفاري من خلال كتب التراجم . وفيه ستة مطالب : المطلب الأول : اسمه وقبيلته . المطلب الثابي : شيوخه الذين روى عنهم . المطلب الثالث : تلاميذه الذين رووا عنه . المطلب الرابع : مولِدُهُ ووفاتُهُ . المطلب الخامس : أُسَوّْزُ سماته وصفاته التي عُرف بما من خلال كتب التراجم . المطلب السادس : أبْرزُ من شابهت كُنْيَتُهُ كُنية أبي مالكٍ الغفاريِّ حتى وقع اللبسُ بسبب ذَلكَ . المبحث الثابي : التعريف بأبي مالكِ الغِفاري من خلال آثاره . المطلب الأول : عقيدته . المطلب الثاني : أبو مالكٍ معلماً ومربياً . المطلب الثالث : جوانبُ من حياةِ أبي مالكِ الغِفاري في الكوفة .

# بين يدي هذا الفصل

لقد أضْنيتُ نفسي في البحث عن ترجمةٍ لهذا العَ لَم من أعلام مُفَسِّري التابعين ، واجتهدتُ باحثاً عن معالَم في سيرته ، وصفحاتٍ من حياته ، وكلَّ ما وجدتُه هو كلماتُ معدودة ، لا تتجاوز السطرين أو الثلاثة . قَلَّبْتُ النظر مرةً أُحْرى في البَحْثِ عن حياة أبي مالك الغِفاريِّ ، ثم أعدتُ النظر ، وكررت التفكر والتدبر ، فلم أجد بعد البحث والتحري فيما استطعت إليه ، إلا جملاً معدودة ، وكلماتٍ محدودة . ولقد أحْزَنيٰ ذلك أيْمَا حُزْنٍ ، ثُمَّ تأملتُ في أَمْر ظَهَرَ لي ، جعليٰ في سُلُو من حُزْني ، وهو أي وَجَدتُ كِبَارَ المحدثين ـــ رحمهم الله تعالى ـــ قد حَرَصُوا على معرفة أخباره ، وتتبع أحواله ! فتكرر السؤال منهم ، ولهم "عن أبي مالكِ الغفاريِّ" ، فبحثوا عن اسمه وخبره . فوجدت من يُسألُ عنه ، فيذكر له شهرةً ، أو وصفاً يُميزه عن غيره ، ومع ذلك لا يعرف له اسماً ! وهذا جعلني أستفيد فائدة ، وأعقد العزم على أمْر : فأما الفائدةُ وهي واضحةٌ معلومةٌ بَدَهِيةٌ ، لَكِنِّي هنا أَحْرِصُ على تَسْجيلها لأني لمستُ أثرها وعايشتُ خَبَرَها ، وهي فضلُ علماء الأثر ، وأهل الجَرح والتعديل ، فهم رحمهم الله حماة هذا الدين ، والذادة عن سنة سيد المرسلين ﷺ ، تجدهم يبحثون عن تراجم الرجال ، يُنقِّبون في الأسماء ، والرواة ، يبحثون في الأحبار ، يُسأل الواحدُ منهم السؤالَ والآخرَ ، عن حال هذا الراوي أو ذاك ، وعن حال ما روى ، ويَتوقَّفُ الواحدُ منهم في قبول الخبر أو رَدِّه ، لأدنى شُبْهَةٍ تعترضُ له ، ويظهر منهم وفيهم معرفة المتأخِّر لفضل المتقدم ، ومعرفة صاحب الشأن والمتخصص وسؤاله ، ودقَّتهم في التمييز بين الرحال ، ومن تشابهوا في الكنية ، أو البلد ، أو الطبقةِ ، ما لا تجدهُ عند غيرهم .

أما الأمر الذي عَقَدْتُ العزْمَ عليهِ ، فهو أن أبحث عن كُلِّ ما يتعلقُ بأبي مالكٍ الغِفاريِّ ، ما استطعت إلى ذلك سبيلاً ، وسلكت في ترجمتِهِ مسلكين اثنين : الأول : جمعُ وتحليلُ ما اشتملت عليهِ كتب التراجم والأخبار من معلوماتٍ عن حياةِ أبي مالكٍ الغفاري .

**والثابي** : استخلاص واستنباطُ ما فتح الله به عليَّ من خلال التأمُّلِ في آثار أبي مالكٍ نفسه . فعقدتُ العزمَ على قراءةِ آثارِهِ ، قراءةً استخرجُ بما ما وُفِّقت إليه من أخباره ، وأحواله ، وعقيدته ، وفكره ، وأسلوب تعليمه ، وهذه القراءة أوقفتني على فوائدَ عزيزةٍ ، وكذا على أوهام وقعت في ترجمتِهِ ، أو في التعريفِ به . ولا عجب في ذلك فإن ترجمتَهُ قليلةٌ حداً ، والرّحل إنما أُشْتُهِرِ بكنيته ، وقد شاركه فيها غيره مما أوقع اللبس والتشابه .

> المبحث الأول : أبو مالك الغفاري في كتب التراجم . المطلب الأول : الممُــه وقبيلته .

أما اسمه ، فقد نُصَّ على أنَّ اسمَ أبي مالكِ الغفاريِّ ، هو غَزْوَان (بالغَيْن المُعجمة المفتوحة ، والزاي الساكنة)<sup>(١)</sup>، وغَزْوَان : فَعْلان من الغزو ؛ لأن أصل الغزو الواو<sup>(٢)</sup>. وقد رُويت هذه التسمية عن سلمة بن كُهيل الحَضْرَميُّ ، وهو أحدُ الرواةِ عنه <sup>(٣)</sup>، وذكر ذلك البخاري والترمذي بصيغة الاحتمال ، بينما جَزَمَ به يحيى بن معين ، ومسلم بن الحجاج ، وأبو داود ، وأبو عبد الله محمد ابن أحمد المُقَدِّمي ، والدُّولابي ، وأبو حاتم ، وابن حبان ، وابن شاهين ، والدارقطني ، وغيرهم<sup>(٤)</sup>. ومع جـزم هؤلاء الأئمة باسمه ، إلا أنَّه لا يكادُ يُعرفُ به ، قال عبد الله بن أحمد بن حنبل : "قلت لأبي : حُصين والسُّدي عن أبي مالك، ما اسم أبي مالك؟ قال : لا أدري" ، وسئل

(١) بذل الماعون في خبر الطاعون (صـ ٢٣٢) ، المغني في ضبط أسماء الرجال ومعرفة كنى الرواة وألقابحم وأنسابحم لمحمد بن طاهر الهندي الفتني (صـ ١٩٠) .
(٢) الاشتقاق لأبي بكر محمد بن الحسن بن دريد (صـ ٢٩٢) .
(٣) مصنف ابن أبي شيبة (٢١١/١٣) ، وتفسير الطبري (٢٩/٢٨) .
(٤) تاريخ ابن معين للدوري (١٠/١١) ، التاريخ الكبير للإمام البخاري (٧/ ١٠٨) ، الكنى والأسماء للإمام مسلم (٤) تاريخ ابن معين للدوري (١٠/١١) ، من العربي الإمام البخاري (٧/ ١٠٨) .
(٤) تاريخ ابن معين ولاوري (١٠/١١) ، التاريخ الكبير للإمام البخاري (٧/ ١٠٨) ، الكنى والأسماء للإمام مسلم (٤) تاريخ ابن معين والمحمد بن الحسن بن دريد (٥/ ١٧) .
(٢) مصنف ابن أبي شيبة (٣١/١١) ، التاريخ الكبير للإمام البخاري (٧/ ١٠٨) ، الكنى والأسماء للإمام مسلم (٤) تاريخ ابن معين والمحمد بن المحمد بن أحمد المعربي (٥/ ٢١٧) .

أبو زرعة عن أبي مالكٍ فقال : "كوفي ثقة ، لا أعرف اسمه"<sup>(١)</sup>. وقد استوقفتني هذه العبارات في الجهالة باسم أبي مالكٍ الغفاريِّ ، مع كثرة دَوَرَانه في أسانيد التفسير ، ثم إبي وحدتُ ما يُمْكِنُ أن أَعُدَّهُ سَبَباً، **وذلك يتلخص في أمرين اثنين فيما ظهر لي ، أما الأول** : فعائدٌ إلى شخصية هذا العَلَم ، والذي يظْهَرُ مِنْ آثارِهِ أنَّه كانَ مُعْتَزِلاً لأحداثِ عصْرِهِ ، فلم يَكُنْ لَهَا في آثارِهِ ذِكْرٌ كما سيأتي الحديثُ عن ذلك بإذن الله تعالى . **وأما السبب الآخر** : فهو أنَّ ذلك العصر كان عصرَ رواية ، وأبو مالكٍ مُقِلٌ في روايةِ الحديث .

**وأما قبيلته** ، فقد اتفقت جميع الكتب التي تَرْجَمَت لأبي مالكِ على أَنَّهُ غِفَارِيٌّ <sup>(٢)</sup>، ( بكسرِ الغين المعجمة ، وفتح الفاء ، وفي آخرها راءٌ مهملةٌ ) . وهذه الصِّرْبُقُإلى غِلوَ ، وهو "غفار بن مُراكَيْ بن ضمَّرَة بن بكر بن عبد مناة بن كِنانة بن خُزيمة بن مُدرِكة بن إلياس بن مضر<sup>((٣)</sup>. وفي فضْلِ غفارِ قال النبي ﷺ : "غفارٌ غفرَ الله لها<sup>(٤)</sup>.

وهل كانَ أبو مالكِ الغفاريُّ ابنُ القبيلة صَلِيْبَةً ، أو من مواليها ؟ ليس بين يدي ما أَجْزِمُ به ، بيد أنَّ إطلاق من أطلق النِّسْبَةَ إلى غفارٍ ، يُقَوي كونه غِفَارِياً من أنْفُسِهِم لا من مواليهم .

(٢) الطبقات الكبرى لابن سعد (٢٩٥/٦) ، تاريخ ابن معين الدوري (١١٠/٣) ، طبقات خليفة بن خياط
 (صـ٢٦٦) ، العلل ومعرفة الرحال (١٩/١٥هـ ١٥٢) ، التاريخ الكبير للإمام البخاري (٧/ ١٠٨) ، الكنى والأسماء للإمام مسلم (٢/ ٢٥٧) ، وكتاب الطبقات له (١٩٧/١) ، الكنى والأسماء للدولابي (٣/ ٢٥٩) ، الجرح والتعديل لأبن أبي حاتم (٧/ ٥٥) ، بيان خطأ البخاري (١٦٤/١) ، ثقات ابن حبان (٥/ ٢٩٣) ، تاريخ أسلم الثقات لابن شاهين (صـ٢٨) ، ولئة معان البخاري (١٩٧٦) ، الكنى والأسماء للدولابي (٣/ ٢٥٩) ، الجرح والتعديل لأبن أبي حاتم (٧/ ٥٥) ، وكتاب الطبقات له (١٦٤/١) ، الكنى والأسماء للدولابي (٣/ ٢٥٩) ، الجرح والتعديل لأبن أبي حاتم (٧/ ٥٥) ، بيان خطأ البخاري (١٦٤/١) ، ثقات ابن حبان (٥/ ٢٩٣) ، تاريخ أسلم الثقات لابن شاهين (٥- ١٩٤) ، والمؤتلف والمختلف للدارقطني (١٦٤٢) ، ثقات ابن حبان (٥- ٢٩٣) ، تاريخ أسلم الثقات (٣) شاهين (٥- ١٩٤) ، والمؤتلف والمختلف للدارقطني (١٦٤٢) .

(٤) أخْرَجَهُ البخاري في كتاب المناقب ، باب ذِكر أسلَم وغفار ومُزينة وجُهينة وأشْجَع ، حديث رقم (٣٥١٣) ،
 (٢٦/٦) فتح الباري) ، وأخرجه مسلمٌ في كتاب فضائل الصحابة ، باب دعاء النبي ﷺ لغفار وأسلم ، حديث رقم (٢٥١٨) ،

<sup>(</sup>١) العلل ومعرفة الرجال (١/١٥١ـــ١٥٢) ، الجرح والتعديل (٤٣٥/٩) .

- (١) تحذيب الكمال (١٠٠/٢٣) ، تاريخ الإسلام للذهبي (٢/١٥٥٥) ، تحذيب التهذيب (٨/٢٢٠) .
   (٢) سنن الترمذي (٥/٨٦) .
- (٣) انظر تاريخ ابن معين للدوري (٣/٥٥٦) ، معرفة الثقات للعجلي (٢/٢٢) ، الكنى والأسماء للدولابي
   (٣) انظر مابل معين للدوري (٣/٥٥) و(٤٣٥/٩) ، تاريخ أسماء الثقات لابن شاهين (صــ١٨٤) .
   (٤) انظر طبقات ابن سعد (٤/٣٦) ، التاريخ الكبير (١١٧/٢) ، الجرح والتعديل (٣٩٩/٢) ، معرفة الصحابة لأبي نعيم (١/٤٣) ، الاستيعاب في معرفة الأصحاب لابن عبد البر (١٥٧/١) ، تقريب التهذيب (٦٤) .
   (٥) معرفة الصحابة (١٥٤) .

مصعبُ بن الزبير إنما دَحَلَ الكوفة بعد مقتل المختار بن عبيد الله في اليوم الرابع عشر من رمضان سنة سبع وستين<sup>(٢)</sup>، وهو نفْسُه قُتِل يوم الخميس للنصف من جمادى الأولى سنة اثنتين وسبعين ، وقيل قبل ذَلِك<sup>(٣)</sup>. فإذا كان ذلك كذلك ، فإنَّ وفاة البراء بن عازب تكونُ قبل هذا التاريخ ، أي في أول سنة اثنتين وسبعين أو قبل ذلك . ومِنْ ثَمَّ فالذي يغلبُ على ظني أن روايةَ أبي مالكِ الغِفاريِّ عن البراء بن عازب وقعت في هذا التاريخ ما بين أواخر سنة سبعٍ وستين ، وأوائل سنة النتين وسبعين ، والله أعلم .

ثانياً : عبد الرحمن بن أَنوَى ( بفتح اللمزة وسكون الموحدة بعدها زاي ، مقصور ) ، الخُزَاعي مولاهم ﷺ ، له صحبةٌ <sup>(٤)</sup>. نزل الكوفة في أثناء سنة سبْع وثلاثين تقريباً <sup>(٥)</sup> ، روى عنه أهل الكوفة<sup>(٢)</sup>، ونَصَّ على رواية أبي مالكِ الغِفاريِّ عنه جماعةٌ منهم : البخاري ، وأبو حاتم ، والدارقطي ، وابن ماكولا ، وأبو الحجاج المزي ، والذهبي ، وابن حجر<sup>(٧)</sup>. وقَرَّبَ الذهبي تقديرَ تاريخ وفاته فقال : "عاش إلى سنة نيفٍ وسبعين<sup>(٨)</sup>. فإذا كان ذلك كذلك ، فيكون عبد الرحمن بن أبزى ﷺ قد عاش في الكوفة ما يزيد على الثلاثين عاماً . ووقفتُ بعد تتبعٍ لمروياتِ أبي مالكِ

(١) انظر طبقات ابن سعد (٢٩/٢٣) ، طبقات خليفة بن خياط (صـ ١٤٧ ، ٢٢٨) ، معرفة الصحابة لأبي نعيم (١) انظر البداية والنهاية (٢/٢٨٢) .
(٣) انظر البداية والنهاية (٢/٢١٢) .
(٣) انظر البداية والنهاية (٢/٢١٢) ، سير أعلام النبلاء (٢/١٤٣) ، البداية والنهاية لابن كثير (٢/١٤٠١) .
(٣) انظر الطبقات الكبرى (٥/٣٨٢) ، سير أعلام النبلاء (٢/٢٤٩) ، البداية والنهاية لابن كثير (٢/١٤٠١) .
(٩) انظر الطبقات الكبرى (٥/٣٨٩) ، سير أعلام النبلاء (٢٩٤٤) ، البداية والنهاية لابن كثير (٢/١٤٠١) .
(٩) انظر الطبقات الكبرى (٥/٣٢٥) ، سير أعلام النبلاء (٢٩٤٤) ، البداية والنهاية لابن كثير (٢٠/١٤، ٢٥٢) .
(٢) انظر التاريخ الكبير (٥/٢٤٦) ، تقريب التهذيب (٢٩٤٣) .
(٩) انظر التاريخ الكبير (٥/٢٤٦) ، تقريب التهذيب (٢٩٤٣) .
(٩) نقل ابن حجر في كتابه الإصابة في تمييز أسماء الصحابة (٢٩٤٤) عن ابن السكن قوله : "استعمله عليّ على خراسان ، وسكن عبد الرحمن بعد ذلك بالكوفة" ، وولايته على خراسان كانت في سنة ست وثلاثين تقريباً ؛ لأن عبد الرحمن بن أبزى أولُ عُمَّال عليً هي على خراسان ، تُمَّ وَلَي بعده حجدة بن هبيرة المخزومي ، وولايتُه كانت بعد معركة صفين في أوائل سنة سبع وثلاثين . انظر في ذلك فتوح البلدان (٣/٥٠٥) ، تاريخ الطبري (٣٠/٥٠) .
(٢) انظر الثقات لابن حبان (٥/٩٩) .
(٢) انظر الثيات لي بحبو مالاثين . أبطر في ذلك فتوح البلدان (٣/٥٠٥) ، تاريخ الطبري (٣٠/٥٠) .

الغِفاريِّ ، على روايةٍ واحدةٍ يُصَرِّحُ فيها بالروايةِ عن عبد الرحمن بن أبزى ، وهي روايُتُهُ عنه ، عن عمارِ بن ياسِرٍ في تعليم النبي ﷺ إِياهُ كيفيةَ التيممِ من الجنابةِ<sup>(١)</sup>.

ثالثاً : عبد الله بن عباس بن عبد المطلب ، ابن عم رسول الله ﷺ ، مات سنة ثمان وستين بالطائف<sup>(۲)</sup>. استعمله علي بن أبي طالب ﷺ على البصرة بعد وقعة الجمل ، في جمادى الثاني من سنة ست وثلاثين ، وبقي عليها أميراً ، قُرَابة الأربع سنوات<sup>(۳)</sup>، ثم فلوَقها قبل أن تُخْتُل عليٌّ ابن أبي طالب ﷺ<sup>(٤)</sup>. وكان من دأب ابن عباس نشر العلم وتعليم الناس ، "فقد كان الناس في رمضان وهو أميرُ البصرة فما ينقضي الشهرَ حتى يفقههم"<sup>(٥)</sup>. فلا غرابة بعد ذلك أن يأخذ عنه أهل البصرة ومن جاورهم ، وقد نَصَّ على رواية أبي مالكٍ الغِفلويّ عن ابن عباس وابن ماكولا ، وغيرهم<sup>(٢)</sup>.

وهنا سؤالٌ وهو هل كانت هذه الرواية في أثناءِ تلك المُدة ، أو لا ؟ الأظْهرُ الثاني ، وإنْ كُنْتُ لا أستطيْعُ الجزمَ بذلِكَ ؛ لأن بين يدي قرائن مختلفة .

فإذا ما نظرت إلى سِيْرَةِ أبي مالكِ الغفاري وشهرته في كُتُبِ التراجم بأنه كوفيٌّ ، ثُمَّ تأملت في أنَّه لا توجد في سيرَتِه المُدونةِ ، أو آثاره وتفسيراته المنقولة ما يدلُ على رِحلاتٍ خارِج قِطْره ، قَويَ احتمالُ أن يكون سماعه من ابن عباسٍ كانَ في تلك المدة .

وإذا ما التفتُ إلى أنَّ ابن عباس رضي الله عنهما بقي مدةً في مكة ، وهي مهوى الأفئدة ، ومجمعُ النَّاسِ لأداء فريضة الحج ، وتذكرت ما جاء في بعض الآثار من قُدُوم جماعاتٍ من أهلِ الكوفة

(١) سنن أبي داود (١٩/٨) ، سنن النسائي (١٦٨/١) ، تفسير الطبري (١١٣/٥) .
(٢) تقريب التهذيب (٣٤٠٩) .
(٣) انظر أسد الغابة في أسماء الصحابة لابن الأثير (٢٩٧/٣) ، البداية والنهاية لابن كثير (١١/١٠) .
(٤) أسد الغابة (٢٩٧/٣) ، البداية والنهاية (١٠/٥٨) . وربما عَرض له في أثناء تلك السنوات ما حَعَله يسيرُ إلى الكوفة ، ويستخلف غيرَه على البصرة ، كما حدث في أثناء سنة تسع وثلاثين . انظر البداية والنهاية (١٠/١٠) .
(٥) الإصابة في تمييز أسماء الصحابة (١٠/٥٠) . الكي التمام بن الحجاج (٢٥/٣) ، البداية والنهاية (١٠/٥٠) .

(٢) المعربي مباعري (٢) ٢٠١٠) ٢ معلى والم ٢٢ (٢) ٢ معلى والم عام ٢٠٠ (٢) ٢٠٠ (٢) ٢٠٠ (٢) ٢٠٠ (٢) ٢٠٠ (٢) ٢٠٠ (٢) العلل لابن أبي حاتم (١/١٥١) ، الثقات لابن حبان (٥/٣٣) ، المؤتلف والمختلف للدارقطني (٢/١٧٤٦) ، الإكمال لابن ماكولا (٢/٥١) . تسأل ابنَ عباس رضي الله عنهما المسائل المتنوعة <sup>(١)</sup>. أقول إذا ما تذكرتُ ذلك بقي احتمال أن يكون سماعُ أبي مالكٍ وقع في مدةِ بقاءِ ابن عباس بمكة . ومع بحثي الشديد في مروياتِ أبي مالكٍ الغِــفاريِّ عن شيخِــهِ عبدِ اللهِ بن عباسٍ<sup>(٢)</sup>، لم أقــف له إلا على روايةٍ

(١) فعن جعفر بن أبي المغيرة قال : "كان ابن عباس \_ بعد ما ذهب بصره \_ إذا أتاه أهل الكوفة يسألونه ، يقول: أليس فيكم ابن أم الدهماء ؟ يعنى : سعيد بن جبير" الجرح والتعديل (٩/٤) . (٢)مجموع ما رُويَ من طريق أبي مالكٍ الغِفاريِّ وحده عن ابن عباس بلغَ في تفسير الطبري إحدى عشرة رواية. تسعُّ منها جاءت من طُرُق عن السُّدِّيِّ ، واثنتان من طريق إسماعيل بن سُمَيعٍ . وأسانيدُ الطبريُّ فيها كالتالي : ١ \_\_ حدثنا أحمد بن إسحاق الأهوازي ، قال : حدثنا أبو أحمد الزبيري ، قال : حدثنا عبد الملك بن حسين ، عن السدي ، عن أبي مالك ، عن ابن عباس . (١٩٩/١) ، ٢٠٢) ٢ \_ حدثنا الحسن بن عمرو العنقزي ، قال : حدثني أبي ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك، عن ابن عباس .  $(1\pi/11)(777.0V\pi/1)$ ٣ \_ حدثني موسى ( ابن هارون ) ، قال : ثنا عمرو ( العنقزي ) ، قال : مثل أسباط ، عن السدي ، قال : قال أبو مالكِ : إنَّ ابن عباس . (٢٦٢/١) ٤ \_ حدثنا أبو كريب ، قال : ثنا عثمان بن سعيد ، قال : ثنا الحكم بن ظهير ، عن السدي ، عن أبي مالك ، عن ابن عباس . (۲/۲)) حدثنا أبو كريب قال : ثنا طلق يعنى ابن غنام ، عن ابن ظهير ، عن السدي ، عن أبي مالك، عن ابن عباس .  $(TTA/T.)(TT/T9)(\xi/T.)$ ٦ \_ حدثني أبو السائب ، قال : ثنا أبو معاوية ، عن إسماعيل بن سميع ، عن أبي مالك ، عن ابن عباس  $. (7 \cdot 7 \cdot 7 \cdot - 199/12)$ بينما بلغ مجموع ما رُويَ من طريق أبي مالكٍ الغِفاريِّ وحده عن ابن عباس ، في تفسير ابن أبي حاتم خمس عشرة رواية . أربع عشرة منها جاءت من طُرُقٍ عن السُّدِّيِّ ، ورواية واحدة جاءت من طريق إسماعيل بن سُمَيع . وأسانيدُ ابنُ أبي حاتم في هذه الروايات كالتالي : ١\_ حدثنا أبو سعيد بن يحيى بن سعيد القطان ، ثنا العنقزي يعنى عمرو بن محمد ، ثل أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك ، عن ابن عباس . (٢١٨/١) ، (٢٦٧/٢) ، (١٨٧٠/٦) . ٢\_ حدثنا عليُّ بن الحسين ، ثنا الهيثم بن يمان ، ثنا رجلٌّ سمَّاهُ ، عن السدي ، عن أبي مالكٍ ، عن ابن عباس .  $(\xi \vee \pi / \tau) \circ (\xi \vee \phi / \tau) \circ (\xi \vee \xi / \tau) (\xi \vee \pi / \tau)$ ٣\_ حدثنا أبو سعيد الأشج ، ثنا ابن نُمير ، عن شريك ، عن السدي ، عن أبي مالكٍ ، عن ابن عباس .(٩٦٢/٣) ٤ \_ ذُكِرَ عن يوسف بن هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن بن ابي حمَّاد ، عن أسباط ، عن السُّدِّيِّ ، عن أبي مالكِ، عن ابن عباس . (۲۹۰۰/۹) حدثنا عليُّ بن الحسين ، ثنا أحمد بن عُبيد بن زياد بن نسطانس ، ثنا الحكم بن ظهير ، عن السدي ، عن أبي مالكِ، عن ابن عباس . (٢٩٠٦/٩)

واحِدةٍ يُصَرِّحُ فيها بالسَّمَاع منهُ . فقد قال أبو الشيخ الأصبهاني : ذَكَرَ حَدِّي<sup>(۱)</sup>، عن أبي زياد القطان<sup>(۲)</sup>، حدثنا مروان بن معاوية <sup>(۳)</sup>، حدثنا إسماعيل بن سميع<sup>(٤)</sup>، قال : "مطرنا من الليل ، فأصبح عند أصحاب السابري<sup>(٥)</sup> غدير فيه ضفادع ، فسألتُ أبا مالك الغفاري عن ذلك" ؟ فقال : سألتُ ابن عباس رضي الله عنهما ، فقلت : "تترل الأرض القفر فتُمْطَر من الليل ، فتصبح من الغد في الأرض ضفادع خضر " ، فقال ابن عباس : "إن هذه السماء الدنيا إلى التي تليها وما بينهما ماء مطبقاً ، يجري فيه من الدواب مثل ما في مائكم هذا"<sup>(٢)</sup>.

رابعاً : عمَّار بن ياسر العَنْسي ( بنون ساكنة ومهملة ) ، أبو اليقظان ، حليف بني مخزوم ، قُلَّلَ مع علي ﷺ بصفين ، في صفر سنة سبع وثلاثين ، وهو ابن ثلاث وتسعين سنة<sup>(٧)</sup>. وقد اختلفت كلمة علماء الجرح والتعديل رحمهم الله في إثباتِ سماع أبي مالكِ الغفاريِّ من عمَّارِ بن ياسر رضي الله عنه ، فمن مُثْبِتٍ لذلك ، ومن مُتَرَدِّدٍ بينَ إثْباتِهِ ونفيه ، وقد استندَ كُلُّ فريقٍ

٦ \_\_ حدثنا أبي ، ثنا محمد بن كثير العبديُّ ، أنبأ سليمان بن كثير ، أنبا حصينٌ ، عن أبي مالكٍ، عن ابن عباس .

٧ \_ قال أحمدُ بن سنان ، ثنا أبو معاوية ، عن إسماعيل بن سميع ،عن أبي مالكِ، عن ابن عباس . (٣٠٣٥/٩) .
 (١) محمود بن الفرج الأصبهاني ، أبو بكر الزاهد ، قال ابنُ أبي حاتِمٍ : كان ثقة صدوقا ، توفى سنة (٢٨٤) . ذكر أبو الشيخ أنَّ جدَّهُ أملى عليه ثلاثة أحاديث ، ثمَّ أجاز له باقي كتبه ومصنفاته . الجرح والتعديل (٢٩٢/٨) ، طبقات المحدثين بأصبهان (٣٩٢/٣) ، تاريخ بغداد (٣٠١٣) .

(٢) حماد بن زاذان أبو زياد القطان الرازي ، أثنى عليه أحمد بن حنبل ، وعلي بن المديني ،قال أبو زرعة : كان ثقةً،
 وقال أبو حاتِم : ثقةٌ صدوقٌ . الجرحُ والتعديل (١٣٩/٣)

(٣) مروان بن معاوية بن الحارث بن أسماء الفزاري ، أبو عبد الله الكوفي ، نزيل مكة ودمشق ، ثقة حافظ ، وكان يدلس أسماء الشيوخ ، مات سنة (١٩٣) . تقريب التهذيب (٦٥٧٥) .

(٤) إسماعيل بن سُمَّيع الحنفي ، أبو محمد الكوفي ، بياع السابري بمهملة وموحدة ، صدوق ، تكلم فيه لبدعة الخوارج. تقريب التهذيب (٤٥٢) .

(٥) السَّابِرِيُّ من الثياب الرِّقاقُ ، وهو من أَجْود أنواعِ الثياب . لسان العرب ( سبر ) . (٦) أخرجه أبو الشيخ في كتابه العظمة (١٢٧١/٤ــــ١٢٧٢) بإسنادٍ حسنٍ، وقد توبع مروانُ بن معاوية في روايته ، فرواهُ أبو نعيم الأصبهاني في أخبار أصبهان (٣٠٣/٦) من طريق موسى بن عبد الرحمن بن مهدي ، ثنا أبي ، عن سفيان ، عن إسماعيل به مختصرا .

(٧) انظر الطبقات الكبرى لابن سعد (٢٤٦/٣ ، ٢٦٤) ، الاستيعاب في معرفة الأصحاب (١١٤٠/١. ١١٤١)،
 أسد الغابة (٤/٥٤) ، الكاشِف (٢/٢٥) ، الإصابة في معرفة الصحابة (٤/٤٢) .

في قولِهِ إلى قرائن تُقويه ، فمِمَّن أبَنْت السَّمَاع ونَصَّ عليه صراحةً أبو زرعةٍ الرازي<sup>(۱)</sup>، وممن ذكر روايته عن عمار ساكتاً عنها كلَّ من أبي حاتم الــرازي ، والدارقطني ، وابن ماكولا ، والمِــزِّيِّ ، وابن حجر<sup>(۲)</sup>. وممن وقَفَ مــوقف المُتَرَدِّد بين إنْبات السماع أو نفيهِ ، أبو حاتم الرازي ، والدارقطني أيضاً . فأما أبو حاتم الرازي فقد سأله ابنه كما في العلل لابن أبي حاتم "قلت : فأبو مالك سمع من عمار شيئاً ؟ قال : ما أدري ما أقول لك ! قد روى شعبة ، عن حصين ، عن أبي مالك ، سمعت عماراً . ولو لم يعلم شعبة أنّه سمع من عمار ، ما كان شعبة تعرويه . وسلمة أحفظ من حصين . قلت : فما تُذكِرُ أن يكون سمع من عمار ، ما كان شعبة عباس ؟ قال : بين موت ابن عباس ، وبين موت عمار ، قريب من عشرين سنة"<sup>(۳)</sup>. وأما الدارقطني فقد أورد في سننه حديث حصين بن عبد الرحمن ، عن أبي مالك ، عن عمار ابن وأما الدارقطني فقد أورد في سننه حديث حصين بن عبد الرحمن ، عن أبي مالك ، عن عمار ابن ياسر رضي الله عنهما في قصة تمكم بالتراب عن حمّابة أصابتهُ ، وتعليم البي ينه له التيمم . ثُمَّ قال : "لم يروهِ عن حُصين غيرُ إبراهيمَ بن طَهْمان ، ووقفه شعبة وزائدة وغيـرهما ، وأبو مالك عمار، قال الدارقطني فقد أورد في سننه حديث حُكين بن عبد الرحمن ، عن أبي مالك ، عن عمار ابن عمار مني الله عنهما في قصة تمعكه بالتراب عن حمّابة أصابته ، وتعليم النبي ينه له التيمم . ثُمَّ عمار مناه الذوري عنه <sup>(1)</sup>.

**الوقْفَةُ الأولى** : اشتملت عبارة أبي حاتمٍ الرازي على ثلاثةِ قــرائن ، قرينةُ تُثْبِتُ سَمَــاعَ أبي مالكٍ من عمارٍ ، وقرينتان تدعوان للتوقفِ في أَمْرِهِ . **فأما القرينةُ التي تُثْبِتُ السِماع** : فهي روايةُ شعبةَ لتصريحِ أبي مالكٍ بالسماعِ من عمَّارٍ .

(١) فقال : "أبو مالك الغفاري سمع مُجارة ، روى عنه حصين وسلمة . وإنما سَمَع عَمار بن ياسر" . ذكره ابن أبي حاتم في "بيان خطأ البخاريِّ في التاريخ" (صـ ١٦٤) .
(٢) انظر الجرح والتعديل (٧/٥٥) ، (٦/٩٨٣) ، المؤتلف والمختلف (٤/١٧٤٦) ، الإكمال (٧/٥١) ، تقد يب (٢) انظر الجرح والتعديل (٧/٥٥) ، (٢٠٨٩/٦) .
(٣) العلل لابن أبي حاتِم (١٠٠٤هـ (٢٠/٢٢) . كذا في الأصْلِ : "بين موت ابن عباس وبين موت عمار قريب من عشرين سنة" . والصواب : قريباً من ثلاثين سنة ، فابن عباس رضي الله عنهما مات سنة ثمانٍ وستين ، وعمار بن (٤) سنن الدارقطني (١٨٣٢) .

قال أبو حاتِمٍ : "ولو لم يعلم شعبةُ أنَّهُ سمع من عمارٍ ، ما كان شعبةُ يرويه" . وفي هذا النَّص إشارةٌ إلى مدى تشدد شعبةَ رحمه الله في التثبت من سماعِ الرواةِ ، وقد جاءت عنه نصوصٌ كثيرةٌ في تحريه لصيغِ السماعِ وسؤالهِ عنها<sup>(۱)</sup>. وهذا الموقف من أبي حاتِم قريبٌ من موقفِ يحيى ابن معين ، وقد روى حديث أبي مالكٍ وفيه قال : "رأيتُ عماراً " ، فلما سأله تلميذُهُ عبَّاس الدُّوري : تراه رآه ؟ قال يحيى : هكذا قال شعبة<sup>(۲)</sup>.

أمّا القرينتان اللتان تدعوان للتوقف في إثبات السَّمَاع : فهو وصفُ أبي حاتمٍ لسلمة بن كُهيل بأنه أحفظُ من حُصين بن عبد الرحمن ، وفي ذلك إشارةٌ إلى أنَّ سلمة في روايته عن أبي مالكِ أدخل بينه وبين عمارٍ واسِطة ، وهو عبد الرحمن بن أبزى<sup>(٣)</sup>، أحدُ شيوخ أبي مالكِ ، وقد مرَّ فِكْرُهُ قريباً . وهذه القرينة هي نفسُها التي صرَّح الدارقطني رحمه الله باعتمادها ، عندما توقف في سماع أبي مالكِ من عمارٍ . **والقرينة الثانية** التي ذكرها أبو حاتمٍ : هي أنَّ بينَ وفاةِ ابن عباس الذي سمع منه أبو مالكِ الغفاري ، وبين وفاة عمارِ بن ياسرٍ الذي يُحتمل سماعه منه قرابقالثلاثين عاماً<sup>(٤)</sup>.

**الوقْفَةُ الثانيةُ** : أنَّ المتأمِل في هذه الروايات المنقولة عن أبي مالكِ الغِفاريِّ عن عمَّار بن ياسر ، يَجدُ أنَّ ثَمَّت فرقاً بين تِلْكَ الرواياتِ التي صَرَّح فيها أبو مالكِ بالسماع من عمار بن ياسر أو بروَيتِهِ ، وبين الرواياتِ الأُخْرى ، والتي أُدْخِل فيها بينه وبين عمارِ واسِطَةً . وذلك أنَّ ما صَرَّحَ فيها أبو مالكِ الغِفاريِّ بالسماعِ من عمارٍ ، كانت الروايةُ فيه موقوفةً على عمارٍ نفسِهِ من قولِهِ

(١) ففي سنن الترمذي (٦٦٩/٥) ، وسنن ابن ماجه (٦٨/١) من طريق شعبة ، عن عدي بن ثابت ، عن البراء ابن عازب أنه سمع النبي ﷺ أو قال : قال النبي ﷺ في الأنصار : "لا يحبهم إلا مؤمن ، ولا يبغضهم إلا منافق ، من أحبهم فأحبه الله، ومن أبغضهم فأبغضه الله". فقلت له: أأنت سمعته من البراء ؟ فقال: إياي حَدَّثَ. قال الترمذي : "هذا حديث صحيح". ومن النُّصوص المنقولةِ عن شعبة أيضاً قولُهُ : "كنت أجلس إلى قتادة ، فإذا سمعته يقول : سمعت فلانا وحدثنا فلان ، كتبت ، فإذا قال : قال فلان وحدث فلان ، لم أكتب" . وشعبةُ هو القائلُ : "كلُ حديثٍ ليس فيه حدثنا وأخبرنا فهو خل وبقل" . الكفاية في علم الرواية للخطيب البغدادي (صــ ١٩٧، ٣٢٠) (٢) تاريخ ابن معين للدوري (٥٠٧/٣) . (٣) تحفة التحصيل في ذكر رواة المراسيل (٦٢٤ ـــ ٦٢٥) . (٤) هذهِ قوينةٌ تاريخيةٌ ، وهي قرينةٌ قويةٌ ، لكن مما يُضْعِفُها أن طبقةَ تلاميذِ أبي مالكِ الغِفاريِّ وخُصوصاً المكْثرين من الروايةِ عنه ، توارِيخُ ولادتِهِم مُتَقَدِّمةٌ ، وهي قريبةٌ من تاريخ وفاةِ عمارِ بن ياسِرِ ، وسيأتي التنبيهُ على ذَلِكَ عند الحديثِ عن تقدير مولِد أبي مالكٍ الغِفاريِّ ووفاتِهِ بِإذْنِ الله تعالى .

وفِعْلِهِ<sup>(١)</sup>، ومن أُمْثِلَةِ ذلِكَ ما رواهُ الدارقُطْني في سُننهِ من طريقِ شعبة ، عن حصينٍ ، قال : "سمعتُ أبا مالك ، يقول : **سمعتُ عمارَ بن ياسر يخطبُ بالكوفة** ، وذكر التيممَ ، فضربَ بيدِهِ الأرضَ فمسحَ وجهَهُ ويديْهِ <sup>(٢)</sup>. وفي الأثر قرينةُ تدلُ على الضبطِ والتثبتِ ، وهي نقل هيئة السماع وكيفيتهِ ، فأبو مالكٍ سمع هذه المقالة من عمارِ الله ، وهو يخطبُ ، ومكانُ تِلْكَ الخُطْبَةِ بالكوفَةِ ، تُمَّ نقل فِعْلاً مُشَاهَداً . وأمَّا الرواياتِ الأخرى والتي أُدْخِلَ فيها بين أبي مالكِ وبين عمَّارٍ واسِطةٌ ، فكانت الروايةُ فيه مرفوعةً إلى النبي ﷺ ، وفيها قِصَّةُ تمعُكِ عمار اللهِ بالتراب ،

فإذا كان ذلِكَ الفرقُ بين الروايتين كذلك ، فإنَّهُ يُمْكِنُ الجمع بينهما ، بأنَّ يُقالَ لا مانِعَ مِنْ أَنْ يكونَ أبو مالكٍ قد سَمِعَ من عمارٍ كلاماً ، أو شاهَدَ مِنْهُ فِعلاً ، أثناءَ خُطبتِهِ بالكُوفَةِ ، وأمَّا قِصَّة تيمُّمِهِ المرفوعةُ إلى النبي ﷺ ، فنقلها عنْهُ بواسِطةِ عبد الرحمن بن أبزى . وقد أشار إلى هذا المعنى أبو حاتم الرازي ، قال ابن أبي حاتِمٍ : "قلتُ لأبي : فحديثُ حصين عن أبي مالكٍ ؟ قال: الثوريُّ أحفظُ ، ويُحتملُ أن يكون سَمِعَ أبو مالكٍ من عمار كلاماً غيرَ مرفوعٍ ، وعيَّمَعُ مرفوعاً من عبد الرحمن بن أبزى ، عن عمارٍ ، عن النبي ﷺ القصة"<sup>(""""</sup>

التدليس ، مع أنَّ الواسِطَة بينه وبين عمَّار ثقةٌ بل صحابيٌّ ـــ وهو ابن أبزى ـــ ومع ذلِك لم يشأ أن يُسْقِط الواسِطة . وهو أيضاً دليلٌ على حِفظِهِ ، حيث فرَّق بين الرواية المرفوعة ، والرواية الموقوفة ، و لم يَسِرْ على الجَادَةِ وهي إدْراكَهُ لِعمَّارِ بن ياسر . ويُقَوِّي ذلِك اتفاقُ أهلِ الجرح

والتعديل على توثيق أبي مالكِ الغِفاريِّ ، فقد وثَّقَهُ يحيى بن معين ، وأبو زرعةَ ، والعجْلي، وابن شاهين، وذكرهُ ابن حِبَّان في النُّقات<sup>(١)</sup>. وفي هذا التوثيق إشارةٌ إلى ضبطِهِ وإثْقانِهِ.

خامِساً : رجلٌ من أصحاب رسول الله ﷺ . روى عنْهُ أبو مالكٍ قِصّةَ ماعِز بن مالك الأسْلَمي<sup>(٢)</sup>.

 (۱) الجرح والتعديل لابن أبي حاتم (٥٥/٧) و (٤٣٥/٩) ، معرفة النُّقات للعجلي (٤٢٣/٢) ، تاريخ أسماء الثقات لابن شاهين (صـــ١٨٤) .

(٢) أخرج هذه الرواية النسائي في السُنن الكُبرى (٢٨٩/٤) . وقد اخْتُلِفَ في المُرادِ بأبي مالكٍ في هذه الرِّوايةِ ، وسببُ هذا الاختلاف أنَّ هذه القِصَّةَ رُويت عن أبي مالكٍ من طريقين مُخْتلفين .

الطريق الأولى : ما ذكره الإمام أحمدُ بن حنبل في مُسْنَدِهِ (٢٤٠/١٤ ) قال : ثنا يحيى بن زكريا بن أبي زائدة ، حدثني ابن أبي خالد ، يعنى : إسماعيل ، عن أبي مالك الأسلمي : "أن النبي ﷺ رَدَّ ماعز بن مالك ثلاث مرارٍ ، فلما جاء في الرابعة أمر به فرحم" .

والطريقُ الثانية : ما ذكرهُ النَّسائيُ في سُنبهِ الكُبْرى (٢٨٩/٤) قال : أخبرنا أحمد بن حرب ، قال: ثنا قاسم بن يزيد ، وهو أبو يزيد الجرمي لا بأس به ، عن سفيان ، عن سلمة بن كهيل، قال : حدثني أبو مالك ، عن رجُل من أصحاب النبي ﷺ ، قال : "جاء ماعزٌ بن مالك إلى الربي ﷺ أربع مرات ، لذُلَّ ذلك يردُّهُ ، ويقولُ : أخبرتَ أحداً غيري . ثم أمر سَجْمٍ ، فذهبوا به إلى مكان يبلغ صدره ، إلى حائط ، فذهب يَهِبُ ، فرماه رجلٌ ، فأصاب ؛ فقتله" . وقد حَزَمَ أبو الححَّاج المزي في تقديب الكمال (٢٣/١٠٠) ، وفي تحفة الأشراف في معرفة الأطراف (١٩/١١ ـ ١٩٩٨) بأنَّ المقصودَ في رواية النسائي هو غزوان أبو مالكِ الغفاري . واختَلَفَ احْتِهادُ ابنُ حجر في تعيَّين المقصودِ به ، فقال : هو المقصودَ في رواية النسائي هو غزوان أبو مالكِ الغفاري . واختَلَفَ احْتِهادُ ابنُ حجر في تعيَّين المقصودِ به ، فقال : هو الفياريُّ ، ذَكَرَ ذلكَ متابعةً لأي الحجاج المزي في ترجمةِ أبي مالكِ الغفاري من قديب التهذيب (٢٠/٢٣) . لكنه عاد في باب الكُنى من التهذيب (٢٢/٢١) ، وفي تقريب التهذيب برقم (٢٥٢٨) ، وفي الفياريُّ من قديبًا التهذيب (٨/٢٢) . لكنه عاد في باب الكُنى من التهذيب (٢٢/٢١) ، وفي تقريب التهذيب برقم (٢٥٨٨) ، وفي الإصابةِ في تمييز الصحابةِ في باب الكُنى من التهذيب (٢٢/٢١) ، وفي تقريب التهذيب برقم (٢٥٨٨) ، وفي الإصابةِ في تمييز الصحابةِ الإنساري، هو نَفْسُهُ أبو مالكِ الذُكُورُ في روايةِ النسائيٍّ ، وقال المُرادُ بأبي مالكِ هُنا هو الأسلميُّ . وسببُ هذا النسائي، هو نَفْسُهُ أبو مالكِ المُنكورُ في روايةِ مُسْنَبِ الإمام أحمد .

لكنَّ ثمت قرَائنُ تدُلُّ على ترجيح قولِ المزي، وأنَّ المقْصُودَ به في هاتين الروايتين هو أبو مالكِ غزوان الغِفاريُّ . فالقرينةُ الأولى : أنَّ أبا مالكِ ( الأسلمي ) ليسَ لهُ ذِكْرٌ إلا في هذا الأثَرِ ، وبناءً عليه ذكرَهُ في الصحابة كلَّ من ابنِ الأثيرِ في أُسْدِ الغابةِ (٣٩٤/٣) ، وابنِ حجرٍ في الإصابة (١٦٨/٧) . والذي يظْهرُ والله أعلم أنَّه من التابعين لا من الصحابة، بقرينةِ أنَّ إسماعيل بن أبي حالدٍ لم يَرَ إلا ستةً من الصحابةِ وهم " أنس بن مالك ، وعبد الله بن أبي أوف ، وأبا كاهلٍ قيسَ بن عائذٍ الأحمسيَّ ، وأبا جُحيفة وهب بن عبد الله السُّوائي ، وعمرو بن حُريث ، وطارق بن شهاب". كما في الطبقات الكبرى لابن سعد (٢٤٤/٦) ، ومعرفة الثقات للعجّلي (٢٢٤/١) ، والموائدي (١٧٤/٢) . ومما يُقَويِّ ذَلِكَ أيضاً أنَّ الكُتُبَ التي تعرضَتْ لأطُّراف المُسْنَدُ لم تذُكرُهُ م ، ومنها "إتحاف المهرة بالفوائد هذا ما وقفتُ عليه من شيوخ أبي مالكِ الذين ذكرهَم كُتُب التراجم ، ومن خلال القراءة والبحث في كتب التفسير والآثار يسرَ الله لي الوقوف على رواياتٍ أخرى لأبي مالكِ عن شيوخٍ آخرين ، وفيما يلي سأذكرهم منبهاً بإذن الله تعالى على من يصح أن يُهُدَّ من مشايخه الذين روى عنهم، ومن يكونُ ذكرهُ هنا على سهيل التنبيه على غلطٍ أو وهمٍ ، أو من تُعّدُّ روايته عنه مرسلة . وهؤلاءِ هم :

الْمُبْتَكرةِ من أطرافِ العشرة" ، و"إطراف المُسْندِ المُعْتَلِي بأطراف المُسْنَد الحنبلي " كلاهما لابن حجر العسقلاني . بل لم يذْكُرْهُ الحافِظُ ابنُ عساكِر في كتابهِ " ترتيب أسماء الصحابة الذين أخرج حديثهم أحمدُ بن حنبل في المُسْنَد" ، لكنَّهُ ذَكَرَ في (صـــ١٢١) ممن خُرِّجَ حديثهُ في المسند : أبا مالكِ الأشْجعي ، وأشارَ ــ في بعض نُسَخ هذا الكتاب ، كما نَبَّه مُحقِقُهُ د عامر حسن صبري \_ إلى أنَّ له حديثاً في مُسْنَدِ أبي هريرة . والمقْصُودُ بالإحالةِ هو هذا الحديثَ الذي رواه أبو مالكٍ الأسْلمي ، وذِكْرُ الأشْجعيِّ هاهنا فيه تأمُّلٌ ، وهو محتَملٌ لأنْ يكونَ وهماً من الناسِخ ، أو يكونَ الحافِظُ ابنُ عساكِر قَصَد التنبيةَ إلى أنَّ هذه النِّسْبة ـــ الأسْلمي ـــ غيرُ محفوظةٍ ، والله تعالى أعلم . ولقد رجعتُ إلى الكثير من الكُتُب التي اعتنت بالنَّسب ، باحثاً عن عِلاقةٍ ترْبِطُ بين قبيلةِ غِفَارٍ وقبيلةِ أسلَم ، فلم أظفر بشيءٍ . ثُمَّ بحثتُ في قبيلةِ غفار نفسها هل في عمودِ نسبها ، أو من رجالاتِها مَنْ اسمه " أَسْلَم" فيمكِنُ أن ترْجعَ النسْبَةُ إليهِ ، فلم أجدْ شيئاً مِنْ ذَلِكَ . وحلاصةُ هذه القرينة : أن أبا مالكٍ هنا تابعيٌّ ، وليس بصحابي ، وأنَّ هذه النسبة ( الأسلمي ) هي محلٌّ نظر . أمَّا القريْنَةُ الثانيةُ والتي تدُلُ على أنَّ المقصُودَ بأبي مالكٍ في الروايتين هو الغِفاريِّ: فهي أنَّ إسماعيل بن أبي حالدٍ وسلَّمة بن كهيل كلاهما يشتركان في الروايةِ عنه ، كما سيأتي بيانُهُ في مبْحث تلاميذِ أبي مالكٍ بإذْنِ الله تعالى . والقرينةُ الثالثة : هي أنَّ سلمة بن كُهيلٍ له نوعُ اخْتِصاصِ بأبي مالكٍ الغِفاريِّ ، قال يحيى بن معينٍ في تاريخِهِ بروايةِ الدُّوري (٦/٣ ٥٥) : "الذي يروي عنه سلمة بن كهيلٍ ، يُدْعَى غزوان . قلتُ : من غَزْوانُ ؟ قالَ : كُوفِيٌّ" . فإذا ما ترجَّح أنَّ أبا مالكٍ في روايتى مُسْنَدِ أحمد ، وسُنن النَّسائى الكُبرى ، هو أبو مالكٍ الغِفاريِّ ، فكيف نوجُّهُ إذاً هذهِ النِّسْبة ( الأسْلَميّ ) . وجوابُ ذَلِكَ يُمْكِنُ أَخْذُهُ مما ذَكَرَهُ أحمد شاكِر رحمه الله في تحقيقه للمُسْنَدِ (٢٤٠/١٤) ، فقد ذَكَرَ أنَّ يحيى بن زكريا بن أبي زائدة شيخُ الإمام أحمد ، روى حديثين مُتَّصِلين في قصة رجم ماعز بن مالكٍ الأسْلمي ، أحدهما حديثُ أبي مالكِ ( الأسْلمي ) هذا ، والآخرُ هو حديثُ أبي هريرة في نفس القِصَّةِ ، فساقَ يحيى بن زكريا إسنادَ حديثِ أبي مالكٍ ( الأسْلمي ) ولفظَهُ ، ثُمَّ ساقَ بعدهُ إسْنادَ حديثِ أبي هريرةَ، لكنَّهُ اختصر لفظَهُ فلم يذْكُـــرْهُ ، بل قال : "مثلهُ" يعني : مثل حديثِ أبي مالكٍ ( الأسْلمي ) . وذَكَرَهُ الإمام أحمدُ في المسْنَدِ على نحو ما سْمِعَهُ من شيخه يحيى بن زكريا . فإذا كان ذلِكَ كذلِكَ ، فيُمْكِنُ أَنْ يَكُونَ هذا الاختصار هو مدخلُ ذلِكَ اللبس ، ويكونُ يجيى بن زكريا قد سبَقَ على لسانِهِ لفظ ( الأسلمي ) ؛ لأنَّ الرواية في سياق الحديث عن قصة ماعز بن مالكِ الأسلمي ، والله تعالى أعلم .

**أولاً** : **أبو بكر الصديق في** ، عبد الله بن عثمان بن عامر القرشيُّ التيميُّ . روى عنه أبو مالكِ أثراً واحداً فيماً وقفتُ عليه <sup>(۱)</sup> ، وهذه الرواية محلُّ نظر كبير ، فإذا كان أبو حاتم قد توقف في روايته عن عمار بن ياسر ، فهذه الرواية أحدرُ أن يُجزَمُ فيها بعدم السماع ؛ لأن أبا بكر مات قبل موتِ عمار بأربع وعشرين سنة ، ولأنَّه أيضاً لو سَمِعَ حقاً من أبي بكر في لكان قد أدرك كبار الصحابة ، ومنهم بلديُّه عبدُ الله بن مسعود في ، و لم يكن لِيَعْدل إلى الرواية عن مسروق عنه \_ كما سيأتي بإذن الله تعالى \_ مع إمكانه لقاء ابن مسعود . **ثانياً : علي بن أبي طالب بن عبد الطلب في** ، ابن عم رسول الله في . روى عنه أبو مالكِ أثراً واحداً فيما وقفتُ عليه . أخرجه عبد الله بن وهب من طريق سلمة بن كهيل عن أبي مالكِ عن علي . وكُنْتُ أظنُّ أبا مالكِ هذا هو الغفاري الكوفي ، بقرينة رواية سلمة عنه . ثمَّ تبينَ لي أنَّ في السندِ سقطاً ، وأن المقصودَ بأبي مالكِ هنا هو خصين بن غينة الفزاري<sup>(٢)</sup>.

(١) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (٤٨٨/٢) و (٩٨/٦) قال : حدثنا محمد بن فضيل ، عن حصين ، عن أبي مالك
 قال : كان أبو بكر إذا صلى على الميت ، قال : "اللهم عبدُك أسلمك الأهل والمال والعشريرة والذنب العظيم ،
 وأنت الغفور الرحيم" وإسناده حسنٌ إلى أبي مالكٍ .

**ثالثاً** : **عائشة أم المؤمنين بنت أبي بكر الصديق** رضي الله عنهما . وقد وقفتُ على حديثٍ واحدٍ يرويه أبو مالكٍ عن عائشة رضي الله عنها ، لكن إسناد تلك الروايةِ غيرُ صحيحٍ ، ولا يثبتُ به سماعه منها ، والله تعالى أعلم<sup>(۱)</sup>.

رابعاً : مسروق بن الأجدع بن مالك الهمداني الوادعي ، أبو عائشة الكوفي ، فقيه عابد مخضرم ، مات سنة ثلاث وستين<sup>(٢)</sup>. لم أقف على أحدٍ نَصَّ على رواية أبي مالكٍ عنه ، لكني وقفت بفض\_لِ الله تعالى على ثلاثِ رواياتٍ كلُها من ط\_ريقِ السدي ، عن أبي مالكٍ ، عن

مسروق ، عن ابن مسعودٍ ﷺ (۳).

خامِساً : رجالٌ من أهل المدينة . كذا ذكرهم أبو مالكِ الغِفاريُّ على الإبحام ، وجاء ذلِ كَ فِي موضِعِ واحِدٍ ، فبينا هو يتحدث عن غزوة بني النضير ، ويُفَسِّر بعض الآياتِ التي تتعلق بذلِكَ من سورة الحشر ، قال : "وكان المسلمون يقطعون النحل ، فحدثني رجال من أهل المدينة : ألها نخلُ

(١) فقد أخرج القضاعي في مسند الشهاب (٢٧٥/١) ، والبيهقي في كتابه الزهد (صـ٣٣٦) ، كلاهما من طريق إبراهيم بن سليمان الخراز الكوفي ، ثنا خلاد بن عيسى ، ثنا أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك ، عن عائشة رضي الله عنها قالت : سمعت رسول الله على يقول : " من آثر محامد الله على محامد الناس كفاه مئونة النَّاس " ، واللفظ للبيهقي ، وهذا الإسنادُ ضعيفٌ حداً ، فيه إبراهيم بن سليمان الخراز الكوفي ، يعرف بالنهمي ، مت روك . كما في سؤالات الحاكم للدارقطني (٩/١) .

(٢) الكاشف (٢٥٦/٢) ، تقريب التهذيب (٦٦٠١) .

(٣) وهذه الروايات هي على النحو التالي :

الروايةُ الأولى : قال عبد الرزاق في تفسيره (٢٦٣/٢) : عن إسرائيل ، عن السدي ، عن أبي مالك ، عن مسروق، عن عبد الله بن مسعود ، قل : "المرجان : الخرز الأحمر" .

الرواية الثانية : قال ابن أبي شيبة في المُصَنَّف (٢٢٨/٢) : حدثنا حسين بن علي ، عن زائدة ، عن السدي ، عن أبي مالك ، عن مسروق ، قال : "صليت مع عبد الله المغرب مقدار ما إذا رمى رجلٌ بسهم رأى موضعه". الرواية الثالثة : قال محمد بن نصر المروزي في تعظيم قدر الصلاة (٢٣٨/١) : حدثنا إسحاق (يعني : ابن إبراهيم ،

صُفِّ كهيئة الدَّقلَ فَعْمى الليِّنة"<sup>(()</sup>. و لم أقِفْ على ما يُبينْ المرادُ بمم ، والأظْهرُ أنَّهُم رِحالٌ من التابعين لا مِنْ الصحابة<sup>(٢)</sup>، وهل وقع هذا التحديثُ في المدينةِ نفسِها أو لا ؟ اللفظُ محتمِلٌ للأمرين كليهما .

**المطلب الثالث : تلاميذه الذين رووا عنه :** ذكرت كتب التراجم خمسة من تلاميذ أبي مالك الغفاري ، والذين رووا عنه تفسيره وأحاديثه القليلة . وهؤلاء الخمسة هم : <u>أ**ولاً** : إسماعيل بن أبي خالد ، البجّلي الأَحْمَسي ،</u> مولاهم ، أبو عبد الله الكوفي . وُلِدَ في حدود سنة تسع وأربعين تقريباً <sup>(٣)</sup>، ومات في سنة خمس أو ست وأربعين ومائة ، وهو ابن ستٍ أو سبعٍ وتسعين سنةً<sup>(٤)</sup>. نَصَّ على روايته عن أبي مالكِ كُلٌ من الذهبي ، وابن حجرٍ<sup>(٥)</sup>.

ثانياً : إسماعيل بن عبد الرحمن بن أبي كريمة العردي من أبو محمد الكوفي ، وُصِفَ بأنَّه صاحب التفسير<sup>(1)</sup>، وُلِدَ تقريباً سنة ثلاث ٍ وأربعين أو أربع وأربعين <sup>(٢)</sup>. أما وفاته فكانت سنة سبع وعشرين ومائة<sup>(٣)</sup>. وقد نَصَّ على روايته عن أبي مالكِ جماعةٌ منهم : أحمد ابن حنبل ، ومسلم ابن الحجاج ، والعجلي ، وأبو عبد الله محمد بن أحمد المقدّمي ، وأبو حاتم ، وابن حبان ، والدارقطني<sup>(٤)</sup> . والعالب على السدي في مالكِ جماعةٌ منهم : أحمد ابن حنبل ، ومسلم ابن وعشرين ومائة<sup>(٣)</sup>. وقد نصَّ على روايته عن أبي مالكِ جماعةٌ منهم : أحمد ابن حنبل ، ومسلم ابن الحجاج ، والعجلي ، وأبو عبد الله محمد بن أحمد المقدّمي ، وأبو حاتم ، وابن حبان ، والدارقطني<sup>(٤)</sup> . والعالب على السدي في فيما يسُوقُه بإسناده المجموع المشهور ، أو يذكره بإسناده المفرد عن أبي مالكِ مالكِ مالكِ بكُنيتهِ ، ولا يزيد على ذلك . وربما مالكان أثناء سوقه للإسناد بقوله : **"عن أصحابه" ويقصد أبا مالك** كما فُسِّر ذلك<sup>(٥)</sup>. وفي عبد الله رائب على السدي في فيما يسُوقُه بإسناده المجموع المشهور ، أو يذكره مالالماده المفرد عن أبي مالكِ أنه كان يَذْكُرُ أبا مالكِ بكُنيتهِ ، ولا يزيد على ذلك . وربما عبر أحياناً أثناء سوقه للإسناد بقوله : **"عن أصحابه" ويقصد أبا مالك** كما فُسِّر ذلك<sup>(٥)</sup>. وفي عبد المور المالكِ يكُنيته ، ولا يزيد على ذلك . وي عبد المارة إلى أثناء سوقه للإسناد بقوله : **"عن أصحابه" ويقصد أبا مالك** كما فُسِّر ذلك<sup>(٥)</sup>. وفي عند المارة إلى مدى ملازمة السدي لأبي مالكِ واختصاصه به . لذا بحد أنَّ علماء الجرح والتعديل علي المارة إلى مدى ملازمة السدي لأبي مالكِ واختصاصه به . لذا بحد أنَّ علماء الجرح والتعديل عند التعريف بأبي مالكِ الغفاري يُنُصُونَ على أهم ما يميزُه عن غيره فيذكرون أنه "هو الذي يحدث عنه السدي"<sup>(٣)</sup> ، أو "روى عنه السدي"<sup>(٣)</sup>.

(١) الطبقات الكبري لابن سعد (٣٣/٦) ، تحذيب الكمال (٣٣٤/٣) .
 (٢) حاء في تحذيب الكمال (٣٣/٣): "أن السدي رأى جماعةً من الصحابة منهم : الحسن بن علي بن أي طالب، وعبد الله بن عمر بن الخطاب ، وأبا سعيد الخدري ، وأبا هريرة ٢ " . وروى ابن أبي شيبة في مصنفه (٣/٥) بإسناد لا بأس به ، قال : حدثنا المُطَلّب بن زياد ، عن السدي قال : "رأيت الحسن بن علي وجُمَّتهُ خارجة من تحت عمامته" .
 ٤ بأس به ، قال : حدثنا المُطَلّب بن زياد ، عن السدي قال : "رأيت الحسن بن علي وجُمَّتهُ خارجة من تحت عمامته" .
 ٤ بأس به ، قال : حدثنا المُطَلّب بن زياد ، عن السدي قال : "رأيت الحسن بن علي وجُمَّتهُ خارجة من تحت عمامته" .
 ٤ بأن به ، قال : حدثنا المُطَلّب بن زياد ، عن السدي قال : "رأيت الحسن بن علي وجُمَّتهُ خارجة من تحت عمامته" .
 ٤ بأن ما كان الحسن بن علي أول أولئك الصحابة وفاةً ، وكانت وفاته شه في أكثر أقوال أهل العلم – كما في تحذيب الكمال (٣/٧٦) – تدور بين سنة تسع وأربعين ، وسنة خمسين ، وكان هذا الوصف من السدي يدل على من يسير مي غيز فيها بين الأشياء ، فإذا كان ذلك كذلك ، فالسدي إذاً قد وُلِد قبل هذا التاريخ بسنوات ست تقريباً ، ما يعني أن مولده سنة ثلاث وأربعين ، والله تعالى أعلم . وقد أشار إلى طرف من ذلك الدكتور محمد عطا يوسف ، ما يعني أن مولده سنة ثلاث وأربعين ، والله تعالى أعلم . وقد أشار إلى طرف من ذلك الدكتور محمد عطا يوسف ، ما يعني أن مولده سنة ثلاث وأربعين ، والله تعالى أعلم . وقد أشار إلى طرف من ذلك الدكتور عمد عطا يوسف ، ما يعني أن مولده سنة ثلاث وأربعين ، والله تعالى أعلم . وقد أشار إلى طرف من ذلك الدكتور عمد عطا يوسف ، ما يعني أن مولده سنة ثلاث وأربعين ، والله تعالى أعلم . وقد أشار إلى طرف من ذلك الدكتور عمد عطا يوسف ، ما يقسير السدي الكبير (٣-١٣) .

(٤) العلل ومعرفة الرحال (٢١٩/٢) ، الكنى والأسماء للإمام مسلم (٢/٢٥٢) ، كتاب التاريخ وأسماء المحدثين وكناهم لأبي عبد الله محمد ابن أحمد المقدمي (صــ٤٠١) ، الجرح والتعديل لأبن أبي حاتم (٧/٥٥) ، معرفة الثقات للعجلي (٢٣/٢٤) ، الثقرات لابن حبان (٥/٧٥٥) ، المــؤتلف والمختلف للدارقطني (٤/٢٥٢) .
(٥) فقد روى ابن عبد الله محمد ابن عبر طويل ساقه في التمهيد ( ١٩/١٥٨) ، بإسناده عن عمرو بن حماد ، قال : ثنا أسباط بن نصر الهمذاني ، عن السدي ، عن أصحابه ، وعن أبي صالح ، عن ابن عباس ، وعن مرة الهمذاني ، عن السدي ، عن أصحابه ، وعن أبي صالح ، عن ابن عباس ، وعن مرة الهمذاني ، عن ابن مسعود بن نصر الهمذاني ، عن السدي ، عن أصحابه ، وعن أبي صالح ، عن ابن عباس ، وعن مرة الممذاني ، عن ابن مسعود ، وعن ناس من أصحاب النبي .
مالك معن السدي : "عن أصحابه ، وعن أبي صالح ، عن ابن عباس ، وعن مرة الممذاني ، عن ابن مسعود ، وعن ناس من أصحاب النبي .
موعن ناس من أصحاب النبي اله .
موعن ناس من أصحابه النبي علم عمرو بن حماد القناد قول السدي : "عن أصحابه" بأن المقصود بم أبو مالك ، فقال : "أصحابه أبو مالك" .
مالك ، فقال : "أصحابه : وقد تكرر استعمال هذا التعبير ( عن أصحابه ) من السدي ، في ما الله معاد بن من أصحابه ) .

**ثالثاً** : إ**سماعيل بن سُمُيع الحنفي ،** أبو محمد الكوفي، كان يرى رأي الخوارج<sup>(٢)</sup>. نَصَّ على روايته عن أبي مالكٍ كُلُّ من أبي حاتِمٍ ، وأبي الحجاج المزي ، وابن حجرٍ<sup>(٣)</sup>.

رابعاً : حصين بن عبد الرحمن السلمي ، أبو الهذيل الكوفي . ولد في زمن معاوية في حدود سنة ثلاث وأربعين<sup>(٤)</sup> ، وعاش ما يقرب من ثلاث وتسعين سنة<sup>(٥)</sup> ؛ فكانت وفاته سنة ست وثلاثين ومائة<sup>(٢)</sup> . نصَّ على روايته عن أبي مالكٍ جماعةٌ منهم : يحيى بن معين ، وأحمد بن حنبل ، وأبو داود، وأبو حاتم، وأبو زُرعــة، وابن شاهِـين، والدارقطني<sup>(٧)</sup> . وروايةُ حصين بن عبد الرحمن عن أبي مالكٍ العُفاري هي محط أنظار علماء الجرح والتعديل ، ومحل عنايتهم ، فنجدهم في ترجمة أبي مالكٍ عندما يبحثون عن أهم السِّمات التي تميزهُ عن غيره ، ينصون على أنَّه هو"الذي روى عنه حُصين"<sup>(٨)</sup>، أو "صاحب حُصيني<sup>(٩)</sup>، أو "الذي روى عنه حُصين والسدي"<sup>(١)</sup>.

**خامساً** : سلمة بن كُهَظَيْ بن حُصين الحَضرْميُّ ، أبو يحيى الكوفي .كان فيه تشيعٌ قليلٌ <sup>(١١)</sup>. ولد في حدود سنة سبع وأربعين ، ومات في سنة إحدى وعشرين ومائة ، وله ما يقربُ من أربعٍ

وسبعين سنةٍ<sup>(١)</sup>. نَصَّ على روايته عن أبي مالكٍ جماعةٌ منهم : يحيى بن معين ، وأبو حاتمٍ ، وأبو زرعة<sup>(٢)</sup>. بل نجدهم ينصون في ترجمة أبي مالكٍ الغفاري عند تمييزه عن غيره على أنَّه هو "الذي يروي عنه سلمة بن كهيل"<sup>(٣)</sup>.

تُمَّ أَنَّ الله جل ثناؤه قد أَنْعَم عليَّ فوجدت راوياً آخر روى عن أبي مالك الغفاري وهو أبو عمرو قيس بن مسلم الكوفيُّ الجَدَليُّ ، وبره جُدَيلة بطنٌ من قيس عيلان<sup>(٤)</sup>، رُمي بالإرجاء ، مات في سنة عشرين ومائة بالكوفة<sup>(٥)</sup>. لم أقف على أحدٍ نَصَّ على روايته عن أبي مالكٍ ، غير أبي وجدتُ وجدتُ له روايةً في مصنفِ ابن أبي شيبة من طريقِ سفيان الثوري، عن قيسِ بن مُسلِمٍ، عن أبي مالكٍ الغفاري<sup>(٢)</sup>. فيكون مجموعُ الرواةِ عن أبي مالكٍ الغِفاريِّ ستةَ رواة ، وكلهم كوفيون .

المطلب الرابع : مولِدهُ ووفاته . لم تذْكُر كتُب التراجم تحديداً دقيقاً لوقت مولِدِ أبي مالكِ الغفاري ، أو تاريخاً لوفاتِهِ ، وكذا لم تظْهَر في آثارِهِ دلائلُ على ذَلِكَ . والمتأمِّلُ في طبقةِ الرواةِ عن أبي مالكِ يجدُ أنَّ أقدَمَهم ميلاداً ، وأكْثَرَهُم روايةً عنهُ ، قد وُلَةٍ في حُدود سنة ثلاث وأربعين . وفي مُقابِلِ ذَلِكَ فإنَّ أقْدَم شيوخِهِ الذين أختُلِف في سماعِهِ مِنْهُ \_ وفاةً ، هو عمَّارُ بن ياسرِ رضي الله عنهما ، وكانت وفاتُهُ سنة سبع وثلاثين . وبين هذين التاريخين سبعُ سنواتٍ تقريباً ، وهي مدةٌ قليلةٌ . فإذا ما استحضرنا ومضمونَها .

- (۱) تغذيب الكمال (۳۱۳/۱۱) .
- (٢) تاريخ ابن معين للدوري (٥٥٦/٣) ، الجرح والتعديل (٥٥/٧) ، بيان خطأ البخاري (صـــ١٦٤) .
  - (٣) تاريخ ابن معين للدوري (٣/٥٥٦) .
    - (٤) الأنساب للسمعاني (٣١/٢) .
- (٥) الطبقات الكبرى لابن سعد (٣١٧/٦) ، الجرح والتعديل (١٠٣/٧) ، تقريب التهذيب (٥٩٩٥) .
- (٦) أخْرَجَهُ ابن أبي شيبة في المُصَنَّف (١٠/٧٢) قال : حدثنا وكيعٌ ، قال : ثنا سفيانٌ ، عن قيس بن مسلم ، عن أبي مالك الغفاري ، قال : "[مات] المعتق الأول فأيكم من يرثه ، فله ولاء مولاه" وإسْنادُهُ صحيحٌ .

وثانياً : شِدَّةَ ملازمةِ حُصينِ بن عبد الرحمن والسُّدِّي لأبي مالكِ الغفاري ، وكَثْرةَ روايتِهِما عنه ، حتى مُيِّزَ أبو مالكِ بأنَّه "صاحِبُ حُصيْنٍ " ، وحتى قال السُدِّيُّ في سَوقِهِ لبعضِ أسانيدِ رواياتِهِ : "عن أصْحابِهِ" يعني : أبا مالكِ . وكلمةُ ( الصاحِبُ ) عند المحدثين من الأضدادِ<sup>(۱)</sup>، تُطْلَقُ بمعنى الشيخ، كما تُطْلَقُ بمعنى التلميذِ ، وأحْسَبُ أنَّهُ يَقِلُّ إطْلاقُهُا في باب الرِّوايةِ بينَ الأقْرانِ ، فإذا كان ذلك كذلك ، فإنَّهُ يَدُلُّ على أنَّ أبا مالكِ الغِفاريَّ أقْدَمُ مولِداً من حصين بن عبد الرحمن ، ومن السُّدِّيِّ ، وإن كان ذلك كذلك ، فإنَّهُ يَدُلُ مشيرُ ولو من بعيدٍ إلى أنَّ ذلِكَ الفارِقَ العُمْرِيَّ فارقٌ يسير . ومن تُمَّ فإنَّهُ يُمْ كِنُ تقْديرُ مولِدِ أبي مالكِ الغِفاريِّ بأنَّهُ كان بين سنَتِي خمس وعشرين وثلاثين ، والله تعالى أعْلَم .

أَهًا وفَاتُهُ : فلمْ تَنْقُلْ كُتُبُ التَراجُمِ ذلِكَ التحديدَ الدقيقَ لها ، لكِنْ ثَمَّتَ نقْلٌ تقريبي لتاريخ الوفاةِ ، وقد أُخْتُلِفَ في تقديرِهِ ، ففي حين جَعَلَ الذهبي في كتابه تاريخ الإسلام ، أبا مالكِ الغفاريَّ في الطبقة العاشرة ، والتي وفياقا ما بين سنة (٩١ – ١٠٠)<sup>(٢)</sup> ، بحد ابن حجر العسقلاني جعله في كتاب تقريب التهذيب ، في الطبقة الثالثة ، والتي وفياتُها بعد المائة<sup>(٣)</sup>. وإذا ما نظرنا إلى طبقةِ شيوخ أبي مالكِ الغفاريِّ ، وطبقةِ الرواةِ عنهُ ، فإنَّ آخرَ الشيوخ الذين روى عنهم أبو مالكِ الغفاري وفاةً هو ابن أبزى وقد "عاش إلى سنةِ نيف وسبعين" . وفي مُقابلِ ذَلِكَ فإنَّ أولَ الرواةِ عنهُ وفاةً هو وفاةً هو ابن أبزى وقد "عاش إلى سنةِ نيف وسبعين" . وفي مُقابلِ ذَلِكَ فإنَّ كُهيلٍ في سنةِ إحدى وعشرين ومائةً ، ثُمَّ السُدِّيِّ في سنةِ سبع وعشرين ومائة ، ثُمَّ سلمةَ بن وثلاثين بن عبدِ الرحمن وإسماعيل بن أبي حالدٍ عن هؤلاء ، فأمًا حصينٌ فقد مات سنة ست وثلاثين ومائةٍ ، وهو مع ذلِكَ " شيخٌ قديمً"<sup>(1)</sup>، مات يوم مات ، وقد أتى عليه معون سنة . وأمَّا إسماعيل فتأخرت وفائُهُ إلى سنةِ خمس أو ست وأربعين ومائة ، لكنَّهُ مع ذلِكَ سنة . وأمَّا الته عليه ثلاث وسنة سبع وثلاثين ومائةٍ ، وهو مع ذلِكَ " شيخٌ قديمً"<sup>(1)</sup>، مات يوم مات ، وقد أتى عليه ثلاث وتسعون الما يوائي أولاثين ومائةٍ ، وهو مع ذلِكَ " شيخ قديمً"<sup>(1)</sup>، مات يوم مات ، وقد أتى عليه ثلاث وتسعون منة . وأمَّا إسماعيل فتأخرت وفائُهُ إلى سنةِ خمس أو ست وأربعين ومائة ، لكنَّهُ مع ذَلِكَ النه . عالياً في شيوخ الكوفيين<sup>(0)</sup>. وهذه الموازنة بين تاريخ وفيات طبقة شيوخِهِ ، وطبقة الرواةِ الرواةِ عنه ، تُظْهِرُ أنَّ تقديرَ الذهبي لتاريخ وفاةِ أبي مالكِ الغفاريِّ أدقُ ، واللهُ تعالى أعلم .

- (٣) تقريب التهذيب (٥٣٥٤) ، مع مقدمة التقريب (صـــ٧٥) .
  - (٤) معرفةُ الثقات للعِجلي (١/٥٠٥) .
  - (٥) معرفة الثقات للعِجلي (٢٢٥/١) .

المطلب الخامس : أبرز سماته وصفاته التي عُرف بما من خلال كتب التراجم . لما كان أبو مالكِ الغفاري بكنيته أشهرُ منه باسمه ، وقع في بعضِ الآثار المنقولةِ في التفسيرِ عن أبي مالكِ ، اخلافٌ في تعيين المقصودِ به ؛ بسبب اللَّبسِ والتداخل بينه وبين غيره ممن اُشْتُهر بنفس الكنية ؛ لذا أُحِبُّ أن أعْرِض هاهنا لأبرزِ ما تحدَّثت عنه كتب تراجم الرجال من سماتٍ وصفاتٍ تُمَيِّزُ أبا مالكِ الغفاري عن غيره . تُمَّ أُعَرَّجُ بعد ذلك في المطلب الذي يليه – بإذن الله تعالى على ذِكْرِ بعضٍ من شابحت كنيتُه كنية أبي مالك الغفاري ، حتى وقع اللَّبس بسبَبها على بعض المؤلِّفين والمحققيِّين . وقد أذْكُرُ المثال والمثالين لمن وَفَعَ في اللَّبسِ والخَطَ ؛ نصحاً للأمة ، ونشراً ليعلم . فأمَّا الصِّفاتُ والسِمَّات التي تُميَّزُ أبا مالكِ الغفاري عن غيرُهِ فيمُكِنُ إجْمالها في ثلاث صفات رئيسيةٍ :

عَقَدَ أبو بكرٍ محمد بن الحسنِ النقَّاش في مقدمة تفسيره "شفاء الصُّدُور" ، باباً لأصحاب التفسير من الصحابة والتابعين ، وذكر منهم أبا مالك الغفاري<sup>(۱)</sup>. **الصفة الثانية : كونه قليل الحديث** ، وصفه بذلك ابن سعد<sup>(۲)</sup>. ويَدُلُّ لذلك أنَّه ليس له في الكُتُب السِّتةِ إلا حديثان اثنان<sup>(۳)</sup>. وهو مع قِلَّةِ حديثِهِ فقد وتُقَه يحيى بن معين ، وأبو زرعة ، والعحُلي ، وابن شاهين ، وذكره ابن حِبَّان في التُقات<sup>(٤)</sup>. **الصفة الثالثة : صفات روائية تتعلق بالرواية والإسْناد** . فمن الصِّفات المهمة كذلك والتي يَكُتُر دورانها في كتب التراجم ، ولها تعلق كبيرٌ بالأسانيد والرواية ، قولهم عن أبي مالكِ الغفاريِّ : هو الذي "يُحدِّث عنه السدي"<sup>(٥)</sup> ، و"روى عنه السدي"<sup>(٢)</sup> ، و"الذي روى عنه الغفاريِّ : هو الذي "يُحدِّث عنه السدي"<sup>(٥)</sup> ، و"روى عنه السدي "<sup>(٢)</sup> ، و"الذي روى عنه سلمة بن كهيل "<sup>(٢)</sup> ، و"ياروي عن ابن عباس "<sup>(١١)</sup> ، و"روى عنه ألمدي "<sup>(٢)</sup> ، و"الذي يروي عنه سلمة بن كهيل "<sup>(٢)</sup> ، و"يروي عن ابن عباس "<sup>(١١)</sup> ، و"روى عنه ألمدينة ألم عن أبي مالكِ

أهل الكوفة "(`) ، و"هو بالكُنْيَة أشـــهر "(`) ، و"تابعي أرسل "(`') ، و"غفاري"(`) ، و"كوفي"(`). تلك هي أبرزُ مُقَوِّمَات ترجمة أبي مالكٍ الغفاري في كتب التراجم والتي عليها المعوَّل في التمييز بين الرواة الذين شابمت كُناهم كُنيته .

المطلب السادس : أبرز من شابهت كُنيتُهُ كنيةَ أبي مالكِ الغفاري ، حتى وقع اللّبس بسبب ذلك .

أولاً : سعدُ بن طارق بن أشيم الكوفيُّ ، أبو مالك الأشجعيُّ ، وَقَعَ اللبس بينه وبين أبي مالكٍ الغفاري من جهتين ، من جهةِ اتحادِ كُلِ منهما في الكُنْيَةِ والدار ، فَكِلاهما كنيته أبو مالكٍ وكلاهما أيضاً كوفيٌّ . لكن أبرز ما يُميز بينهما ، هو اختلاف الطبقة ، وتباين من روى عنهما، ومن رويا عنه تبعاً لذلك .

والْمُتَتِّعُ لطبقةِ الرواةِ يجدُ أنَّ أبا مالكِ الغِفاريَّ أقدم طبقةً من أبي مالكِ الأشْجَعيِّ ، ويَدُلَّ لذلِك أيضاً أنَّ أبا مالكٍ الأشْحَعيَّ قد قِيْلَ في تقدير وفاتِهِ : أنَّهُ "بقي إلى حدود الأربعين ومائة .(٦)" وأبرز من وقفت على لَبْس وقع عنده ، بأنْ أدخل في ترجمةِ أحدهما ماله تعلقٌ بالآخر من هما ، فأحببتُ أن أُنَبِّهَ عليه أولاً ؛ لأنَّ كلامَهُ قد اشتمــلَ على فائدةٍ عزيزةٍ يُمكــن أنْ تُضَافَ في ترجمةِ أبي مالكِ الغفاري ؛ لجلالةِ قائلها ألا وهو ابن عبد الــبر رحمه الله ، فقد قــال في كتابه ( الاستيعاب في معرفةِ الأصحاب ) : "أبو مالكِ الأشجعي: سعد بن طارق بن أشيم الكوفي ، ليس له ذكرٌ في الصحابة . وإنما هو تابعي يروي عن أنس ، وابن أبي أوفى ، ونُبَيط بن شَريط

)

۹)،

الأشجعي ، ويروي عن أبيه أيضاً ، روى له مسلمٌ . مشهورٌ في علماء التابعين بتفسير القرآن والرواية . روى عنه أبو حصين عثمان بن عاصم الأسدي ، وأبو سعد البقال ، روى عنه الثوري وطبقته"<sup>(۱)</sup>. كما قال أيضاً في كتابه ( الاستغناء في معرفة المشهورين من حملة العلم بالكُنى ) : "أبو مالك الأشجعي ، سعد بن طارق بن أشيم ، ويقال: ابن الأشيم . روى عن أبيه، وربْعي بن حِرَاش، وكثير بن مُدْرِك . روى عنه الثوري ، وشعبة ، وأبو عوانة عبد الواحد ابن زياد ، ومروان بن معاوية ، لا أعلمهم يختلفون في أنه ثقةٌ عالم بتأويل القرآن"<sup>(۲)</sup>.

اشتمل هذان النصان المنقولان من كلام ابن عبد البر على عبارتين ، وهما قوله : "مشهور في علماء التابعين بتفسير القرآن " ، والعبارة الأخرى قوله : "عالم بتأويل القرآن " . والذي استوقفني في هاتين العبارتين ألهما فيلتا في وصف أبي مالك الأشجعي رحمه الله ، ولقد تتبعت الكُتُب في هاتين العبارتين ألهما فيلتا في وصف أبي مالك الأشجعي رحمه الله ، ولقد تتبعت الكُتُب المشهورة التي عَنَت بالترجمة له ، فلم أقف في ترجمتِه على مثل هذه الصِّفَة <sup>(۳)</sup>. وليس له في كتب المشهورة التي عَنَت بالترجمة له ، فلم أقف في ترجمتِه على مثل هذه الصِّفَة <sup>(۳)</sup>. وليس له في كتب المشهورة التي عَنَت بالترجمة له ، فلم أقف في ترجمتِه على مثل هذه الصِّفَة <sup>(۳)</sup>. وليس له في كتب التفسير التي اطَلَعْت عليها أقوال تفسيرية ، تُوَيِّد ذلك الوصْفُ<sup>(٤)</sup>. والتَيَقَنُ منه أنَّ هذا الوصف إنما الله عمد بن أحمد المُقافري ، لا الأشجعي ، وقد قدمت أنَّه وصفه بذلك ابن سعدٍ ، وأبو عبد الله عمد بن أحمد المُقانية عن ابن عبد البر في كتابه قذيب التهذيب اقتصر على أولها ، فقال : "وقال ابن عبد البر في كتابه قذيب التهذيب اقتصر على أولها ، فقال : وقال ابن عبد البر لا أعلمهم يختلفون في أنَّه ثقة عالم<sup>(٣)</sup>. فإن لم تكُ نسخة الحافظ ابن حجر من الله فإنه لما نقل العبارة الثانية عن ابن عبد البر في كتابه قذيب التهذيب اقتصر على أولها ، فقال : وقال ابن عبد البر لا أعلمهم يختلفون في أنَّه ثقة عالم<sup>(٣)</sup>. فإن لم تكُ نسخة الحافظ ابن حجر من من كتاب الاستيعاب مختلفة عن هذه النسخ التي بين أيدينا ، فإنِّي أحسبُهُ لم يقتصر على هذا العبارة – مع أنَّ تتمتها ثناء يُذ كر مثله – إلا أنه قد لحظ ما ذكرته من عدم انطباق هذا الوصف على أبي مالكِ الأشجعي ، والله تعالى أعلم .

الأشعري، يَمْحنى أبا مالك ، صحابي ، نزل الشام ومصر ، له حديثان"<sup>(1)</sup>. و"أبو مالك الأشعري ، قيل اسمه عبيد ، وقيل عبد الله ، وقيل عمرو ، وقيل كعب بن كعب ، وقيل عامر ابن الحارث ، صحابي ، مات في طاعون عَمَواس ، سنة ثماني عشرة"<sup>(1)</sup>. ذَكر هؤلاء الثلاثة الحافظ ابن حجر ، لكنَّه نبه إلى أنَّ التمييز بينهم في غاية الإشكال، ونقل قول أبي أحمد الحاكم : "أبو مالك الأشعري ، أمره مشتبه جداً<sup>"(7)</sup>. **ومن خلال عَرْض تراجم من تَكنَّى بأبي مالكِ الأش عري** ، نحد أنَّ هُناك فروقاً بينهم ، وبين أبي مالكِ الغفاري من ثلاثِ جهاتٍ وهي ، اختلاف الاسم ، واختلاف البلد ، واختلاف الطبقة<sup>(3)</sup>.

> المبحث الثاني : أبو مالك الغِفاريُّ من خلال آثاره . المطلب الأول : عقيدته .

يظهر من التأمل في آثار أبي مالكٍ الغِفاريِّ ، أنه سليمُ المعتقد ، بعيدٌ عن كُلِّ بدعةٍ ، بل إن الذي يُعطي التأمل حقه ، يجدُ أن عِند أبي مالكٍ حِرصاً على تفسيرِ الآيات التي وقع فيها خلاف مع أهل الأهواء ، كما يلحظُ أحياناً ظهورَ هذه العقيدة صريحة من خلال تفسيره . وفيما يلي أمثلة لذلك : **المثال الأول** : روى حصين بن عبد الرحمن عن أبي مالك قال : "يمين لا تُكَفَّر ، الرحل يحلف

على الكذب يتعمده ، فذلك إلى الله ، إن شاء عذبه ، وإن شاء غفر له "<sup>(٥)</sup>. في هذا الأثر يظهر معتقدُ أبي مالكٍ في فاعل الكبيرة ، الذي فيه مخالفته للخوارج والمرجئةِ .

المثال الثالث : روى حصين ، عن أبي مالك قال : "لم يكن بطن من بطون قريش إلا وللنبي ﷺ منهم قرابة ، قال الله عز وجل لنبيه ﷺ : ( ( ( < < + 4 ) ( ) ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ) ( ) ( ) ( ) ( ) ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( )

- (١) الدراسة التفسيرية رقم (١٦) .
- (٢) الدراسة التفسيرية رقم (٣٧٠) .
  - (٣) الدر المنثور (٣٤٦/٧) .
- (٤) الدراسة التفسيرية رقم (٣٧٣) .

المطلب الثاني : أبو مالكٍ معلماً ومربياً . ويظهر ذلك في جوانب متنوعة ، منها : الجانب الأول : الإجابة على أسئلة السائلين ، وفيه عنايته بتوجيه أو بتفسير ما يظن استشكاله . ومن أمثلة ذلك ما روي عن أبي مالك الغفاري عند قو له تعالى : ( ٩ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ المائدة : "أكانت القردة والخنازير قبل أن يمسخوا ؟ قال : نعم ، وكانوا مما خُلق من الأمم"<sup>(1)</sup>.

ومثال آخر : روى سلمة بن كُهيل عن أبي مالك ، في الرجل يذبح وينسى أن يُسمي قال : لا بأس به . قيل : فأين قوله تعالى : ﴿ □♦٠٠ ڝ٠٩٩٩ ح٦<◘ ٢ ۞۞۞۞ ٢ صصحه ٢٠٩

<sup>(</sup>١) الدراسة التفسيرية رقم (١٦٤) .

الجانب الثالث : التعليم بالإشارة إلى الشيءِ المحسوس . روى حصين بن عبد الرحمن ، عن أبي مالك ، في قوله عز وجل : ﴿ ••□♦ ـِدَةَ♦٥٦ @↑@<∞∞ "•٩℃0@ □♦@□\$\&∞∞ □♦★⊠7\$\$\$\$\$ @•@?@∞∞ \$ [سبا: ١٦] قال : الخمط : الأراك ، والأثل : هو هذا الأثل<sup>(٣)</sup>.

الجانب الرابع : التفسير بالمثال وتقريبه للأذهان . اسمع له وهو يُفَسِّرُ قوله حل ثناؤه : ﴿ ◘♦٠٠ ۞٦< ۞◘■۞>◘۞♦ ◘• ۞۞⊠® ﴾ [النساء : ٤٩] قال أبو مالكٍ : الفتيل الوسخ الذي يخرج من بين الكفين<sup>(٤)</sup>. الجانب الخامس : التوجيه والتربية . تأمَّل في تفسير أبي مالك الغِفاريِّ لآية فاطر ، وفيها ذكرُ اختلافِ ألوان الجبال ، والنَّاس ،

والدواب ، والأنعام ، ثُمَّ تراهُ يُرشدُ من تيمتمع إلى تفسيره ، فيبين له أن التفاضل عند الله إنما هو

- (١) الدراسة التفسيرية رقم (١٩٩) .
- (٢) الدراسة التفسيرية رقم (١٦٧) .
- (٣) الدراسة التفسيرية رقم (٣٥٧) .
- (٤) انظر شرح هذا التفسير في الدراسة التفسيرية رقم (١٣٢) .

**الجانب السادس : يحرصُ أبو مالك على التفسير بأسلوب المخاطبة ، فهو يخاطب المستمع بهذه** المعاني لتكون أوقع في النفس .

> المطلب الثالث : جوانبُ من حياةِ أبي مالكِ الغفاريِّ . يُمْكِنْ إجمال هذه الجوانب في نقاطٍ : أولاً : أبو مالكِ الغِفاريُّ مُقِلٌ في روايةِ الحديثِ .

- (١) الدراسة التفسيرية رقم (٣٦١) .
- (٢) الدراسة التفسيرية رقم (١١٠) .
- (٣) الدراسة التفسيرية رقم (٣٣٢) .
- (٤) الدراسة الضميرية رقم (٣٦٢) .

ثانياً : آثارُهُ في الفِقْهِ قليلةٌ جداً ، فله في مصنفِ ابن أبي شيبةَ عشرون قولاً فقط ، منها ستةَ عشر قولاً في التفسير . ومن تلك الآثار الفقهية القليلة ما رواهُ حُصينُ بن عبد الرحمن عن أبي مالك قال : "إذا ضممت عليك القَبَاء<sup>(١)</sup>، أجزأك مجزى الإزار<sup>(٢)</sup>. وعن قيس بن مسلم الجَدَلِيِّ ، عن أبي مالك الغفاري ، قال : "[مات] المعتق الأول فأيكم من يرثه فله و لاء مو لاه"("). **ثالثاً** : روى حُصين بن عبد الرحمن عن أبي مالك ، أنه كان يشد حِقوه<sup>(٤)</sup> في الصلاة بخيط أو بشىء<sup>(ە)</sup>. رابعاً : من خلال التأمُّل في آثار أبي مالكِ المنقولة عنه ، لم ألْمس لأحداثِ عصره أثراً ظاهِراً فيها ، مع أنَّ الكوفَة في عصرو مدينةٌ تمو جُ بالفِتَن والصِّراعات العقديةِ والسياسيةِ . والذي يظهرُ من ذلِكَ \_ والله أعلم \_ أنَّ أبا مالكٍ كان معتزلاً لها ، ينأى بنفْسهِ عنها . **خامساً** : **الكوفَةُ كما تُصَوِّرُها آثارُهُ** . إنَّ المتأمِّلَ في آثار أبي مالكٍ الغفاريِّ ، يُمْكُنُهُ أن يستخْر جَ بعض التصوراتِ ، والتي قد تُعَدُّ من البدهياتِ لكنها تُعطى صورةً واضحةً عن الكوفة كمدينةٍ ، وعن الحياةِ فيها في ذلِك العصر . ومن أمثِلَةِ ذلِكَ : • الكُوفَةُ في عصْرِهِ بلدٌ إسْلاميٌ ، فيه طوائفُ من المشْركين وأهل الذِّمَّةِ، وذلك يقتضي مخالطة المسلمين لهم . فعن أبي مالك الغفاري قال (وهو يخاطِبُ أحد تلاميذِهِ ):"إذا دخلت بيتاً فيه المشركون()، فقل : السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، يحسبون أنك قد سلمت عليهم، وقد صرفت السلام عنهم"(٧). بوّب عليه ابنُ أبي شيبة في المُصَنَّف ، فقال : "باب الإذن على أهل أهل الذمة" .

| (١) القَلَبَةُ : ثوب ضيق الكمين ضيق الوسط مشقوق من خلف يشمر فيه للحرب والأسفار، لأنه أعون على الحركة .         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لتح الباري (٢٨١/١٠) .                                                                                          |
| ٢) أخرجه ابن أبي شيبةَ في المصنف (١٨٠/٣) قال : حدثنا عبد الله بن إدريس ،عن حُصينٍ به .وإسْنادُهُ صحيحٌ .       |
| ٣) أخْرَجَهُ ابن أبي شيبة في المُصَنَّف (٧٢/١٠) قال : حدثنا وكيعٌ ، قال : ثنا سفيانٌ ، عن قيسِ به ، وإسْنادُهُ |
| . محيح                                                                                                         |
| ٤) الأصل في الحِقْوِ معقدُ الإزار ، ثم سُمِّي الإزار حَقُواً ؛ لأَنه يشد على الحَقْوِ . لسان العرب (حقا ) .    |
| ٥) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف (١٧٨/٣) قال : حدثنا هشيمٌ ، قال أخبرنا حصينٌ به ، وإسْنادهُ صحيحٌ .            |
| (٢) وفي رواية عند الطبري (٢٠٧/١٨) :"فيه ناسٌ من المسلمين وغير المسلمين" .                                      |
| (٧) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف (١٧٨/٣) قال : حدثنا عباد بن العوام ، عن حصين به ، وإسْنادهُ صحيحٌ .           |

الفصل الثابي : التعريفُ بتفسيرِ أبي مالكِ الغفاريِّ . وفيه ثلاثة مباحِث : المبحث الأول : المصادر التي أستخرج منها تفسير أبي مالكٍ الغِفاريِّ ، وأسانيدُ كُلِّ ه فيه مطلبان:

**المبحث الأول : المصادر التي اُستخرج مرها تفسير أبي مالكٍ الغِفاريِّ ، وأسانيدُ** كُلِّ مصدر . يشتمل هذا المبحث على ذِكْرِ أهمِ المصادِرِ والمراجعِ الَّتي رجعتُ إليها في محاولةٍ لحصر أقوالِ أبي

مالكِ الغِفاريِّ التفسيريةِ ، ورصدِ للأسانيد التي جاءت بما تِلْك الأقوال ، وقد قسّمت تلك المصادِر إلى قسمين ، الأول : الكُتُب الحديثية التي تعتيٰ بالآثار . والثاني : كُتُب التفسير وعلومه . المطلب الأول : كُتُب السُنن والآثار التي ٱستخرج منها تفسير أبي مالكٍ الغفاريِّ . المصدر الأول : صحيح البُخاري . ذَكَرَ البُخارِيُّ في صحِيحه لأبي مالكِ الغِفاريِّ قولاً واحِداً مُعَلَّقاً في تفْسير سورة الرَّحمن<sup>(١)</sup>. المصدر الثاني : سُنن سعيد بن منصور . ذَكَرَ سعيدُ بن منصورٍ في سُننهِ لأبي مالكِ الغِفاريِّ سبْعةً وثلاثين قولاً مُسْنَداً ، من خلال ستة أسانيدَ ، خمسةُ منْها من طريق حُصيْن عن أبي مالكٍ، وواحِدٌ من طريق إسماعيل بن أبي خالد. أسانيد تفسير أبي مالكِ الغفاريِّ في سُنن سعيد بن منصور ( وما رُويَ بكلِّ إسنادٍ ) : ١ \_ حدثنا خالد بن عبد الله ، عن حصين ، عن أبي مالك . (٣٠) قولاً . ٢ \_ حدثنا سفيان ، عن حصين ، عن أبي مالك . ( قولٌ واحِد ) . ٣ \_ حدثنا هشيم ، قال : نا حصين ، عن أبي مالك . (٥) أقوال . ٤ \_ حدثنا إسماعيل بن زكريا ، عن حصين ، عن أبي مالك . ( قولٌ واحِد ) . حدثنا سويد بن عبد العزيز ، نا حصين ، عن أبي مالك . (قولان) . ٦ \_ حدثنا مروان بن معاويه ، قال: نا إسماعيل بن أبي خالد ، عن أبي مالك . ( قولٌ واحِد ). ملاحظات عامة :

**أولاً** : بلغ ما رُوي من طريق حُصين بن عبد الرحمن ، عن أبي مالكٍ ستةٌ وثلاثون قولاً ، أي ما نسْبتُهُ (٩٧.٥%) من محموع ما رُوي عنه . ورُوي من طريقِ إسماعيل بن أبي خالدٍ ، عن أبي مالكٍ الغِفاريِّ قولٌ واحِدٌ فقط .

ثانياً : لم يذْكُر سعيدُ بن منصور في سُنَنِهِ أيَّ تفسيرٍ لأبي مالكٍ الغِفاريِّ من طريقِ السُّدِّي . المصدر الثالث : المُصَنَّف لابن أبي شيبة .

ذَكَرَ ابنُ أبي شيبةَ في مُصَنَّفِهِ ستةَ عشر قولاً تفسيرياً لأبي مالكٍ الغِفاريِّ ، وساقها مُسْنَدةً من حلال اثني عشــر إسْناداً ، ستةٌ منها من طريقِ حُصــينِ بن عبد الرحمن ، وثلاثةٌ من طريقِ السديِّ ، واثنان من طريقِ إسماعيل بن أبي خالدٍ ، وإسنادٌ واحِدٌ فقط عن سلمة بن كُهيل .

(١) وقد وصَلَهُ ابن حجرٍ في تغليقِ التعليق ، ويأتي بإذْنِ الله تعالى في أقوال أبي مالكٍ الغِفاريِّ برقم (٣٨٢) .

أسانيد تفسير أبي مالكِ الغفاريِّ في المصنَّف لابن أبي شيبة ( وما رُويَ بكلِّ إسناد ) :
٢ - حدثنا عبد الله بن إدريجي ، عن حصين ، عن أبي مالك . ( قولَّ واحد ) .
٣ - حدثنا ابن فضيل ، عن حصين ، عن أبي مالك . ( قولَّ واحد ) .
٣ - حدثنا هشيم ، عن حصين ، عن أبي مالك . ( قولَّ واحد ) .
٣ - حدثنا هشيم ، عن حصين ، عن أبي مالك . ( قولَّ واحد ) .
٤ - حدثنا عبد بن العوام ، عن حصين ، عن أبي مالك . ( قولَّ واحد ) .
٤ - حدثنا عبد بن العوام ، عن حصين ، عن أبي مالك . ( قولَّ واحد ) .
٢ - حدثنا عبد بن العوام ، عن حصين ، عن أبي مالك الغفاري . ( قولَان ) .
٢ - حدثنا عبد بن العوام ، عن حصين ، عن أبي مالك . ( قولَّ واحد ) .
٢ - حدثنا صيان بن عيينة ، عن حصين ، عن أبي مالك . ( قولَّ واحد ) .
٢ - حدثنا عبد الله [ يعني ابن موسى] ، عن إبي مالك . ( قولَّ واحد ) .
٢ - حدثنا عبد الله [ يعني ابن موسى] ، عن إبي مالك . ( قولَّ واحد ) .
٢ - حدثنا عبيد الله [ يعني ابن موسى] ، عن إبي مالك . ( قولَّ واحد ) .
٢ - حدثنا وكيع ، عن سفيان ، عن سفيان ، عن السدي ، عن أبي مالك . ( قولَّ واحد ) .
٢ - حدثنا عمد بن فضيل، عن السدي ، عن أبي مالك . ( قولَّ واحد ) .
٢ - حدثنا عمد بن فضيل، عن السدي ، عن أبي مالك . ( قولَّ واحد ) .
٢ - حدثنا عثم بن علي ، ومحمد بن فضيل ، عن السدي ، عن أبي مالك . ( قولَّ واحد ) .
٢ - حدثنا عثام بن علي ، ومحمد بن فضيل ، عن إسماعيل بن أبي خالد، عن أبي مالك . ( قولَّ واحد ) .
٢ - حدثنا عثام بن علي ، ومحمد بن فضيل ، عن إسماعيل بن أبي خالد ، عن أبي مالك . ( قولَّ واحد ) .

بلغ ما رُوي من طريق حُصين بن عبد الرحمن عن أبي مالكٍ سبعة أقوال . أمَّا السديُّ فقد رُوي من طريقِهِ ستةُ أقوال ، بينما رُوي من طريقِ إسماعيل بن أبي خالدٍ قولان ، وقولٌ واحِدٌ فقط رُويَ من طريقِ سلمة بن كُهيل .

## المصدر الرابع : غريب الحديث لإبراهيم الحربي .

وقد ذَكَر فيه قولين مُسنَدين لأبي مالكِ الغِفاريِّ من طريق إسماعيل بن أبي خالدٍ<sup>(١)</sup>. وعزا<sup>هم</sup>ا إلى تفسيرِ عبدِ بن حُميدٍ ، وهذان الإسنادان <sup>ه</sup>ما : ١ — قال عبد بن حميد : حدثنا جعفر بن عون ، عن إسماعيل بن أبي خالد ، عن أبي مالك . ٢ — قال عبد بن حميد : ثنا يجيى بن عبد الحميد، ثنا ابن المبارك ، عن إسماعيل بن أبي خالد، عن أبي مالك .

**المصدر الثامِن : كُتُبٌ أُخْرى .** منها الزهد لابن المبارك<sup>(٢)</sup>، والزهد لوكيع<sup>(٣)</sup>، والزهد<sup>(٤)</sup>، وفضائل الصحابة كلا<sup>ه</sup>ما لأحمد بن حنبل<sup>(°)</sup>،كتاب الأدب لابن أبي شيبة <sup>(٦)</sup>، ومسند الحارث بن أبي أُسامة <sup>(٧)</sup>، والسنة لعبد الله بن أحمد بن حنبل<sup>(٨)</sup>، والطبقات الكبرى لابن سعدٍ<sup>(٩)</sup>، والبعث والنُّشور <sup>(١٠)</sup>، والجامع لشعب الإيمان<sup>(١١)</sup> كلا<sup>ه</sup>ما للبيهقى .

المطلب الثاني: كُتُب التفسير وعلوم القرآن المُسْنَدة التي أُستخرج منها تفسيرُ أبي مالكٍ.

(١) يأتي ذِكْرُهُما بإذْنِ الله تعالى في أقوال أبي مالكِ الغِفاريِّ برقم (٣٨١) و (٣٨٢) . (٢) فيه قولٌ واحِدٌ (صـ٥٣٣) ، رُوي من طريق السدي عن أبي مالكِ . ياتي ذِكْرُهُ برقم (٤٠٢) . (٣) فيه قولٌ واحِدٌ (٢٧٩/١) ، رُوي من طريق حصين عن أبي مالكِ . ياتي ذِكْرُهُ برقم (٤٠٢) . (٤) فيه قولٌ واحِدٌ (صــ٦١) ، رُوي من طريق السدي عن أبي مالكٍ . ياتي ذِكْرُهُ برقم (٣٦٠) . (٥) وفيه قولٌ واحِدٌ لأبي مالكٍ الغِفاريِّ (١٩٣/٤) ، رُوي من طريق حصين عنه ، ياتي ذِكْرُهُ برقم (٣٦٤) . (٦) وفيهِ قولٌ واحِدٌ لأبي مالكِ الغِفاريِّ ، زائدٌ عمَّا في المُصَنَّف لابن أبي شيبة ، رُوي هذا من طريق إسماعيل بن أبي خالدِ عنْهُ ، يأتي ذِكْرُهُ بِإِذْنِ الله تعالى في أقوال أبي مالكِ الغِفاريِّ برقم (٢١٥) . (٧) وفيه قولٌ واحِدٌ لأبي مالكٍ الغِفاريِّ ، رُوي من طريق حصين بن عبد الرحمن عنه ، كما في المطالب العالية (۱۷/۹) ، ويأتي ذِكْرُهُ برقم (۳٦٣) . (٨) فيه قولٌ واحِدٌ (٣٠٣/١) ، رُوي من طريق السدي عن أبي مالكِ . (٩) وفيه قولان لأبي مالكٍ الغِفاريِّ ، رواهما ابن سعدٍ (٢٣/١)و(١٧٦/٨) من طريق حصين بن عبد الرحمن عنه ، ويأتي ذِكْرُهُما برقم (٣٥٦) و (٣٧٠) . (١٠) فيه قولٌ واحِدٌ (٦/٢٥) ، رُوي من طريق إسماعيل بن أبي خالد عن أبي مالكٍ . ياتي ذِكْرُهُ برقم (٣٨٥) . (١١) فيه قولان لأبي مالكِ الغفاريِّ ، الأول رواهُ البيهقي (٥/٥٥) من طريق سلمة بن كُهيل عن أبي مالكِ ، وياتي ذِكْرُهُ برقم (٣٧٣) . والثاني رواه البيهقي (٢٣٠/١١) من طـريق سعيد بن منصور بسنده عن حصين بن عبد الرحمن عن أبي مالكِ ، ويأتي ذكرهُ برقم (٣٣٢) .

المصدر الأول : تفسير مجاهِد .

روى آدمُ ابن أبي إياسٍ كما جاء في تفسيرِ محاهِد<sup>ِ(')</sup>، قولين لأبي مالكٍ الغِفاريِّ ، بإسْنادٍ واحِدٍ من من طريقِ حُصينِ بن عبدِ الرحمن. فقـــال آدم: نا ورقـــاء، عن حصين، عن أبي مالك<sup>(٢)</sup>. **المصدر الثاني : تفسير سفيان النَّوريِّ** .

(١) هذا التفسيرُ رُوي من طريق أبي القاسم عبد الرحمن بن الحسن بن أحمد الهمذاني ، عن أبي إسحاق إبراهيم بن الحسين المعروف بابن ديزيل، عن آدم ابن أبي إياس ، عن ورقاء ، عن ابن أبي نجيح ، عن مجاهد . وقد حفلت كُتُبُ التراجم لهذه النُّسْخة بأربع تسميات فيما وقفت عليه وهي على النحو التالي : التسمية الأولى: "تفسير مجاهد بن جبر" ، سمَّاه بذلِك السمعاني في تعداده لمسموعات أبي عمرو عثمان بن محمد البلخي . كتاب المنتخب في معجم شيوخ السمعانيِّ (١٢١٦/٢)، وكذا سمَّاهُ البيهقي في القضاء والقدر(صــ٢٥٧). التسمية الثانية : "كتاب تفسير ورقاء وغيره" ، سمَّاهُ فبلك الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد (٢٩٢/١٠) في ترجمة أبي القاسم عبد الرحمن بن الحسن بن أحمد الهمذابي . التسمية الثالثة : روى إبراهيم بن الحسين (ابن ديزيل) "تفسير ورقاء ، عن آدم عنه " كذا في الإرشاد في معرفة علماء الحديث(٢٤٨/٢)، وفي تاريخ بغداد(٢٩٢/١٠) طُلِبَ أَنْ يُسْمَع منه"تفسير ورقاء، عن ابن أبي نَجيح، روايته عن آدم". التسمية الرابعة : "تفسير آدم بن أبي إياس" ، سماهُ بذلِك البيهقي فيما رواهُ عن شيخه الحاكم بهذا الإسناد ، كما في دلائل النبوة (٤/١١٥) ، وفي موضِع آخر سمَّاهُ "نسخة آدم" كما في القضاء والقدر (صــ٢٥٧) . والْمُتأمِّلُ في هذه التسميات ، يجدُ أنها متوافقةٌ غيرُ متعارضةٍ ، فمن نسب التفسير لمجاهِد ؛ فلأنَّ تفسيره أصْلُ هذهِ النُّسْخةِ المروية ، وقد رواهُ عن مجاهِد جماعةٌ منهم تلميذُهُ ابنُ أبي نجيح ، وعنهُ اُشْتُهر هذا التفسير ، ورواهُ عنه جماعةٌ مرهم عيسى نَجيح في التفسير لا بأس به" ، وانظر في ذلك الفهرست (صـــه) . ومن الرواة عن ابنٍ أبي نجيح ، والذين أُشتُهِرَ هذا التفسير من طريقهم : ورقاء بن عمر اليشكري ، وعن ورقاء رواهُ آدمُ بن أبي إياس ، وغالبُ ما في هذا التفسير من طريق ورقاء ، وفيه مع ذلك زيادات ليست من طريقِهِ ، وهذا يُفَسِّرُ قول من قال في تسمية الكتاب : "تفسيرُ ورقاء وغيره ". والأظْهرُ واللَّهُ أعلم أنَّ هذه الزيادات من آدم بن أبي إياس نفْسه . وهذا يعني أنَّ لِكُل من ابن أبي نجيح، وورقاء ، وآدمُ بن إبي إياس زيادات في هذه النُّسْخة التفسيرية المروية عن مجاهِد \_\_ [ولمطالعة أمثلة على تلك الزيادات ينظر كتاب استدراكات على كتاب تاريخ التراث العربي قسم التفسير وعلوم القرآن للدكتور حكمت بشير ياسين (٢٤/٢\_٣٠)] \_ فإذا كان ذلِك كذلك ، فلعل في هذا ما يُفَسِّرُ الاختلاف في نسبةِ هذا التفسير لهؤلاء جميعاً ، فتارةً كان يُنسبُ على أنَّه تفْسيرٌ لِكُلِّ واحِدٍ من رجالات هذا الإسناد ، وتارةً يُنْسبُ لهم على أنَّهم رواةٌ لهذه النُّسْخة من تفسير مجاهِد . ويُجْمعُ بين ذلِك كُلُّهِ بأن أصلَ التفسير مرويٌ عن مجاهِدٍ ، لكن لِكُلٌّ واحِدٍ من الرواة الذين تناقلوا هذا التفسير زيادات في متن هذه النسخة ؛ فلأجل ذلِك تعددت تسميةُ هذا التفسير مع اتحاد الإسناد المنقول به . وبهذا الجمْع يظهْرُ أنَّ النتيجة التي ذهب إليها فضرلة الدكتور حكمت بشير ياسين في تحقيقه لاسم النُّسْخة ـــ بقوله في كتابه الاستدراكات على كتاب تاريخ التراث العربي (٢٣/٢) : "والصحيح أن هذا التفسير لآدم بن أبي إياس العسقلاني " ـــ هي محلٌّ نظرٍ وتأمُّل ، والله تعالى أعلم .

(٢) يأتي ذِكْرُهماً بإذْنِ الله تعالى في أقوال أبي مالكٍ الغِفاريِّ برقم (٤٤) و (٢٥٦) .

المصدر الثالث : تفسير إسحاق بن إبراهيم البُستي . بلغ عَدد الأقوال في الجُزْءِ الأولِ الذي حُقِقَ منه <sup>(١)</sup> ثلاثة أقُوال ، رُويت بثلاثة أسانيدَ ، اثنانِ منها من طريقِ السُّدِّي ، وواحِدٌ من طريقِ حصين بن عبد الرحمن . وهذه الأسانيد هي : ١ – حدثنا أحمد بن منيع ، قال : حدثنا هُشيمٌ ، قال : أخبرنا حُصينٌ ، عن أبي مالك . ٢ – حدثنا بُندار (محمد بن بشار) ، قال : حدثنا يحيى بن سعيد القطان، قال : حدثنا سفيانُ ، عن السدي ، عن أبي مالك . ٣ – حدثنا بُندار، قال: حدثنا عبد الرحمن ، قال: حدثنا سفيانُ ، عن السدي ، مالك.

المصدر الرابع: تفسير الطبري في تفسيره عن أبي مالك ستةً وثمانين قولاً تفسيرياً ، منها قولَّ بلغ عَدَد الأقوال التي رواها الطبري في تفسيره عن أبي مالك ستةً وثمانين قولاً تفسيرياً ، منها قولَّ واحِدٌ ذَكَرَهُ الطَّبريُّ مُعَلَّقاً<sup>(٢)</sup>، ووَصَلَ بقيَّة الأقُوال بواسِطَةِ حمسينَ إسنادا ، منها واحِدٌ وعشُرُون إسناداً تدور حول السدي ، وعشرونَ إسْناداً حولَ حُصين بن عبد الرحمن ، وتسعة أسانيد مِنْ طريق إسماعيل بن أبي خالد ، وإسنادٌ واحدٌ فقط من طريقِ سلمةَ بن كهيل . أسانيدُ أقوال أبي مالكِ الغِفاريِّ في تفسير الطبري ( وما رُويَ بكلَّ إسنادٍ ) : ١ – حدثيني المثنى ، قال : ثنا سويد بن نصر ، قال : أخبرنا عبد الله بن المبارك ، عن سفيان ، عن السدي ، عن أبي مالك . (قولُ واحِد ) . ٢ – حدثيني المثنى ، قال : ثنا إسحاق ، قال : ثنا خلاد الكوفي ، قال : ثنا الثوري، عن السدي، عن أبي مالك . ( قولُّ واحِد ) . ٣ – حدثيني المثنى ، قال : ثنا إسحاق ، قال : ثنا خلاد الكوفي ، قال : ثنا الثوري، عن السدي، والي واحِد ) . ٤ – حدثيني المثنى ، قال : ثنا إسحاق ، قال : ثنا خلاد الكوفي ، قال : ثنا الثوري، عن السدي، عن أبي مالك . ( قولُّ واحِد ) . ٤ – حدثيني المثنى ، قال : ثنا متحاف ، قال : ثنا شريك ، عن السدي ، عن أبي مالك . ( قولُّ واحِد ) . ٤ – حدثينا المن ، قال : ثنا مؤمل ، قال : ثنا سفيان ، عن السدي ، عن أبي مالك . . (قولُّ واحِد ) .

(قول واجد). حدثنا ابن بشار ، قال : ثنا عبد الرحمن ، ويجيى قالا : ثنا سفيان ، عن السدي ، عن أبي مالك . ( قولان ) . ٦ - حدثنا ابن بشار ، قال : ثنا يحيى ، قال : ثنا سفيان ، عن السدي ، عن أبي مالك . ( قول واحد). ٧ \_ حدثنا ابن بشار ، قال: ثنا عبد الرحمن ، قال: ثنا سفيان ، عن السدي ، عن أبي مالكِ ٪. (٤) أقوال. ٨ \_ حدثنا محمد بن بشار ، وابن وكيع ، قالا : ثنا عبد الرحمن ، قال : ثنا سفيان ، عن السدي ، عن أبي مالك . (قولُ واجد) . ٩ \_\_\_ حدثنا سفيان بن وكيع ، قال: ثنا عبيد الله ، عن إسرائيل ، عن السدي ، عن أبي مالك . (١٢) قولا . ١٠ \_ حدثنا سفيان بن وكيع ، قال : ثنا يجيى بن يمان ، عن سفيان ، عن السدي ، عن أبي مالك . (قولان) . ١١ \_\_ حدثنا ابن وكيع ، قال : ثنا أبي ، عن سفيان ، عن السدي ، عن أبي مالك \_\_ . (قول ] واجد). ١٢ ــ حدثنا ابن وكيع ، قال : ثنا ابن مهدي ، عن سفيان ، عن السدي ، عن أبي مالك . ( قولٌ واحِد ) . ۱۳ \_ حدثنا سفیان بن وکیع ، قال : ثنا یحیی بن آدم ، عن الأشجعی ، عن سفیان ، عن السدي ، عن أبي مالك . ( قولَ واحِد ) . ١٤ \_ حدثني الحارث ، قال: ثنا عبد العزيز ، قال: ثنا إسرائيل ، عن السدي ، عن أبي مالك. ( قولان). ١٥ \_\_\_ حدثنى الحارث ، قال : ثنا عبد العزيز ، قال : ثنا سفيان ، عن السدي ، عن أبى مالك. ( قول واحد). ١٦ \_ حدثنا أبو كريب ، قال : ثنا ابن يمان ، عن سفيان ، عن السدي ، عن أبي مالك . (٥) أقوال .

١٧ \_ حدثنا أبو كريب ، قال : ثنا الأشجعي ، عن سفيان ، عن السدي ، عن أبي مالك .

(قول واحد). ١٨ \_ حدثنا ابن حميد ، قال : حدثنا مهران ، عن سفيان ، عن إسماعيل السدي ، عن أبي مالك . (قولان). ١٩ \_ حدثنا أبو هشام ، قال : ثنا عبيد الله ، عن إسرائيل ، عن السدي ، عن أبي مالك . (قولٌ واحِد) . ٢٠ \_ حدثنا تميم بن المنتصر ، قال : ثنا إسحاق بن يوسف الأزرق ، عن شريك ، عن إسماعيل السدي ، عن أبي مالك . (قولُ واحد ) . ٢١ \_\_\_ حدثنا أبو هشام الرفاعي ، قال : ثنا ابن يمان ، قال : ثنا سفيان ، عن إسماعيل ، عن أبي مالك . (قولٌ واجد) . ٢٢ \_ حدثنى أبو حصين عبد الله بن أحمد بن عبد الله بن يونس ، قال: حدثنا عبثر أبو زبيد ، قال : حدثنا حصين ، عن أبي مالك . (٩) أقوال . ٢٣ \_ حدثني يعقوب بن إبراهيم ، حدثنا هشيم ، وحدثنا ابن وكيع ، قال : حدثنا عمران بن عتيبة جميعاً ، عن حصين ، عن أبي مالك . ( قولٌ واحِد ) . ٢٤ \_ حدثنى يعقوب بن إبراهيم ، قال : حدثنا هشيم ، عن حصين ، عن أبي مالك . (١٧) قولا . ٢٥ \_ حدثني المثنى ، قال: ثنا عمرو بن عون ، قال: ثنا هشيم ، عن حصين ، عن أبي مالك . (°) أقوال ٢٦ 📃 حدثني المثنى ، قال : ثنا معلى بن أسد ، قال : ثنا خالد ، عن حصين ، عن أبي مالك . (٤) أقوال . ٢٧ \_ حدثني المثنى ، قال : ثنا عمرو بن عون ، وعارم أبو النعمان ، قالا : ثنا هشيم ، عن حصين ، عن أبي مالك . ( قولٌ واحِد ) . ٢٨ \_ حدثنا محمد بن بشار ، ومحمد بن المثنى ، قالا : ثنا عبد الرحمن ، قال : ثنا هشيم ، عن حصين ، عن أبي مالك . ( قولُ واحِد ) . ٢٩ \_ حدثنا ابن بشار ، قال: ثنا عبد الرحمن ، قال: ثنا هشيم ، عن حصين ، عن أبي مالكٍ. ( قول واجد). ٣٠ \_ حدثنا محمد بن بشار قال : حدثنا ابن مهدي ، وحدثنا أحمد بن إسحاق الأهوازي ، قال
: حدثنا أبو أحمد الزبيري، قالا جميعاً: حدثنا سفيان عن حصين عن أبي مالك . (قولٌ واحد).
٣١ \_ حدثنا ابن وكيع ، قال : ثنا عمران بن عيينة ، عن حصين، عن أبي مالك . (٤) أقوال.
٣٢ \_ حدثنا ابن وكيع ، قال : ثنا عمران بن عيينة ، عن حصين ، عن أبي مالك . (٢) أقوال .
٣٣ \_ حدثنا ابن وكيع، قال : ثنا أبي ، عن سفيان ، عن حصين ، عن أبي مالك . (٣) أقوال .
٣٣ \_ حدثنا أبو كريب ، قال : ثنا ابن إدريس ، قال: أخبرنا حصين ، عن أبي مالك . (٣) أقوال .
٣٣ \_ حدثنا أبو كريب ، قال : ثنا أبي ، عن سفيان ، عن حصين ، عن أبي مالك . (٣) أقوال .
٣٣ \_ حدثنا أبو كريب ، قال : ثنا أبي ، عن سفيان ، عن حصين ، عن أبي مالك . (٣) أقوال .

٣٥ \_ حدثنا أبو كريب وأبو هشام ، قالا : ثنا وكيع ، عن سفيان ، عن حصين ، عن أبي مالك . ( قولٌ واحِد ) . ٣٦ \_ حدثنا أحمد بن إسحاق ، قال : ثنا أبو أحمد ، قال : ثنا عبثرٌ أبو زبيد ، عن حصين ، عن

، • = حمالت • منا بن إستخاب عن . تنا بلو • منا ، عان . تنا عبلو بلو ربيد ، عن مصلون ، عن أبي مالك . ( قولُ واحِد ) .

٣٧ \_ حدثنا أحمد بن إسحاق ، قال : ثنا أبو أحمد ، قال : ثنا سفيان ، عن حصين ، عن أبي مالك . ( قولٌ واحِد ) .

٣٨ \_ حدثنا القاسم ، قال : ثنا الحسين ، قال : ثنا هشيم ، قال : أخبرنا حصين ، عن أبي مالك . ( قولٌ واحِد ) .

٣٩ \_ حدثنا هناد ، قال : ثنا أبو الأحوص ، عن حصين ، عن أبي مالك . ( قولٌ واحِد ) . ٤٠ \_ حُدِّثت عن عمار بن الحسن ، قال : ثنا عبد الله بن أبي جعفر ، عن أبيه ، عن حصين ، عن أبي مالك الغفاري . ( قولان ) .

٤١ \_\_ حدثني محمد بن عبد الله بن بزيع ، قال : ثنا أبو محصن حصين بن نمير ، عن حصين يعني ابن عبد الرحمن ، عن أبي مالك . (قولان ) .

٤٢ \_\_ حدثنا محمد بن عبي المحاربي قال: ثنا أبو مالك الجنبي ، قال: ثنا إسماعيل بن أبي خالد ، عن أبي مالك الغفاري . (قولٌ واحِد) .

٤٣ \_ حدثنا ابن حميد ، قال : ثنا مهران ، عن سفيان ، عن إسماعيل بن أبي خالد ، عن أبي مالك . ( قولان ) .

٤٤ \_ حدثنا ابن حميد ، قال : ثنا ابن المبارك ، عن إسماعيل بن أبي خالد ، عن أبي مالك . ( قولٌ واحِد ) . ٥٤ – حدثنا سعيد بن يحيى الأموي ، قال : أخبرنا ابن المبارك ، عن إسماعيل بن أبي خالد ، عن أبي مالك . (٤) أقوال .
٣٦ – حدثني يعقوب ، قال : ثنا هشيم ، قال : أخبرنا إسماعيل بن أبي خالد ، عن أبي صالح ، أو عن أبي مالك . ( قولٌ واحد ) .
٢٧ – حدثنا أبو كريب ، قال : ثنا عثام بن علي ، قال : ثنا إسماعيل بن أبي خالد ، عن أبي مالك .
٢٩ – حدثنا أبو كريب ، قال : ثنا عثام بن علي ، قال : ثنا إسماعيل بن أبي خالد ، عن أبي مالك .
٢٩ – حدثنا أبو كريب ، قال : ثنا عثام بن علي ، قال : ثنا إسماعيل بن أبي خالد ، عن أبي مالك .
٢٩ – حدثنا أبو كريب ، قال : ثنا عثام بن علي ، قال : ثنا إسماعيل بن أبي خالد ، عن أبي مالك .
٢٩ – حدثنا أبو كريب ، قال : ثنا عثام بن علي ، قال : ثنا إسماعيل بن أبي خالد ، عن أبي مالك .
٢٩ – حدثنا المجنى ، قال : ثنا عمرو بن عون ، قال : أخبرنا هشيم ، عن إسماعيل بن أبي خالد ، ولولٌ واحد ) .
٢٩ – حدثنا المجنى ، قال : ثنا عمرو بن عون ، قال : أخبرنا هشيم ، عن إسماعيل بن أبي حالد ، ولولٌ واحد ) .
٢٩ – حدثنا المجنى ، قال : ثنا عمرو بن عون ، قال : أخبرنا هشيم ، عن إسماعيل بن أبي حالد ، ولولٌ واحد ) .
٢٩ – حدثنا المجنى ، قال : ثنا عمرو بن عون ، قال : أخبرنا هشيم ، عن إسماعيل بن أبي حالد ، ولولٌ واحد ) .
٢٩ – حدثنا ابن بشار ، قال : ثنا عبد الرحمن ، قال: ثنا سفيان ، عن سلمة ، عن أبي مالك . ( قولٌ واحد ) .

أولاً : بلغَ عَدَدُ الأقوال التي رُويت عن أبي مالكِ الغفاري من طريقِ حصين بن عبد الرحمن تسعةً وثلاثين قولا . أي ما يُقاربُ (٥.٥٤%) من محموع ما رُوي عنه ، ورُويَ من طريقِ السُّديِّ خمسةٌ وثلاثون قولا ، أي ما يُقاربُ (٥٤١%) . ومن طريقِ إسماعيل بن أبي خالدٍ عشَرَةُ أقوالٍ فقط ، أي ما يقاربُ (٥١١.٧%)، ومن طريقِ سلمة بن كُهيل قولٌ واحِدٌ فقط .

ثانياً : الطبريُّ رحمهُ الله مُكْثِرُ من إيرادِ الأسانيد ، فقد بلغَ عَدد أقوالِ أبي مالكٍ الغِفاريِّ المُسْندَة خمسةً وثمانين قولا ، وصلها الطبريُّ من خِلالِ خمسين إسْنادا . وربَّماً أوْرَدَ أكْثرَ من إسنادٍ للقولِ الواحِدِ حتى بلغت أسانيْدُهُ بالمكرر مائةً وسبعةَ عشر إسنادا .

المصدر الخامِس : تفسير ابن المُنْذِر .

روى ابن المنذِر في القَدْر المطبوع من تفسيرهِ (') أحدَ عشرَ قولاً لأبي مالكٍ الغِفَاريِّ ، وقد ذَكرها جميعاً مُسْنَدةً ، إلا واحِداً ذكرهُ مُعَلَّقا . واسْتَعمل ابنُ المنذِر رحمه الله في نقْل أقوال أبي مالكٍ الغِفاريِّ تسعةَ أسانيدَ ، أربعةٌ منها من طريق السُّدِّيِّ ، وثلاثةٌ من طريق إسماعيل بن أبي خالد ، واثنان من طريق حُصين بن عبد الرحمن . أسانيد أقوال أبي مالكِ الغِفاريِّ في تفسير ابن المنذر : ١ \_\_\_ حدثنا زكريا ، قال حدثنا إسحاق ، قال : أخبرنا وكيع ، قال : حدثنا سفيان ، عن السدِّي ، عن أبي مالك . ٢ \_ حدثنا محمد بن على الصائغ ، قال : حدثنا سعيد ، قال : حدثنا خالد بن عبد الله ، عن حصين ، عن أبي مالك . ٣ \_ حدثنا محد ، قال : نصر ، قال : حدثنا عبدٌ ، قال : حدثنا عبيدالله بن موسى ، عن إسرائيل ، عن السدِّي ، عن أبي مالك وسعيد بن جبير . ٤ \_ حدثنا زكريا ، قال : حدثنا أحمد بن نصر ، قال : حدثنا عبيد الله بن موسى ، عن إسرائيل ، عن السدِّي ، عن أبي مالك . حدثنا موسى ( هو ابن هارون ) ، قال : حدثنا يجيى ، قال : حدثنا و كيع ، عن سفيان ، عن إسماعيل بن أبي خالد ، عن أبي مالك . ٦ \_\_ حدثنا أبو سعد ، قال : حدثنا عبد الله بن سعيد الأشج ، قال : حدثنا ابن فضيل ، قال : حدثنا إسماعيل بن أبي خالد ، عن أبي مالك . ٧ \_ حدثنا أبو سعد ، قلل : حدثنا سويد ، قال: أخبرنا عبد الله ، عن إسماعيل بن أبي خالد ، عن أبي مالك . ٨ \_ حدثنا موسى ، قال : حدثنا أبو بكر ، قال : حدثنا يحي بن يمان ، عن سفيان ، عن السدِّي ، عن أبي مالك . ٩ \_ حدثنا موسى ، قال : حدثنا يحيى وشجاع ، قالا : حدثنا هشيم ، عن حصين ، عن أبي مالك .

<sup>(</sup>١) بتحقيق د سعد بن محمد السعد ، وعدأ من الآيةِ (٢٢٧) من سورة البقرة، وينتهي بالآية (٩٢) من سورة النِّساء.

**المصدر السادس : أحكام القُرآن لأبي جعفرِ الطحاويِّ** . روى أبو جعفر الطَّحاويُّ في القَدْرِ المطبوع من كتابهِ أحكام القُرآن قولاً واحِداً لأبي مالكِ الغِفاريِّ . وساقَهُ مُسْنَداً فقال : حدثنا ابنُ أبي داود ، قال حدثنا محمد بن عبدِ الله بن نميرٍ الهمدانيُّ، قال : حدثنا يحيى بن يمان ، عن سفيان ، عن السدِّي ، عن أبي مالك<sup>(۱)</sup>. **المصدر السابع : تفسير ابنُ أبي حاتِم .** 

بلغ عدد الأقوال التي رُويت فيه عن أبي مالكِ الغفاريَّ ثلاثمَنةِ وستةَ عشرَ قولاً ، منها مئةً وأربعة عشرَ قولاً ، ذكرها ابنُ أبي حاتم في كتَابهِ مُعلقةً غيرَ موصولة . وقد أُسْندَت أقوالُ أبي مالكِ الأخرى في تفسيرِ مِنْ خِلال ستةً وعشريَن إسنادا ، تَدُورُ لحمسَة عشرَ منها حولَ السدي ، وتسعَّةُ أسانيدَ حوَلَ حصين بن عبد الرحمن ، بينما روى ابنُ أبي حاتم تفسير أبي مالكِ بإسنادِ واحدٍ من طريق سلمة بن كَهيل ، وإسماعيل بنُ أبي حاتم (وى ابنُ أبي حاتم تفسير أبي مالكِ بإسنادِ واحدٍ من طريق سلمة بن كَهيل ، وإسماعيل بنُ أبي حالد . واحدٍ من طريق سلمة بن كَهيل ، وإسماعيل بنُ أبي حالد . أسانيد أقوال أبي مالكِ الغفاريِّ في تفسير ابن أبي حاتم ( وما رُويَ بكلِّ إسناد ) : معد الرحمن بن أبو بكر موسى بن أبي موسى الخطمي الكوفي الأنصاري ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن . عبد الرحمن بن أبي حماد، ثل أسباط بن نصر، عن السدي، عن أبي مالك. (١٣٧) قولا<sup>(٣)</sup>. تابن أبي حدثنا أبو زرعة ، ثنا أبو بكر بن أبي موسى الكوفي الأنصاري ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا ابن أبي حاد . ٣ – حدثنا أبو زرعة ، ثنا أبو بكر موسى الخطمي الكوفي الأنصاري ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا ابن أبي حمد الرحمن . ٩ – حدثنا أبو زرعة ، ثنا أبو بكر موسى الخطمي الكوفي الأنصاري ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا ابن أبي حد الرحمن . ٩ – حدثنا الله زرعة ، ثنا أبو بكر بن أبي موسى الكوفي، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن . ٩ – حدثنا المهل بن [ بحر ] العسكري ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن بن أبي حماد ، عن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك . ( قولٌ واحد ) . ٩ – حدثنا المهل بن الميز السكري ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن بن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك . ( قولٌ واحد ) . ٩ – حدثنا أبو سعيد بن يُبي بن سعيد القطان ، ثنا عمر و العنقزي ، ثنا أسباط ، عن أبي حال ، عن أبي حماد ، عن أبي م

() يأتي ذِكْرُه بإذْنِ الله تعالى في أقوال أبي مالكِ الغِفاريِّ برقم (٤١٣).

(٣) ما يرويه ابنُ أبي حاتِمٍ في تفسيرِهِ من طريق أبي سعيدٍ الأشج ، هو مأخوذٌ من كتاب التفسير لأبي سعيدٍ الأشج؛ لأنَّ ابن أبي حاتمٍ أحدُ الرواة لهذا الكتاب ، ومن طريقهِ سُمِعَ ورُويَ كما جاء في "المنتخب في معجم شيوخ الحافظ أبي سعدٍ السمعاني" (٣/١٥٢٧) .

<sup>(</sup>٢) هذا الإسناد هو أكثرُ أسانيد أبي مالكٍ الغِفاريِّ دوراناً في تفسير ابن أبي حاتِم ، بل في كُتُب التفسيرِ عموما . وهُو عِبارةٌ عن نُسْخَةٍ من تفسيرِ أسباطِ بن نصْرٍ عن السُدِّيْ ، يأتي الحديثُ عنها بإذن الله تعالى في تخريج قول أبي مالكٍ الغِفاريِّ ذي الرقم (٢) .

| ٢ – حدثنا أبو سعيد الأشج ، ثنا عبيد الله بن موسى ، عن إسرائيل ، عن السدِّي ، عن أبي         |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| مالك . (٢٣) قولاً فقط .                                                                     |
| ٧ حدثنا أبو سعيد بن يحي بن سعيد القطان ، ثنا عبيد الله بن موسى ، عن إسرائيل ، عن            |
| السدِّي ، عن أبي مالك . ( قَوْلٌ واحِد ) .                                                  |
| ٨ _ حدثنا أبي ، ثنا عبد الله بن عمران ، ثنا عبيد الله بن موسى ، أنبأ إسرائيل ، عن السدِّي ، |
| عن أبي مالك . ( قولٌ واحِد ) .                                                              |
| ۹ حدثنا سلیمان بن داود بن نصریر مولى عبد الله بن جعفر ، ثنا سهرل بن عثمان ، ثنا             |
| يحي بن زائدة ، حدثني إسرائيل ، عن السدِّي ، عن أبي مالك . ( قولٌ واحِد ) .                  |
| ١٠ ـــ حدثنا أبو سعيد الأشج ، ثنا وكيع ، عن سفيان ، عن السدِّي ، عن أبي مالك .              |
| ( قولان ) .                                                                                 |
| <ul> <li>١١</li></ul>                                                                       |
| عن أبي مالك . ( قولان ) .                                                                   |
| ١٢ _ حدثنا أحمد بن سنان ، ثنا عبد الرحمن بن مهدي ، عن سفيان ، عن السدِّي ، عن أبي           |
| مالك . (٤) أقوال .                                                                          |
| ١٣ _ حدثنا أسيد بن عاصم ، ثنا الحسين بن حفص ، ثنا سفيان ، عن السدِّي ، عن أبي مالك          |
| . ( قولان ) .                                                                               |
| ١٤ حدثنا أبي ، ثنا عبد الله بن عمران ، أنبأ يحي بن يمان ، عن سفيان ، عن السدِّي ، عن أبي .  |
| مالك . ( قولٌ واحِد ) .                                                                     |
| ١٥ _ حدثنا أبي ، ثنا قبيصة ب عقبة ، ثنا سفيان، عن السدِّي، عن أبي مالك . ( قولٌ واحِد ).    |
| ١٦ ـــ حدثنا أبو سعيد الأشج ، ثنا أبو أحمد ، عن سفيان ، عن حصين ، عن أبي مالك .             |
| ( قولٌ واحِد ) .                                                                            |
| ١٧ ـــ حدثنا أبو سعيد الأشج ، ثنا ابن فضيل ، عن حصين ، عن أبي مالك. ( قولٌ واحِد )          |
| ١٨ _ حدثنا أبو سعيد الأشج ، ثنا إسحاق بن سليمان أبو يحيى الرازي ، عن حصين ، عن أبي          |
| مالك . ( قولٌ واحِد ) .                                                                     |
| ۱۹ حدثنا محمد بن عمار بن الحارث الرازي ، ثنا عبد الرحمن الدشتكي ، ثنا أبو جعفر              |
| الرازي ، عن حصين ، عن أبي مالك الغفاري . ( قولٌ واحِد ) .                                   |
|                                                                                             |

٢٠ \_ حدثنا أبي ، ثنا محمد بن كثير العبدي ، أنبأ سليمان بن كثير ، عن حصين ، عن أبي مالك . (٨) أقوال . ٢١ \_ حدثنا أبي ، ثنا يحي بن المغيرة ، أنبأ جرير ، عن حصين ، عن أبي مالك . (قولٌ واحِد) ٢٢ \_ حدثنا على بن الحسن الهسنجاني ، ثنا مسدد ، ثنا هشيم ، عن حصين ، عن أبي مالك . (قولان). ٢٣ \_ حدثنا أبو زرعة ، ثنا مسدد ، ثنا خالد بن عبد الله ، ثنا حصين بن عبد الرحمن ، عن أبي مالك . (قول واحد) . ٢٤ \_ \_ حدثنا أبو سعيد الأشج، ثنا وكيع، عن سفيان ، عن سلمة بن كهيل ، عن أبي مالك. ( قولٌ واحِد ) . ٢٥ \_\_ حدثنا أبو سعيد الأشج ، ثنا ابن فضيل ، عن إسماعيل بن أبي حالد ، عن أبي مالك . (قولان). ٢٦ \_ حدثنا أبي ، ثنا عمرو بن عون ، أنبأ هشيم، عن حصين، عن أبي مالكٍ . (قولٌ واحِد) ملاحظات عامة : أولاً : بلغ ما رُوي عن أبي مالكٍ من طريق السُّدي مائةً واثنين وثمانين قولاً ، أي ما يُقارِبُ (٩٠٠%) من مجموع ما روي عنه ، في حين روى حصين بن عبد الرحمن عنه سبعةَ عشر قولاً فقط ، أي ما نسبتُهُ (٨.٤%) . بينما رُوي من طريق إسماعيل بن أبي خالدٍ عنهُ قولان ، ومن طريق سلمةَ بن كُهيل قولٌ واحِدٌ فقط . ثانياً : من طريقةِ ابن أبي حاتمٍ في تفسيرِهِ تجزئةُ الآية الواحدة إلى أجزاءَ متعددة ، ومن ثَمَّ يحرص على إيرادِ الآثار المُفَسِّرة لكل جزء منها . وهذا رُبَّما جعلهُ يُقَطِّعُ الآثار المروية في التفسير بإسنادٍ واحدٍ ؛ ويُوردُ تحت كل جزء من الآيةِ ما يُلسِبُهُ منها(''. ثالثاً : مِن خِلال عَرْض عددِ أسانيد أبي مالكٍ الغِفاريِّ وأقوالهِ في كُل من تفسير الطبري وتفسير ابن أبي حاتِم ، يظْهَرُ تميُّز تفسير الطبريِّ بكثرةِ الأسانيد ، بينما تميَّزَ تفسيرُ ابن أبي حاتِم بكثرة الأقوال التفسيريةِ لأبي مالكِ الغِفاريِّ .

 <sup>(</sup>١) ومن أُمْثِلَةِ ذلك : أقوالُ أبي مالكِ الغفاريِّ ذوات الأرقام (١٨١–١٨٦)، وقارنها بالدر المنثور (٨٧/٦–٨٨).
 وأقوالُهُ أيضاً ذوات الأرقام (٨٢–٨٥) ، وقارنها بتفسير ابن المنذر (١٨١–٢٥٤) .

المصْدَر الثامِن : أسباب نزول القرآن للواحِديِّ . وفيهِ قولان لأبي مالكِ الغِفاريِّ في أسباب الترول ، رُويا من طريق حصين بن عبد الرحمن السلمي<sup>(۱)</sup>. المصدر التاسع : الدر المنثور للسيوطي . ذُكِرَ فيه مائةٌ وواحِدٌ وستون قولاً لأبي مالكِ الغِفايِّ . وقد رجع السيوطيُّ في توثيقِ هذه الأقوال إلى ما يزيد عن عشرين كتابا<sup>ً(۲)</sup>.

<sup>(&#</sup>x27;) يأتي ذِكْرُهما بإذْنِ الله تعالى في أقوال أبي مالكِ الغِفاريِّ برقم (٣٥٦) و (٣٦٣) .

<sup>(</sup>٢) فقد عزا السيوطي أقوال أبي مالكٍ في الدر المنثور إلى وكيعٍ، وأبي عبيدٍ القاسِم بن سلام ، وسعيد بن منصور ، وابن سعدٍ ، وابن أبي شيبة ، وأحمد بن حنبل في الزُّهد ، وعبدِ بن حميد ، وأبي داودٍ في المراسيل ، وفي الناسخ والمنسوخ ، ولمحمد بن نصرٍ ، والفريابي ، والطبري ، وابن المنذِر ، وابن أبي حاتِمٍ ، وأبي الشيخ ، وابن مردويه ، والبيهقى ، وابن عساكر .

<u>المبحث المبكون</u> فيه الإحابة على سؤال مُهم ، وهو كيف فسَر أبو مالك الغفاري ، وما هي هذا المبحث سيكُونُ فيه الإحابة على سؤال مُهم ، وهو كيف فسَر أبو مالك الغفاري ، وما هي الطريقة التي سار عليها في تفسيرو ؟ وحتى يُتيَّنَ الجواب عن هذا السؤال لابد أولاً من معرفة مصاور والتي استفاد منها في تفسيرو ، تُمَّ يكون حواب السؤال في كيفية استفادته من كُلِّ مصدر ، وما هي وما هي الطريقة التي استفاد منها في تفسيرو ، تُمَّ يكون حواب السؤال في كيفية استفادته من كُلِّ مصدر ، وما هي الطريقة التي استفاد منها في تفسيرو ، تُمَّ يكون حواب السؤال في كيفية استفادته من كُلِّ مصدر ، وما هي الطريقة التي سار عليها في ذلك . فأما مصادر محاور في السقاد منها أبو مالك الغفاري في قشير القرآن ، فهي هملة مصادر : التُرآن الكرم نفسُه ، والسُنة والسَّيرة ا لنبوية ، واللُغَة العربيَّة، وأحوالُ العَرب في منه محاد و : التُوران الكرم نفسُه ، والسُنة والسيَّرة ا لنبوية ، واللُغَة العربيَّة، وأحوالُ العَرب في ألفار في في العور ، في منه محاد و نا الحكرم نفسُه ، والسُنة والسيَّرة ا لنبوية ، واللُغة العربيَّة، وأحوالُ العَرب في الجاهليَّة ، وأحبَّارُ بني إسْرائيل . وأما طريقة اسْنِفادَتِه مِنْ هذه المحادر ، فلهي هذه العربيَّة ، وأحبَّارُ بني إسْرائيل . وأما طريقة السُنواذي من محاد العربيَّة ، واللُغة العربيَّة، وأدوالُ العَرب في الطالِب التالية . المصادر ، فسيكونُ الحَدِيْثُ عنْهُا بإذن الله تعالى في المطالِب التالية . وأطلَّب الأول : استفادتُه من القُرآن الكريم في التفسير . وألمُو الكرم هو المصدر الأول من مصادر التفسير التي أدار عليها أبو مالك الغفاري تفسيراتِه المُتُولة<sup>(٢)</sup>، وقد سلك في سبيل استفادته من القرآن أوحما متنوعة ، يمكنُ إجمالها فيما يلي : المقولة <sup>(٢)</sup>، وقد سلك في سبيل استفادته من القرآن أوحما متنوعة ، يمكنُ إحمالي فيما يلي الغفاري أورج ما لكريم في تفسيره : التفادي الغفاري ألفي النه الغفاري أورجه الميواذي الكريم في تفسيره : أورجه النوفاري مالك الغفاري من مال الغفاري في تفسيراته . ورجه ما يود يلي ان الغفاري من ماله وقرانه الكريم في تفسيره : أورج الميوا أورب الكريم في تفسيره : أورجه الميواذي أي مالك إلغفاري ما مالتم وقوله تعالى : (حاك كهم ماحه في مالي يا مالك في قوله تعالى : (حاك كهم ك فهامه مالي الغارمي ماله في مالك إلغاري فقله تعالى : «ماله مي ف

(١) لابد بين يدي هذا المصدر من الإشارة إلى مقدمتين مهمتين : المقدِّمةُ الأولى : أنَّ مِنْ منهج مُفَسِّري السلف في تفسيراتهم للقرآن الكريم ، النَّظرَ إلى القُرآن جميعِه كأنَّهُ سُورةٌ واحدةٌ ، وسياقٌ واحدٌ في التأمل والاستنباط ، والاستفادة من السياق الخاص بالآيات المُفسَرَّة ، أو السياق العام للقرآن كُلَّه في تفسير تِلْكَ الآيات . يُنظر في ذلك كتاب التأويل اللغُوي في القُرآن الكريم دراسة دِلالية (صـ١١٨ وصـ٢٢) . وقال الزجاج مُقَرراً هذا المعنى في كتابه معاني القُرآن (١٣٧/١) : "القُرآن كُلُّهُ كالسورة الواحدة ". وقال الفخر الرازي في تفسير و(٢ /٢٤) : "والقُرآن كُلُّهُ كَالكلمةِ الواحدة" . المقدمة الثانية : أنَّ مستند تفسيرات أبي مالك الغِفاري اللغوية لألفاظ القرآن ، الغالب فيها ألها مستفادة من سياقات المقدمة الثانية : أنَّ مستند تفسيرات أبي مالك الغِفاري اللغوية لألفاظ القرآن ، الغالب فيها ألها مستفادة من سياقات ماخوذةٌ بالنصٍ ، مثلُ تفسير لفظة قرآنية بلفظرة قرآني مُكلُهُ كالكلمةِ الواحدة" . ماخوذةٌ بالنصٍ ، مثلُ تفسير لفظة قرآنية بلفظرة قرآني مُكلهُ مالغوية لألفاظ القرآن ، الغالب فيها ألها مستفادة من سياقات ماخوذةٌ بالنصٍ ، مثلُ تفسير لفظة قرآنية بلفظرة مرآنية ، أو كيفية لفظةٍ جاءت مُبينَة في آية أخرى ، أو هي مستفادة من السياق العام ، أو الخاص بالآية المُفسَرَّة ... إلى غير تِلْكَ الأوحُه ، مما سأذ كُرُهُ بإذنْ الله تعالي ، وأبو مالك في فذلك من السياق العام ، أو الخاص بالآية المُفسَرَة ... إلى غير تِلْكَ الأوحُه ، مما سأذ كُرُهُ بإذنْ الله تعالي ، وأبو مالك في ذلك (٢) الدراسة التفسير كلَّه لا يشير إلى الآية المُفسَرَة ، بل يذكرُ التفسيرَ مُحرَّدًا مِنْ ذلك .

٢ \_ روي عن أبي مالك في قوله تعالى : ﴿٩٠٥ ﴾ ♦ ◙ ■ ٢ ﴾ ٢ . ﴿٢ الله (۱) ٣ \_ وعن أبي مالك : ﴿ ₩⊠☜♦\$\$ \$ كمه الله (٢). ثانياً : تفسير آيةٍ بآيةٍ . روى عن أبي مالك في قوله تعالى Ø≈★₽∉D€°∻+0≈⊠+□): لمجمعية•>□مههجا المعالمي الحالي : فإذا نفخ في الصور (<sup>(٣)</sup>. ثالثاً : تفسير صيغةٍ بصيغةٍ . وعن أبي مالك في قوله  $\square \textcircled{\bullet} \square (\bullet \blacklozenge @ \land \bigcirc \land \land \square \land \bigcirc \bigcirc \land \square \land \bigcirc \bigcirc \land \square \land \bigcirc )$ لمحم®ت♦©®\\$\$•®I\$ > ) قال : "إن نسيت فذكرت، فلا تجلس معهم" . وفيه تفسير ۵۸۵۵♦۵۵♦۵۵ ایک ایک بقوله: نسیت؛ لأن من أَنْسَاهُ الشیطانُ فقد نسی، وهذا مأخوذٌ من \0 \0 \0 \$ \$ \$ 23 \$ 7 \$ 6 □ □ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ قول فتي موسى عليه السلام ◙◹◨◈◹≍▸▫◸▯♦◙৫▨०ೆ™ಎん⊁ ◙◼◨◹◑ ◢ಎ<♦୯৫३♦◻◻Ш رابعاً : استفادتُهُ من القراءات في التفسير . القراءاتُ القُرآنية التي يُمْكِنُ أَنْ تُنْسَبَ لأبي مالكِ الغِفاريِّ على نوعين : **النَّوعُ الأول** : قراءةٌ منصوصٌ عليها في كُتُب التفسير والقِراءاتِ . **والنوعُ الثاني** : قراءةٌ مستفادةٌ من تفسيره . فأما القراءةُ المنصوصُ عليها فقد بلغت ثمانِ قراءاتٍ ، وهي على النحو التالى : ۱ \_ قراءةُ ﴿ ۞♦۞؆\$\$ ♦ ٢ ﴾ ٢ ﴾ ٢ ﴾ [البقرة :١٠٤] بغير تنوين<sup>(°)</sup>. ٢ \_ قرأ أبو مالكِ الغِفــاريُّ قوله تعالى : ( □♦ ᆠ ۵۵ ۵ ۲ ۹ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ४☑←⊠◙◙▯к⊕∿ँ҄ЖҞ◙◙⊞⊠∑∿∿६∧♦ँЎЇӬ҈ ⊕♦Ҿ∿©Ў┚♦∿Ә℗ ◘♦ጭ♦◘∙Щ◘◙Ҁѯ҄Ҳ҂ӣ҄Ѻ╶⊀∿ѽ≋©∿४ℋ⋧∘७ҝѴ⊮ ℌ℈ⅆ℈ⅅⅆ℣ⅆΩ℆℈ℇ℄⅌Ωⅅ℗≉℁ℿ♦⅀ℯℌ⅃ℨ℄ (١) الدراسة التفسيرية رقم (٢٤٧) . (٢) الدراسة التفسيرية رقم (٢) . (٣) الدراسة التفسيرية رقم (٣٩٩). (٤) الدراسة التفسيرية رقم (١٨٣) .

(٥) نَسَبَ إليه هذه القراءة إبراهيمُ الحربي في كتابه غريب الحديث (٤٥٦/٢) ، وهي قراءةُ جمهُورِ القراء ، ما خلا ابن مُحيْصِنِ والحَسَن ، فقد قرءا ذلك بالتنوين . انظر إتحاف فُضلاء البشر بالقِراءات الأربعة عشر (٤١١/١) . للاسية الأمريكي المعالية في المعالية عن أسفل المعراف: ٤٤] ، قرأها ﴿ يَنْحَتُونَ ﴾ بالياء من أسفل وفتح الحاء<sup>(١)</sup>.

٣ \_ قرأ أبو مالكِ الغِف \_ اريُّ قوله تعالى : ﴿ □ ♦ ٦ ♦ ◙ ■ ٢ جم، ٩ ◘ ◘ ■ ٥ ♦ • ◘ & حميم ▲ ۵ & ۳ ◘ & ٢ ◘ & ٢ ◘ € ◘ € ◘ % [التوبة : ١١٨] هكذا

«خُلِفوا » بضم الخاء ، وتخفيف اللام المكسورة<sup>(٢)</sup>.

۲ \_ قرأ أبو مالكِ قوله تعالى : **(□♦ ۞۞۞ ۞ ۞ ۞ ۞ • < كِ ۩**• < كَ ◙ • • < كَ ۩• < ك

(١) وهي قراءة شاذة ، انظر المحرر الوحيز (١٠٢/٧) ، البحر المحيط (٥/٤٩) .
(٢) وهي قراءة شاذة ، انظر المحرر الوحيز (٢٩٥/٢) ، البحر المحيط (٥/٩٥) .
(٣) وهي قراءة شاذة ، انظر المحرر الوحيز (٢٦٤/٢) ، الجامع لأحكام القُرآن للقرطبي (٢/٣٣) ، البحر المحيط (٣) وهي قراءة شاذة ، انظر المحرر الوحيز (٢٦٤/٢) ، الجامع لأحكام القُرآن للقرطبي (٢/٣٣) ، البحر الحيط (٣) وهي قراءة شاذة ، انظر المحرر الوحيز (٢٦٤/١٢) ، الجامع لأحكام القُرآن للقرطبي (٢/٣٣) ، البحر الحيط (٣٩٣٨) .
(٤) ذَكَرَهُ أبو جعفر النَّحاس في إعراب القُرآن (٣١/٣٣) ، ونَصَّ على أنَّ هذا الحَرْف قرأ بهِ الحسن ، وأبو رجاء ، وأبو جعفر ، وشيبة ، ونافع ، ويحي بن وثاب ، والأعمش ، وعاصم ، وحمزة، والكسائي . أنظر في ذلك كتاب السبعة في القراءات للحراص ٢٥٥) ، وإتحاف فضلاء البشر بالقراءات الأربعة عشر (٢/٨٥٣-٣٨٢) .
(٥) وكبا قرأ ابن عباس ، وأبو هريرة ، وزيد بن علي ، وقتادة ، ومجاهد، والضحاك ، ومالك بن دينار ، والأعمش، والكلبي . وهي قراءة شاذة ، انظر المحرر الوحيز (٣٢/١٤) الطبعة القطرية ، البحر الحيط (٣٧/١٤) .
(٦) وهي قراءة شاذة ، انظر المحرر الوحيز (٣٤/٢٩٢) الطبعة القطرية ، البحر الحيط (٣٧/٩٠) .
(٦) وهي قراءة شاذة ، انظر المحرر الوحيز (٣٢/١٤٤) الطبعة القطرية ، البحر الحيط (٣٧/٣٠) .

٤ ـــ رُوي عن أبي مالك الغِفاريِّ قوله : "فأنزل الله تعالى : < □ </li>
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 
 ◄ 

٥ \_ كان أبو مالكٍ كان يقرأ هذا الحرف ﴿ ۞ ◙ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ﴾ [الأنعام: ١٠٥] هكذا بفتح التاء
 وإسكان السين من غير ألف<sup>(٢)</sup>.

خامساً : استفادةُ أبي مالكِ الغِفاريِّ من السياق القُرآني . ويدحُلُ تحته استفادة أبي مالكِ من نوعي السياقِ القُرآني ، أعني : السياق الخاصَّ بالآيةِ المُفَسَّرةِ ، والسياقَ العام للقرآنِ كُلَّهِ . النوع الأول : السياق الخاصِّ بالآيةِ المُفَسَّرةِ . ولهُ صورٌ منها : الصورة الأولى : استفادتُه من السياق الحَاصِّ بالآيةِ المُفَسَّرةِ في تعيين مبهماتِ تِلْكَ الآيةِ . ومن أميْلَةِ ذلِك : ا – روي عن أبي مالك في قوله تعالى : ( •• ﷺ المُفَسَّرةِ . وتعيين هذه النفحة بألهَا الآخرة ، مستفاد من سياق الآية ، فإن الله تعالى أعقب ذكر النفخة بذكر البعث والقيام على وجه الأرض ، فقال تعالى

- (١) الدراسة التفسيرية رقم (٢٣٣) .
- (٢) الدراسة التفسيرية رقم (٣٢١) .

(٣) وهذه قراءة جمهور القُراء ﴾ ۞ ♦ ۞ ■ ۞ ۞ ۞ ♦ ۞ ■ ۞ ۞ ۞ ۞ ■ ۞ @ ♦ ۞ ■ ۞ @ ♦ ۞ ■ ۞ @ ۞ ۞ ۞ ■ ۞ ■ ۞ @

لح مه@ائ©> ¢©♦ یک∎@\ » وما بعدها من ﴿ □♦ \ □ \$ \* 0 » ، و ﴿ \ □ \$ ك \ م المارة عطفاً

- على ما قبلَها ، بِخِلافِ أبو السمَّال الذي قرأ بالكسْ فِيهِنَّ . البحر المُحيط (٢٥/١٠) .
  - (٤) الدراسة التفسيرية رقم (٣٠٣) .

(٥) الدراسة التفسيرية رقم (٤٠٥) .

> الصورة الثانية : استفادته من السياق الخاصِّ بالآيةِ المُفَسَّرةِ في تعيين مُفَسَّر الضمير : ومن أمثلَة ذلكَ :

 $\boxtimes \$ - \blacksquare \land \rightarrow \circ @ \bigcirc (\bigcirc \land \circ ?) \land = !) :$  عن أبي مالك في قوله تبارك تعالى هه صلح المعالي المعالي المعالي المناه السلام". ويؤخذ من ذلك السلام". ويؤخذ من ذلك السلام". ويؤخذ من ذلك أن الضمير في قوله تعالى : ﴿◘♦٦٦۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞ ﴾ ] الضمير في قوله تعالى : ﴿◘♦٦٨ عائدٌ على عيسى ابن مريم عليه السلام . وهو الظاهر لأن السياق في ذكره ، والضمائر السابقة . قال تعالى كلها عائدة علىه ≫™□❻⑨┪♡♦③ ⇐○⇙ⓒጲ党 凶癫↖党↗□•乌 彔•◐℟ⅅ ⅊⊠•♥♦党 ☵⅊♦③↗❷♦党 ▯©▸▢◉▢፲ ↔Შ◑ ⊠•७ ⇐◾◻杀ᇲ杀◙•๖ ୷♦ ▯ ♦◻⇒≏ ↕⊁◘Щ ・•♥♡ ♦□→≏৫ℓ♥♥ €₽₽₽ ♦ℓ□←☺₲₾⊠₩ №₽₽□•₽ ₽∞₽₹₽≈♦@₽ ⇐Ο∁□Φ□▤◙⇒∅Х♦□छेОऽ०ै◼▤♦⊼╓╱♦С҈∁☺Д⇒⋈°□Ш Ӿ७ёё♦⊼ ℤ⅃∙℩℗♦Ҵℰℤ℣ℨ℄ℯ℁ℨ℣ℤ∁♦ℇ⇔ℴⅆℒⅅϫℤℷℒ♦⅀ℰ℆ℴ℩℗⋕⊠∙₦♦ⅉ ⌀ѷ҂ᢗ᠋•▤∕ᡭ◈☀↺▤◱◻іѷѷӣ▯€৻ጲѷѽ∩≏▫◱́⌒➔⊐沙Ѻ⊒↓↗៷ѽ♦ҿ◼♦

<sup>(</sup>١) الدراسة التفسيرية رقم (٣٧٩) .

<sup>(</sup>٢) الدراسة التفسيرية رقم (٤٦) .

الصورة الثالثة : استفادته من السياق الخاصِّ بالآيةِ المُفَسَّرةِ في التمثيل للفظ العام بمثالٍ مُناسبٍ

الصورة الرابعة : استفادته من السياقِ الخاصِّ بالآيةِ المُفَسَّرةِ في تعليل وصفٍ قرآنيٍّ اشتملت عليه هذه الآية .

- (١) الدراسة التفسيرية رقم (٣٧٢) .
- (٢) الدراسة التفسيرية رقم (٣٦٢) .
- (٣) الدراسة التفسيرية رقم (٢٤٣) .

الصورة الخامسة : استفادته من السياق الخاصِّ بالآيةِ المُفَسَّرةِ في الاستدلال على صحةِ التفسير .

الصورة السادسة : تفسير الآية بسياق ما بعدها من الآيات .

. .....

الصورة السابعة : استفادته من السياق الخاصِّ بالآيةِ المُفَسَّرةِ في التعليل ، ومن أمثلته :

١ ـــ الربط بين آخر الآية وأولها برابط التعليل
 . فعن أبي مالك في قوله
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "﴿
 : "
 : "
 : "

ميت التراب ، قال: فقال عند ذلك : ( المالم المحكان مي التراب ، قال: فقال عند ذلك : ( المالم المحكان محكان محكان التراب ، قال: فقال عند ذلك : ( المحكان محكان محكا محكان محكان

- (١) الدراسة التفسيرية رقم (٢٦٤) .
- (٢) الدراسة التفسيرية رقم (٣٦٢) .
- (٣) الدراسة التفسيرية رقم (٤١٦) .
- (٤) الدراسة التفسيرية رقم (١٥٨) .

⋰<sup>(\)</sup>ᢤ♦×√ጲ▫℟₿ûѺ←☺ங™୷୷™ฃጲ©+™ ℿ**⋲**Ѻ☀໊℟ⅅ♦⊐

棠Ưℰℰ℅ℰℰ℅℗℩⊛ℿℿ♦ℿ℣℄⅀⅀ℴℴℴℽℋ⅁℣×☎洲ℿK℗ℰ℈℩ℽ

النساء ] ، وقوله عز وجل ] (انساء ] ، وقوله عز وجل الساء ] ، وقوله عز وجل

:

<sup>(</sup>١) الدراسة التفسيرية رقم (٢٧٤) .

<sup>(</sup>٢) الدراسة التفسيرية رقم (٣٤١) .

٣— عن أبي مالك في قوله عز وجل : (□□□♦●·\*< 0 (0 + 2 - 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0 + 2 ) (0

□♦۩♦♦♦₩₩ ٢♦♦♦₩₩₩ ٢٩♦₩₽₽₽₽₽₩₩\$

- (١) الدراسة التفسيرية رقم (٣١٠) .
- (٢) الدراسة التفسيرية رقم (٣٠٠) .
- (٣) الدراسة التفسيرية رقم (٤١١) .
- (٤) الدراسة التفسيرية رقم (٤٠٥) .

٤ \_ عن أبي مالك قوله : ( × ۵ ۶ ٤ محصد ﷺ < ब = ﷺ ٤ محصد © △ ♦ ٥ + ٩ + ٩ = ٩ €</li>
٤ \_ عن أبي مالك قوله : ( × ۵ ۶ ٤ محصد ﷺ < ब = ﷺ ٤ محصد © ○ ♦ ٥ + ٩ = ٩ €</li>
٤ = عن أبي مالك قوله : ( × ۵ ۶ ٤ 
٤ = ٥ = ٥ 
٤ = ٥ = ٥ 
٤ = ٥ = ٥ 
٤ = ٥ = ٥ 
٤ = ٥ = ٥ 
٤ = ٥ = ٥ 
٤ = ٥ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٤ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ = ٥ 
٢ =

- (١) الدراسة التفسيرية رقم (٣٦٩) .
- (٢) الدراسة التفسيرية رقم (٣١٢) .
- (٣) الدراسة التفسيرية رقم (٣٤١) .
- (٤) الدراسة التفسيرية رقم (٣٤١) .

◙♦₪₽☎Ѻ必७▤◻♦Щ个Ѻथ▤☀ề०; @ᡣ┇Ҁ┇┚⊀∿७७☜∿∿Ҁ⊴ฃёл©𝕫↔ ё♦∿ѧ ©ฦ≂∿◲◼◙іЀ∠♦◲◼◙♂┇Ҁड़ऀ∿☎ ┉∿ಎ∿४ӱ≈♦⋎७๕⇒⊐⊀☎ ⊀∿ಎ೮೪≈◙४;७७๙ ё⊻ІЖ ⊀∿७७≈⊡∿б⊐ฃ⊥Э

.<sup>(\)</sup>[٩.

٢ ــ وروي عن أبي مالك في قوله تعالى : "<□♦۩□\*\*0۩ ٢٠٠٨ ٢٠

لمحمد@ المعالم المحات التوبة". إن تفسير التناوش في الآية بالتوبة مأخوذٌ من قوله

. <sup>(۲)</sup>[۱۸ : النساء) ( ۲۶ 🕫 کی ©© که ۲۵ (۱۸ ) [النساء) ( ۲۰

- (١) الدراسة التفسيرية رقم (٣٩٨) .
- (٢) الدراسة التفسيرية رقم (٣٥٩) .
- (٣) الدراسة التفسيرية رقم (٣٥٤) .

الأحزاب: ١٨]<sup>(۱)</sup>.

الصورة الرابعة : استفادتُهُ من السياقِ العام للقرآن كُلِّهِ في توجِيْهِ ما ظاهِرُهُ الإشْكالِ . ومن أمثِلَةِ ذلِك :

التي تحدثت عن هلاك القرى وخرابما بعد نُزول العذاب . ومن ذلك قوله جل ثناؤه : ♦••■•■•\$\#× &\#\& [] 2•25&\$\@\[ @] 2-2% الا ] مىكا] @\[ ] 2~2% @& >•~&@\!@] 200 > ••{\&``@``@+20% & 10 / 10 / 2% = 0 || 770 1 - \& {\\_2}

□♦₪&™®™™®♦∆<^+%™ □♦&+%®®%&0®& %[الحج : ٥٤] وقوله

• [)

- (١) الدراسة التفسيرية رقم (٣٣) .
- (\*) الدراسة التفسيرية رقم (٣٠٠) .
  - (٣) الدراسة التفسيرية رقم (٧) .

الصورة الخامسة : استفادتُهُ من السياقِ العام للقرآن كُلِّهِ في ذِكْرِ نتيجةِ فِعلٍ حكاهُ الله جل ثناؤه في الآيةِ المفسَّرةِ . ومن أمثِلَةِ ذلِكَ :

١ \_ عن السدي، عن أبي مالك قوله: ﴿ ◘ ◘ ﴿ ۞ ۞ ♦ ۞ ۞ ۞ ♦ ۞ ۞ ۞ ♦ ۞ ۞ ۞ ♦ ۞ ۞ ۞ ♦ ۞ ۞ ۞ ♦ ۞ ۞ ۞ ♦ ۞ ۞ ۞ ᠄᠄⅃ℴℴℽⅆℽ℩ℿℰℯ⅄ℋℌℳℯℋℽ℩ℿ℅ℋℯ℁ℭℎ℩ℍKℋ℩ℬℯ℁℅⅃℁ℭℾⅆℰℾℽℽ "يحسدون محمدا ﷺ حين لم يكن منهم ، وكفروا به" . اشتمل هذا التفسير على نتيجةِ حسدِ اليهود للنبي ﷺ وهو الكفر والتكذيب به ، وهذا المعنى مأخوذٌ من نظائر هذه الآية ، في قوله تعالى ★∥୶୷⋩७७¢⋈┖ӱӏ⋈╫ѷथ≌∁♦∛⋈⊴┚ѷड़⋺≏♦↗∥≙⊠ӏ ୶०७७∙ख♦⊐»: ᡅ᠔ᢤᢁᠷ᠋ᡩ᠅᠘ᢂ᠕ᢀᡧ᠋ᡏ᠈ᡷᡩᠾᢂᢖᢀᢤᡘᡊ᠐᠔᠖ᡆ᠖ᡧᢕ᠔ᠽ᠑ᢀ᠐ᠺᢤ ♦≍⇦ጲ乌ㅅ∥୶৴ϟ•❼◼≈♦↖≈♏◻杀•ጲ☞∿٫▦♦ᢤ⇔ⵔ♦ℑ┍₻◪ة•岛 ☎ैैेैे□➔▫♦३♦६ँँँ२००♥ँँँँँँ२००४४ँँँ४००ँ∎ॿॕ॰▫☎ैैे□к७ँँछछेँछेँ ⌀◼≈♦⋉★⋬⋳⋏⋩⋺◘♦⋳⋳⋺∎⊒⊷▯ฃฃฃ⊙◙⊴∍☎⋩⊐⋉७⊠ฃ∙Ѐ 杀∕⊴☺♥Ѻ∀⊙छ≪⋻ €⋭й३३ ∞⋴⋳⋭७४∰∁∙≣౫ѿѽ≻⊁ ℰℰ℗ℌⅆ⅌ⅉⅆ⅌ⅉⅆℷℋⅉⅉⅉⅆℴℿℿℳℛⅅ℗℟ⅆℙⅆ℄ℰ℈℈ℿ⅌ⅉ⅀ⅉℨ ◨♦▯◴◼∞♦Ւ◴ጲ๎๎шॊ⋧Ѐѱ҄ዾ҄ҹҵጲѷᆃℋℴ୷Ѐഺൖ∛ҏ҃Ӿ◙♦ॐՒӭጺ⊐Ш ∛፼∙∅♦⇔ѷ⊲ञ□↓↗ℳℴ୷♦፮∙▫☎♡⋉◾ጲ℗ℴ୷♦፮ጲՒℑ∏ጲ∛↓↗ℳℴ∧♦♥❑④ ጲϯϟϪϿ╡Ϛ╫ҴӞѬ҉҄҄҄҄҄҄҄Ӽѽ҈Ѿ҄҄҄҄҄҄҄҄҄҄҄҄҄҄҄҄҂҄ӹҏӹӯѿҀ҅҄Ҵ҄҄Ӹ҄ӹ҄҄ѽ҄҄҄҄҄҄҄ѽ҄Ҳѿ҉Ҁ R ی 👁 🖍 🗸 🗸 ﴾ [البقرة : ۸۹\_۸۹] . وقوله سبحانه وتعالى ⇔☆≿光炎 <8022寸•≧□◎◆□ 》: ⅆ⅃⅃ጲℋ℁℁ℤ≣♦ℑ⅂ℴⅆ℗ℾℰ♦ℨℤ⅃℩ℷ℗ℰ℞℧℄ⅆ℆ℍ℆ℷⅇℋℋℒℶ⅃ℿ

بين أبو مالكٍ في هذا التفسير أنرا مِن أنارٍ وفوعٍ هذا اللعن على الدين كفروا من بني إسرائيل ». وهو حُصُولُ المَسْخِ فيهم . وتعيينُ نوعِ المسخِ مأخوذٌ من ربط هذه الآيةِ بالآياتِ التي تحدثت عما

<sup>(</sup>١) الدراسة التفسيرية رقم (١٣٨) .

أنزِلَ على بني إسرائيل من العُقُوبات الإلهيةِ \_ ومنها المَسْخُ \_ بسبب كُفْرِهِم ، وعصيانِهم أمرَ ربجم (').

**المطْلَب الثابي : استفادتُهُ من السُنَّةِ والسيرةِ النبوية في التفسير .** بلغت عدد النُّصوص التي تدور حول السيرة النبوية في تفسير أبي مالكٍ الغِفاريِّ ما يقربُ من ثمانيةٍ وعشرين نصاً . وقد استفاد أبو مالكٍ منها في جملةٍ من المعاني، فمنها ماله تعلقٌ بأسباب الترول<sup>(۲)</sup>، أو تعيين مبهمات الآية<sup>(۳)</sup>، أو فيه تفسير للفظ<sup>(٤)</sup>، أو ذِكْرٌ لقصةِ الآية<sup>(٥)</sup>، أو فيه ذِكْرٌ

- (١) الدراسة التفسيرية رقم (١٦٤) .
- (٢) الدراسة التفسيرية للأرقام التالية : (٣٤) ، (٤٤) ، (٤٧) ، (١٣٥)، (١٥٦)، (١٦٦)، (٢٠٦) ، (٣١٢)،
  - . (TAA) ( (TAV) ( (TAT) ( (TV0) ( (TTT) ( (T01) ( (TTV) ( (TTV)
    - (٣) الدراسة التفسيرية للأرقام التالية : (٢٦٣) ، (٤٠٠) ، (٤٠٦) .
    - (٤) الدراسة التفسيرية للأرقام التالية : (٢٥) ، (٩٨) ، (٩٩) ، (٢٦٤) .
      - (٥) الدراسة التفسيرية للأرقام التالية : (٤٤) ، (٨٢) ، (٩٧) ، (٣٣٥)

لبعض غزوات النبي ﷺ<sup>(۱)</sup>. أو التعريفُ بنسب النبي ﷺ ويدخُلُ فيه الاستفادة من ذلك في الرد على أهل الأهواء من الشيعة<sup>(۲)</sup>. أما التفسيرُ بالسنة : فلم يُصَرِّح أبو مالكِ بذكْرِ الأحاديث النبوية في التفسير إلا حديثاً واحِداً ذكر فيه تأوُّل النبي ﷺ للآيةِ بفعله<sup>(۳)</sup>، وثمت قولين آخرين تظهرُ فيهما استفادتُهُ من السنة القولية في التفسير ، وإن لم يقع التصريح بذكر النبي ﷺ فيها<sup>(٤)</sup>. **ومن خلال الدراسة التفسيرية لهذه الأقوال يمكِنُ تسجيل بعض النتائج على النحو التالي**: أ**ولاً** : أبو مالك مُقِلٌ حداً في ذكره للأحاديث النبوية في التفسير . ويُفَسِّرُ ذلِكَ ما عُرِفَ به أبو مالكٍ في كُتُب التراجُم بأنَّهُ قليل الحديث<sup>(٥)</sup>. ثالياً : أسباب الترول جزءٌ من تاريخ السيرةِ النبوية ، وهي أكثرُ تلك المعاني تكرراً في تفسير أبي مالكِ الغفاريِّ ؛ لأثرها الأكبر في فهم معاني القرآن الكريم . ثالياً : تنوع المحالات والأغراض في الاستفادة من السيرة النبوية في التفسير .

**المطْلُب الثالث : استفادتُهُ من أخبارِ العرب وعاداتهم في التفسير .** بيَّن الشاطبي رحمه الله أ<sup>هم</sup>ية هذا المصدر من مصادر التفسير فقال : "ومعرفةُ عادات العرب في أقوالها وأفعالها ومحاريَ أحوالها حالة التتزيل ـــ وإن لم يكن ثمَّ سببٌ خاصٌ ـــ لا بد لمن أراد الخوض في علم القرآن منه، وإلا وقع في الشُّبهِ والإشكالات التي يتعذر الخروج منها إلا بهذه المعرفة"<sup>(٦)</sup>.

وقد بلغت عدد النُّصوص التي تدخُل تحت هذا المطلب خمسة نصوصٍ<sup>(٧)</sup>:

- (١) الدراسة التفسيرية رقم : (٣٨٦) .
- (٢) الدراسة التفسيرية رقم : (٣٧٠) .
- (٣) الدراسة التفسيرية رقم : (٣٤٤) .
- (٤) الدراسة التفسيرية للأرقام التالية : (٤٠) ، (١٦٢) .
- (٥) وصفه بذلِك ابن سعدٍ في كتابه الطبقات الكبرى (٢٩٥/٦) .
  - (٦) الموافقات (٤/٤٥١) .
- (۷) الدراسة التفسيرية رقم (۱۱۸) ، (۱۲٤) ، (۱٤٨) ، (۲۰۰) ، (۳۲٦) .

الأول: ما رواهُ السدي، عن أبي مالك قال: "كانت المرأة في الجاهِلية إذا مات زوجها، جاء وليه ، فألقى عليها ثوباً ، فإن كان له ابنٌ صغيرٌ أو أخٌ ، حَبَسها عليه حتى يَشِّبَ أو تَمُوتَ فَيَرِثُها، فإن هي انفلتت فأتت أهلَها، و لم يُلْق عليها ثوباً؛ نحت. فأنزل الله عز وجل : ﴿ •• @•♦ & ه @••■7.\*\* @□@ &• @ \$ الحصي حصي المحصي ( ٥٠ هـ هـ الله عن المحصي الله عن المحصي المحصي الله عن المحصي الله عن الم "(').

لحمد@۵¢۵×۲√∞۵\$۵♦م@۵♦مم®⊠۵>×۶0 لحمدیک\$<⊞یکی؟ قال: "کانوا يجلون السنة ثلاثة عشر شهراً ، فيجعلون المحرم صفراً ، فيستحلون فيه الحرمات ، فأنزل الله :

- (١) الدراسة التفسيرية رقم (١١٨) .
- (٢) الدراسة التفسيرية رقم (١٢٤) .
- (٣) الدراسة التفسيرية رقم (١٤٨) .

**المطْلَب الرابع : استفادتُهُ من أخبار بني إسرائيل في التفسير .** اشتملت أقوال أبي مالكٍ في التفسير على اثني عشر قولاً تظهرُ فيها استفادته من أخبارِ بني إسرائيل في التفسير<sup>(٣)</sup>.

وقد استفاد أبو مالكٍ الغِفاريُّ من هذه الأخبار، في محالاتٍ عِدَّة : منها تسميةُ مبهمٍ في الآية<sup>(٤)</sup>، وتعليلُ تسميةٍ<sup>(٥)</sup>، وتعليل صفةٍ<sup>(٢)</sup>، وبسطٌ لقصةٍ<sup>(٧)</sup>، وتعيينُ لكيفيةٍ أو مُدةٍ أُهِمت في القُرآن<sup>(٨)</sup>، وأخيراً ذِكرُ خَبَرِ موافقٍ في الجملةِ لمعنى الآية<sup>(٩)</sup>.

ومن خلال الدراسة التفسيرية لهذه الأقوال يمكِنُ تسجيل بعض النتائج على النحو التالي: أولاً : لا يلزم من رواية أبي مالكِ الغِفاريِّ لهذه الأحبار الجزْمُ بمقتضاها. بدليل أنّه يكون له في الآيةِ قولان مختلفان : فتارةً يكون كلا القولين مما يُروى عن بني إسرائيل<sup>(١٠)</sup>، وتارةً أحرى يكون أحد هذين القولين مذكوراً فيما يروى عنهم ، بخلاف القول الآخر<sup>(١)</sup>.

ثانياً : الغالبُ على أبي مالكِ أن يكون عرضه لهذه الأخبار والقصص مختصراً ؛ فلم يتعرض لكثيرٍ من التفاصيل التي ذكرها غيرُهُ ، باستثناءِ موضِعٍ واحِدٍ أطال فيه ، وذلك في قصةِ الذين خرجوا من ديارهم وهم ألوفٌ حذر الموت<sup>(٢)</sup>.

**ثالثاً** : غالبُ هذه الأقوال التي ذكرها أبو مالكٍ متوافِقٌ مع سياق الآياتِ المُفَسَّرةِ ، والمدلول اللغوي لألفاظها ؛ لذلِكَ فهي تدخُلُ تحت ما أُذِنَ بنقلِهِ من أخبارِ بني إسرائيل ، ويجوزُ روايتها للإعتبار ؛ لأنَّها ليست مما يخالفُ كتاب الله وسنة نبيه ﷺ .

رابعاً : أنَّ هذه الأخبار المأخوذةَ عن بني إسرائيل لا توضِّحُ أمراً يتعلقُ بالتفسير ، بل يكونُ التفسيرُ واضِحاً بدونها ، وقد يكونُ معلوماً من حيثُ الجُملة ، وتلك الأخبارُ لا تُفيدُ فيه زيادةً ولا قيداً<sup>(٣)</sup>.

> خامساً : الجزم بتعيين مبهمات القُرآن الكريم ، **لا يكونُ إلاَّ من طريقين** : أحدهما : أنْ تكون في الآيةِ دلالةٌ ظاهِرةٌ على هذا المعنى من جهةِ اللفظِ أو السياقِ . والثاني : أو يجيءَ بذلِكَ حبرٌ ثابتٌ عن رسول الله ﷺ . ويدخل فيما سبق أن يكون هذا التعيينُ مما اجتمعت عليه أقوالُ أهل التأويل<sup>(٤)</sup>.

**المطْلَب الخامس : تفسير القرآن باللُّغةِ .** يغلب على تفسير أبي مالكٍ الغفاري رحمه الله التفسيرُ اللفظي لألفاظ القرآن الكريم . وقد سلك في ذلك جملةً من الطُرُق ، على النحو التالي : أ**ولاً : تفسير اللفظ بما يقاربهُ في المعنى .** ومن أملَ<u>ت</u>هِ :

للمحصص¥یا• الحالی الحلم(''). ۲ \_ عن أبي مالك في قوله : ( □ ♦•• که • ۲۷ الحالی التفتدی منك<sup>(۲۱)</sup>. لتفتدی منك<sup>(۲۱)</sup>.

- (١) الدراسة التفسيرية رقم (١) .
- (٢) الدراسة التفسيرية رقم (٣) .
- (٣) الدراسة التفسيرية رقم (٢٨) .
- (٤) الدراسة التفسيرية رقم (٢٩) .
- (٥) الدراسة التفسيرية رقم (٣٨) .
- (٦) الدراسة التفسيرية رقم (١٢٥) .
- (٧) الدراسة التفسيرية رقم (١٢٠) .
- (٨) الدراسة التفسيرية رقم (١٤٠) .
- (٩) الدراسة التفسيرية رقم (١٧٨) .
- (١٠) الدراسة التفسيرية رقم (٣٣) .
- (١١) الدراسة التفسيرية رقم (١١٢) .
- (١٢) الدراسة التفسيرية رقم (١١٩) .

ع \_ عن أبي مالك ♦×每ጲ읍ㅅ✐ℛℰℰ ✿●°৫3□Ш♦᠖ᡣ•❶℟ℑ♦□» @•\$\$♦□♦₹\\ التكذيب('). ه \_ عن السدى ، عن أبي مالك قوله : ﴿٢٨ ٨ ٩ ٩ ٩ ٩ 8 ﴾ قال : [ أمة ]<sup>(٢)</sup>. ثالثاً : التفسير بالمثال . ومن أمثِلَتِه : ١ فسر أبو مالك الهباء المنثور بقوله : هو الذي يرى في الشمس الذي يدخل من الكوة<sup>(٣)</sup>. ۲ \_ عن أبي مالك قوله : (□•○♥□◊٠٠ ( ٤♦٦<□◊ • ٢ ٧٤ + ٤٤) عن أبي مالك قوله : (□•○♥□◊٠٠ ♦ ٤ + ٢ ٢ ٢ • ٢ • ٢ • ٢ بدر (٤). ۳ \_ عن أبي مالك في قوله ⅀Չℌ℁ℿℿℴ⅀ℷⅆℭℴⅆ℣℈ℭ℁ℍKℨℳℿℰℨℇ℣ℙℷ 0⊠₪₪₪⊮ » قال : أمر السنة إلى السنة ما كان من خلق أو رزق أو أجل أو مصيبة أو نحو ه ذا<sup>(0)</sup> قال : أول ما ينبت، تُسَمِّيه النبط هيور أ<sup>(٢)</sup>. ٥ \_ روى عن أبي مالك في قوله تعالى : ﴿ ◘ ♦ ۖ ٢٩ ٩٩ ٢٧ ٢ ٢ ٢ ٩٩ ٩٠ ٢٩ ٢٩ ٢٠ ٢٩ ٢٠ قال : الشيطان والأوثان (٧). ٦ \_ روي عن أبي مالك في قوله تعالى : ﴿ ◘♦ ٨ ⊠ ٢٩٩ \$® ◙ ◘♦ \$ ♦ \$ \$ \$ كا ◘ @ ◙ > قال: الشاهد عيسي عليه السلام ، والمشهود أمته (^). وهاهنا سؤالٌ لِمَ عدل أبو مالكِ الغِفاريُّ عن التفسير اللفظي إلى التفسير بالمثال في هذه الأَمْثِلَة؟ والجوابُ كما سيأتي بإذن الله تعالى في ثنايا الدراسة التفسيريةِ لتِلْكَ الآيات ، أنَّ عِللَ ذلكَ متنوعة :

- (١) الدراسة التفسيرية رقم (١٨١) .
- (٢) الدراسة التفسيرية رقم (١٧٣) .
- (٣) الدراسة التفسيرية رقم (٣٣٤) .
- (٤) الدراسة التفسيرية رقم (٣٣٨) .
- (°) الدراسة التفسيرية رقم (۳۷۳) .
- (٦) الدراسة التفسيرية رقم (٣٨٢) .
- (٧) الدراسة التفسيرية رقم (٣٩٨) .
- (٨) الدراسة التفسيرية رقم (٤١١) .

فَمِنْهُ ما اقتصر عليه مراعاة لسياق الآية ، فقال في قوله: " ( □ ♦ ٤ ٢٠٠٠٠ حـ ٥ ال : السقم"(). والضراء جاءت في هذه الآية مقترنة بالبأساء . ومنْهُ التمْثيلُ والتنبيهُ بالأدبى على الأعلى ، كما في تفسير أبي مالك لقوله »": ومنْهُ العُدُولُ إلى المِثال لأنَّ اللفظ مُبْهِمٌ غيرُ مُبيَّن كما في تفسير قوله تعالى " ﴿ □♦۩♦۩؇۩٢۩؊ڲ٦٢٢؇٦؇٢٩٢٩٩٩٩٩ ۞۩۞♦٢؇۩٦٢ ﴾ قال: : يطلقها وليس لها من الأمر شيء"<sup>(")</sup>. ومنْهُ التمثيلُ بأشَدٍّ وأعتى من يَدْخُلُ في عموم الآيةِ ، تنبيهاً على خَطَرهِ ، وعظيم أثرهِ ، كما في يعنى : رؤس اليهود ، وكعب بن الأشرف"(٤). وعلى النَّقِيْض من سابقِهِ ، فمِن عِلل العُدُول إلى الِثال دون التفسير اللفظي ، التمثيلُ بأ عْظَم ، وأفْضَل ما يدْخُلُ تحت عموم الآيةِ ، ومنهُ قول أبي مالكٍ ﴿ ٩٠@٦ ◘ ◘ ◘ ◘ ◘ ◘ ◘ ٢ ו®♦۞+۞€ » قال : آمن<sup>(°)</sup>. رابعاً : التفسير باللازم . ۱ \_ روي عن أبي مالك ﴿ مُرْكَظُهُ ۞ ۞ كُمار ۞ ۞ ﴾ قال : لذي ستر من الناس(``).

۲ \_ روي عن أبي مالك في قوله تعالى : ﴿ مَرْجَعَهَا ﴾ كَانَ ! عَانِي مَدْرُ اللهُ ﴾ ﴾ كَانَ ! عَانَ البينة<sup>(٧)</sup>. ۳ \_ روي عن أبي مالك في قوله تعالى : ﴿ مَرَجَعَها ﴾ في عالى : فراغاً<sup>(٨)</sup>. ٤ \_ روي عن أبي مالك في قوله تعالى : ﴿ مَكَ<sup>تَهام</sup> • هم كَانَ اللهُ اللهُ ﴾ قال : فراغاً<sup>(٨)</sup>. ليَحضُرُ نَّها<sup>(٩)</sup>.

- (١) الدراسة التفسيرية رقم (٣٢) .
- (٢) الدراسة التفسيرية رقم (٤١٧) .
- (٣) الدراسة التفسيرية رقم (٤٦) .
  - (٤) الدراسة التفسيرية رقم (٥) .
- ٥) الدراسة التفسيرية رقم (٤١٣).
- (٦) الدراسة الفسيرية رقم (٤١٤) .
- (٧) الدراسة التفسيرية رقم (٤١٥) .
- (٨) الدراسة التفسيرية رقم (٣٩٧) .
- (٩) الدراسة التفسيرية رقم (٣٩١) .

۲ \_ عن أبي مالك في قوله : (••≈♦≣۲ × Ø @ @ @ 2 2 9 ♦ □ @ Ш □ 2 × Ø @ حمد@000@∆ □ ♦ ® \$ & Ш □ 2 × Ø @ حمد @ @ Ø V & @ @ ♦ ا• \$ & B & & D ~ & حمد مرح + ) ، قال : يعلمها الله<sup>(۲)</sup>.

٧ \_ عن أبي مالك في قوله : ﴿۩۩۩٠٠®۩•\* &&۞۩٦۞۞ ۞ ♦∀٦≈> ٥•×&0®؟؟ ، قال : رجلٌ يأمر بمعروف ، وينهى عن المكر<sup>(٣)</sup>.

۹ \_ عن أبي مالك قوله : ﴿ @•طلاكا ﴾ \$ \$ \$ \$ قال : يستخلص<sup>(°)</sup>. ۱۰ \_ روي عن أبي مالك في قوله : ﴿ ٢٠٠ \$ 3 ♦ ◄ ♦ ٢ • € ◘ ٢ ﴾ قال : لم يتغير<sup>(١)</sup>. ۱۱ \_ روي عن أبي مالك في قوله : ﴿ □•۞ ۩ \* • < ◘ \$ 0 \* • \$ 6 \$ 0 \$

> □•⊠♥ ©\$&\&\$# >قد غفرت له ذنوبه<sup>(٧)</sup>. ١٢ ـــ روي عن أبي مالك في قوله : ﴿ \$♦♦ ۞۞۞۞ \$

> ۱۳ ــ روي عن أبي مالك في قوله : ﴿ ₩⊠©©®★&v× ﴾ قال : أذلة صاغرين<sup>(٩)</sup>.

## خامِساً : حمل اللفظ على ظاهره .

۱ ــ روي عن أبي مالكِ في قوله تعالى : "﴿ ◘♦ ڂ ٮۿ ۗ ▲ ۗ۩۪۞، ۞ ⊠ا ≥٩٦ ◘ ڂ ٢ ۩ ◘ ◘ ٢ ڡ ٧ ۞ ♦ ٮۿ ♦ ٩ ٩ € \* ٦ ڂ ٮۿڡۮ ▲ ۞ ⇔ ٦ ۩ ؟ ۵ ٦ © ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ♦ ٣ € \* ٢ ٧ ثم ح حمد محد ۵ ٢ ٢ ۩ ■ ٦

- (١) الدراسة التفسيرية رقم (٣٩٥) .
- (٢) الدراسة التفسيرية رقم (٣٥٤) .
- (٣) الدراسة التفسيرية رقم (٢٨٦) .
- (٤) الدراسة التفسيرية رقم (٢٤٧) .
- ٥) الدراسة التفسيرية رقم (١٠٢) .
  - (٦) الدراسة التفسيرية رقم (٦٠) .
  - (٧) الدراسة التفسيرية رقم (٤٢) .
  - (٨) الدراسة التفسيرية رقم (٦) .
- (٩) الدراسة التفسيرية رقم (٢٣) .

جمعه ( الله ﷺ ويجدونه في كتبهم ، وكانوا به مؤمنين قبل الكتاب ، كانوا آمنوا بمحمد ﷺ وعرفوا أنه رسول الله ﷺ ويجدونه في كتبهم ، وكانوا به مؤمنين قبل أن يبعث . فلما بعثه الله كفروا وجحدوا وأنكروا ، فذلك خروجهم من النور ، يعني : من إيمالهم بمحمد ﷺ قبل ذلك ، ويعني بالظلمات: كفرهم بمحمد ﷺ . **يؤخذُ من هذا التفسير** أنَّ أبا مالكٍ أجرى لفظ الإخراج في الآيةِ على ظاهره ، وهو أن الآية مختصة بمن كان كافراً ثم أخرجهم الله تعالى من ذلك الكفر إلى الإيمان ، أو كان مؤمناً تُمَّ أُخْرِ حوا من الإيمان إلى الكُفْرِ<sup>(۱)</sup>.

٢ \_ عن أبي مالك في قوله تعالى
 ٢ \_ عن أبي مالك في قوله تعالى
 ٢ [إذا دخلت بيتا فيه ناس من المسلمين فسلم عليهم ، وإن لم يكن فيه أحد ، أو كان فيه ناس من المسلام علينا وعلى عباده الصالحين"<sup>(٢)</sup>.
 ٣ \_ عن أبي مالك في قوله تعالى
 ٢ [ • ٤ حمصان الموت"<sup>(٣)</sup>.

سادساً : تفسير اللفظِ بجزءٍ من معناهُ :

اقتصر أبو مالك في تفسيره للقنوت على الإقرار ؛ دفعاً للإشكال في ظاهر الآية ، فيما لو فُسِرَ القنوتُ بالطاعة \_ كما في المعنى اللغوي \_ إذ الآية لفظها لفظ العموم ، والتفسير بالطاعة يُشكل عليه وقوع كثير من الجن والإنس في المعاصي ، وهذا يتنافى مع العموم<sup>(ئ)</sup>. ٢ \_ روي عن أبي مالك في قوله : ﴿ الله المحاصي ، وهذا يتنافى مع العموم<sup>(ئ)</sup>. ٨ ك \_ روي عن أبي مالك في قوله : ﴿ الله المحاصي ، وهذا يتنافى مع العموم<sup>(ئ)</sup>. ١ ك \_ روي عن أبي مالك في قوله : ﴿ الله المحاصي ، وهذا يتنافى مع العموم ملاك ك حيف المالي في قوله : ﴿ الله المحاصي ، وهذا يتنافى مع العموم<sup>(ئ)</sup>. ١ ك \_ روي عن أبي مالك في قوله : ﴿ الله المحاصي ، وهذا يتنافى مع العموم<sup>(ئ)</sup>. ١ ك \_ روي عن أبي مالك في قوله : ﴿ الله المحاصي ، وهذا يتنافى مع العموم ٢ ـ موع عن أبي مالك في قوله : ﴿ الله المحاصي ، وهذا يتنافى مع العموم ٢ ـ موع عن أبي مالك في قوله : ﴿ الله المحاصي ، وهذا يتنافى مع العموم ٢ ـ موع المالي في قوله : ﴿ الله المحاصي ، وهذا يتنافى مع العموم ٢ ـ موع عن أبي مالك في قوله : ﴿ الله المحاصي ، وهذا يتنافى مع العموم ٢ ـ موع عن أبي مالك في قوله : ﴿ الله المحاصي ، وهذا يتنافى مع العموم ٢ ـ موع عن أبي مالك في قوله : ﴿ الله المحاصي ، وهذا يتنافى مع العموم ٢ ـ موع عن أبي مالك في قوله : ﴿ الله المحاصي ، وهذا يتنافى مع المحاصي المولي في المالي الماكن بعنار مع المو المالي المالي المالي مع المحاصي ، وهذا تفسيرُّ بجزءٍ من المعنى . فالجنَّةُ هي البستان باعتبار محموعه المشتمل على الأرض والشجر والبناء<sup>(٥)</sup>.

- (١) الدراسة التفسيرية رقم (٥٩) .
- (<sup>۲</sup>) الدراسة التفسيرية رقم (۳۳۲) .
- (") الدراسة التفسيرية رقم (٤٠٢) .
- ( ) الدراسة التفسيرية رقم (٢٦) .
- (١١) الدراسة التفسيرية رقم (١١) .

سابعاً : تبيين بعض الأساليب العربية التي نزل بما القرآن الكريم :

الحذف والاختصار<sup>(۱)</sup>. ومن أمثلة ذلك :

١ فروي عن أبي مالك في قول الله
 ٢ فروي عن أبي مالك في قول الله
 ٢ فقال : "كانت المرأة إذا كانت عند ولي رغب عن حسبها أو حُسنها
 ٢ شك أبو بكر في لم يتزوجها ، و لم يترك أحدا يتزوجها"<sup>(٢)</sup>.

٣ \_ وعن أبي مالك في قوله تعالى : **(□♦@٠٠**@\$\$\$ **U\$\$\$\$ U\$\$\$\$\$\$\$\$\$** @••★ى]#\*d\*>\$\$\$@\*\$\$\$\$@★□\$M&) قال : "يتقون مساءتكم" . وفيه تعيينُ المحذوف المُقَدَّر لمفعول ﴿ 3\$@\*\$\$(+□\$M&)<sup>(٤)</sup>.

بمحمد ﷺ . وفيه تعيينُ المحذوف المُقَدّر لمفعولٍ ﴿ ۞♦٩٧٦۞♦ ﴾(°).

- ●التقديم والتأخير<sup>(٢)</sup>:
- (١) تأويل مشكل القرآن (صـــ ٢١٠) .
- (٢) الدراسة التفسيرية رقم (١٤٨) .
  - (٣) الدراسة التفسيرية رقم (١٥٨) .
  - (٤) الدراسة التفسيرية رقم (١٨٦) .
  - (٥) الدراسة التفسيرية رقم (٨٤) .
- (٦) تأويل مشكل القرآن (صـــ٢٠) .

روي عن أبي مالك في قوله تعالى : ﴿ ۞□0۞٭♦◘<□\$ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ™ © ™ © ○○×۞© ¬ ٦♦۞ ۞ ۞ ۞ ۞ قال : "كأنك حفي بهم حين يأتونك يسألونك ". ويؤخــذُ منه أنَّ في الآيةِ تقــديماً وتأخــيراً ، فقــوله : ﴿ ٦♦۞ ۞ ۞ ۞ ص ۞ متعلقٌ بــ ﴿ ۞□0۞٭♦◘<□ ◊ ۞ ۞ ، والمعنى يسألونك عنها كأنك حفيٌ بهم<sup>(۱)</sup>.

الفة ظاهر اللفظ معناه<sup>(٢)</sup>:

المبْحَثُ الثالث : معالِمُ بارزةٌ في تفْسيرِ أبي مالكِ الغفاريِّ . أولاً : عنايتُهُ بتوجيه الآياتِ التي يُتوهَّمُ من ظاهِرِها الإشْكال . اعتنى أبو مالكِ رحمه الله بتوجيه ما ظاهره الإشكال من الآياتِ القرآنيةِ . ولعل المتأمل في هذه التفسيرات يُمْكِنُهُ أن يستنبطَ أسباب الوقوع في الإشكال ، وطُرُق دفعه التي سلكها أبو مالكِ في هذا الباب .

## فمن أهم أسباب الوقوع في الإشكال :

- (١) الدراسة التفسيرية رقم (٢٢٨) .
- (٢) تأويل مشكل القرآن (صــ٧٧)
- (٣) الدراسة التفسيرية رقم (١٣٨) .
  - (٤) الدراسة التفسيرية رقم (١٦) .

**وطريقَةُ دفع هذا الإشْكال** هو من جهتين ، **الأولى** : بالتأمل في السياقِ العامِ للقرآن كُلُهِ ، ومحاولةِ سبر الآياتِ التي تحدثت عن نظير موضوع هذه الآية التي أُستُشكَل ظاهرها .

- (١) الدراسة التفسيرية رقم (١٥١) .
- (٢) الدراسة التفسيرية رقم (٣٠٠) .
- (٣) الدراسة التفسيرية رقم (٢٦) .
- (٤) الدراسة التفسيرية رقم (٧) .

٣ ـــ توهم استحالة المعنى في حق الله جل ثناؤه .

## 

عن أبي مالك قال: ﴿□•◘■۞۞ٮۿ٦ ٦♦ڂؿ•۩؇؇۞⊠ٮۿ ۞۞۩ڲ٦•۞ٮۿ ٧△ڂؚڝؾ• ٢٠٥٦ ٦ ۞ڂ۞۞۞ڲڲ۩٦٦ ۞ ڡۣ۞۞ڝٮۿ٦ ٦♦ڂؿ٠؇؇۞ڝ؞ ﴾ هذه مفصولة أطاعاه في الولد، ﴿□•◊♦ڂ۞۞ڝ=۞ ڂٮۿ٦ + ٦♦۞٩ٮۿ

@♦≠¤\$@\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$ ) وقال : هذه لقوم محمد ﷺ<sup>(۳)</sup>.

تعدد الضمائر

- (١) الدراسة التفسيرية رقم (٤٤) .
- (٢) الدراسة التفسيرية رقم (٨) .
- (٣) الدراسة التفسيرية رقم (٢٣١) .

ثانياً : اهتمامه بالكُلِّياتِ التَّفْسيرية . الكليات التفسيرية هي : "ورود لفظ أو أُسْلوب في القُرآن كُلِّهِ على معنىَّ أو طريقةٍ مُطَّرِدةٍ أو أغْلبيةٍ <sup>(٣)</sup>. ولأبي مالكِ الغفاريِّ اهتمامٌ كبيرٌ بمَدًا الأُسلوبِ التفسيري **وقد ظهر ذلِكَ واضحاً في** الصُّورةُ الأولى : ذِكْر كُلياتٍ مُطَردة . ومن أمثِلَةِ ذلك قوله : "(الأليم ) الموجعُ في القُرآن كُلَّه <sup>(1)</sup>. وقولُهُ أيضاً : " كُلُّ سُلْطانٍ في القُرآن فهو حُجَّةٌ <sup>(0)</sup>. ومن أمثلته ما رواه السُّدِّيِّ ، عن أبي مالك قال : "[ما كان في القرآن] ﴿ وَهِنَ أُمْثِلَةِ ذلك قوله : "(الأليم ) الموجعُ في القُرآن كُلَّه <sup>(1)</sup>. وقولُهُ أيضاً : " كُلُّ سُلْطانٍ في القُرآن فهو حُجَّةٌ <sup>(0)</sup>. ومن أمثلته ما رواه السُّدِيِّ ، عن أبي مالك قال : "[ما كان في القرآن] ﴿ وَهِنَ هُولَهُ عَلَي اللهِ اللهُ العُولَةُ عَليهِ العُرانِ في القرآن أُلَّهُ اللهُ المُولِقُلُمُ النَّالِي العُرانِ في القرآن ومن أمثِلَةِ ذلك مُوله : "(الأليم ) الموجعُ في القُرآن كُلَّه <sup>(1)</sup>. وقولُهُ أيضاً : " كُلُّ سُلُطانٍ في القُرآن فهو حُجَّةٌ <sup>(0)</sup>. ومن أمثلته ما رواه السُّدِيِّ ، عن أبي مالك قال : "[ما كان في القرآن] ﴿ وَمَا مُؤْلَمُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ عنهُ القُرآن عُلَّهُ اللهُ اللهُ على القرآن. مُوها مُولام الي المالي الذي الذي الذي القرآن في القرآن . ينقطع<sup>(0)</sup>.

- (١) الدراسة التفسيرية رقم (١٥٤) .
- (٢) الدراسة التفسيرية رقم (٢٣٩) .
- (٣) كُليات الألفاظِ في التفسير (٢٩/١) .
  - (٤) الدِّراسة التفسيرية رقم (٣) .
  - ٥) الدّراسة التفسيرية رقم (١٤٤).
  - (٦) الدِّراسة التفسيرية رقم (١٢) .
  - (٧) الدِّراسة التفسيرية رقم (١٥٩) .

والآخر : : «•• ◘ ■ □ ۵ • • ای ⊠ ۵ ۵ ۵ گی II X لحمینی ۵ ← ۲۵ تا ۵ کو گی II کر مینی ۵ ← ۲۵ تا ۵ کو گی II

الصورة الرابعة : تكرار بعض التفاسير المنقولة عن أبي مالكِ الغِفاريِّ لنظائر اللفظ ، فيأتي مَن بعدهُ فيصوغُ ذلِك كُلِّيَةً مطَّرِدةً أو أغلبية . ومن أمثلة ذلِك : ١ – ما رواهُ السُّدي ، عن أبي مالك في قوله : ﴿ ٢٥٥ ٣٣٥ ٣٣٥ ٣٣٥ ٣٥٥ ٢ ٤ قال : "يعذبون فيها" . كرّر أبو مالكِ هذا التفسير في مواطن متعددة ، وفيه التَنْصِيْصُ على أنَّ أصحاب النَّار هم الذين يعذبون فيها ، ولعل سبب ذلك : اسْتِشْناءُ موضعٍ واحدٍ فقط ، وهو قوله تعالى : ( ٢٠ ٣٠ ٢٩ ٢٥ ٢٢ ٢٠ ٢٥ ٢٠ ٢٥ ٢٠ ٢٥ ٢٢ ٢٠ ٢٥ ٢٢ ٢٠ ٢٥ ٢٢ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٢ ٢٥ ٢٠ ٢٥ ٢٢ ٢٠ ٢٢ ٢٠ ٢٢ ٢٠ ٢٠ ٢٢ ٢٠ ١٠ وقد أشار إلى هذا المحنى ابنُ فارسٍ في قوله :

- (١) الدِّراسة التفسيرية رقم (٢٦٥) .
  - (٢) الدِّراسة التفسيرية رقم (٤٤) .
  - (٣) الدِّراسة التفسيرية رقم (٨) .
- (٤) الدِّراسة التفسيرية رقم (٨١) .

ثالِثاً : اهتمامه بأسباب الترول . يُعَرَّفُ سببُ النُّزُولِ بأنَّهُ : "كل قول أو فِعلٍ نزل بشأنهِ قُرآنٌ عند وقوعهِ "<sup>(٦)</sup>. ومعرفةُ أسباب النُّزول والتَّفقه فيها من أهم العُلُوم التي ينبغي للمُفَسِّرِ أنَّ يعتني بها . قال ابن دقيق العيد : "وبيانُ سبب الترول طريق قوي في فهم معاني الكتاب العزيز <sup>"(٧)</sup>. وقال شيخ الإسلام ابن تيمية : "ومعرفةُ سبب الترول يُعِينُ على فهم الآيةِ ؛ فإنَّ العِلم بالسبب يُورِثُ العِلمَ بالمُسَبِّبِ<sup>"(١)</sup>.

والقول في أسباب الترول موقوفٌ على الروايةِ والسماعِ ، قال الواحدي \_ مبيناً من يحِلُّ له القولُ في أسباب الترول \_ : "ولا يحلُ القولُ في أسباب نؤول الكتاب إلا بالرواية والسماع ممن شاهدوا التتريل ، ووقفوا على الأسباب ، وبحثوا عن علمها ، وحَدُّوا في الطِّلاب"<sup>(٢)</sup>. وفي هذا النّصِّ فوائد :

الأولى : أنَّ روايةَ الصحابةِ في هذا الباب هي الأصْلُ ؛ لأنَّهم هم الذين شهدوا الترّيل ، ووقفوا على الأسباب . فما حاء عنهم صريحاً في كونه سبباً للترول فله حُكْمُ الرفع<sup>(٣)</sup>. الفائدة الثانية : أنَّ رواية التابعين لأسباب الترول تبعُّ لرواية الصحابة ؛ فهم قد عُرِفوا بالرواية عنهم ، والسماع منهم . وكانوا من علم أحوال الترول ".مترلةِ من شاهدها لقرب عهدهم بها ، واستفاضةِ أخبارها لديهم"<sup>(٤)</sup>. وقولُ التابعيِّ في ذِكْرِهِ لسببِ الترول يُحْكَمُ له بالرفعِ لكنَّهُ مرسَلٌ ، ويُشْترطُ لقبُولِهِ شرطانِ :

الشرط الأول : صحة السند إلى التابِعي نفسِهِ . الشرط الثاني : أن يرد له شاهدٌ مرسَل أو متصل ولو كان ضعيفاً<sup>(٥)</sup>. وعند تطبيقِ هذه القاعدة على أقوال مفسري التابعين في أسباب الترول ، نجد أنَّها لا تخلو من حالتين :

**الحالة الأولى** : أن ينفرد الواحدُ منهم بذكرِ سببِ الترول ، وفي هذا الحال لا يُقبل السببُ صريحاً ؛ لأنَّ فيه انقطاعاً ظاهراً ، وإن احتُمِلَ تفسيراً .

والحالة الثانية : أن يروي السبب اثنان أو أكثر ، وفي هذا الحال يُجْعلُ أصل ما حكوهُ سبباً ، وإن اختلفوا في تفاصيلهِ ، وخصوصاً إذا تكاثرت روايتُهم ، وورد عن جمعٍ منهم من غيرِ تواطؤٍ أو روايةٍ لأحدهم عن الآخر<sup>(۱)</sup>. وأبو مالكٍ الغفاريُّ أحدُ أولئك التابعين الذين اعتنوا بذِكر أسباب الترول ، وقد بلغ مجموعُ ما رُوي عنه ستةً وعشرين قولاً ، واستعمل فيها ثلاث صيغٍ للتعبير عن نزول الآي ، **وهي على النحو التالي** :

**الصيغة الأولى** : ( **نزلت في** ) وقد تكررت في ستة أقوال . دلت في ثلاثة مواضع على السبب المباشِرِ لترول الآية<sup>(٢)</sup>. وفي الثلاثة المواضع الأُخرى جاءت على سبيلِ التمثيل لعموم الآية<sup>(٣)</sup>. **الصيغة الثانية** : ( **فترلت** ) وقد تكررت في عشرة أقوال . ثمانيةٌ منها كانت صريحة في إرادة السبب المباشِرِ لترول الآية<sup>(٤)</sup>. والثلاثةُ الأخرى بخلافِ ذلك . فجاءت تارةً للإشارة إلى الحُكْم الذي تضمنته الآية<sup>(٥)</sup>، وتارةً من باب ذكر المثال للفظ العام<sup>(٢)</sup>، وأخيراً أُسْتُعمِلت لتصوير ما تصدق عليه الآية من الأحداث والمعاني<sup>(٣)</sup>.

**الصيغة الثالثة** : ( **فأنزل اللهُ** ) وقد تكررت في تسعةِ أقوالٍ . اُستُعملت في خمسةِ مواضعِ للدلالةِ على السبب المباشر لترول الآية<sup>(٨)</sup>. وفي أربعةِ مواضع اُسْتُعملت لأغراض مختلفة : فتارةً أراد بذلك بذلك النَّصَّ على أن هذا القول هو من كلام الله تعالى في الرَّدِ على قولِ أحبارِ اليهودِ<sup>(٩)</sup>. وتارةً أُخرى أراد التنبيه على أنَّ هذا الفِعْل الذي كانت تفعله أهلُ الجاهليةِ ، يَدْخلُ تحت معنى هذه الآيةِ<sup>(١٠)</sup>. وعَبَّرَ ثالثةً بهذه الصيغة وهو يريدُ أنَّ هذا الوحْهَ الذي ذكرَهُ مما يشْملُهُ معنى الآيةِ ،

- (١) أنواع التصنيف المتعلقة بتفسير القرآن الكريم للدكتور مساعد بن سليمان الطيار (صــ١٧٠ـــ١٧١) .
  - (٢) الدراسة التفسيرية للأرقام التالية : (١٥٦) ، (٣٠٩) ، (٣٢٧) .
  - (٣) الدراسة التفسيرية للأرقم التالية : (١٣١) ، (٣١٩) ، (٣٦٨) .
- (٤) الدراسة التفسيرية للأرقام التالية: (٣٤) ، (٤٧) ، (٢٦٦) ، (٣٣٧) ، (٣٨٦) ، (٣٨٦).
  - (٥) الدراسة التفسيرية رقم (٢٤٣) .
  - (٦) الدراسة التفسيرية رقم (٣١٢) .
  - (٧) الدراسة التفسيرية رقم (٣٢٦) .
  - (٨) الدراسة التفسيري للأرقام التالية : (٤٤) ، (١٣٥) ، (٣٦٣) ، (٣٧٥) . (٣٨٦) .
    - (٩) الدراسة التفسيرية رقم (٨٥) .
    - (١٠) الدراسة التفسيرية رقم (١١٨) .

وينْطَبِقُ عليه حكمها<sup>(۱)</sup>. ثُمَّ عَبَّر بما رابعةً ومقصودهُ بذلِك أنَّ هذه الآية نزلت تتحدَّثُ عن هذا الفعل وحكم الله جل ثناؤه فيه<sup>(۲)</sup>.

وبعد دراسة هذه الأقوال التي ذكرها أبو مالكٍ يمكن الوقوف على أهم النتائج في هذا الباب:

**أولاً** : أنَّ عبارة ( فترلت ) كانت أصرح عبارة استعملها أبو مالكٍ في حكايةِ سبب الترول الصـريح ، ومع ذلِك جـاءت للدِّلالة على التفسـير في مواطِن قليلة ، بينما جاءت صيغتا (نزلت في) وصيغة (فأنزل الله) متساوية في دلالتهما على الترول الصريح المباشر ، وكذا في دلالتها على التفسير . ويؤخَذُ من ذلِك أنَّ صِيغَ وعِبارات الترول التي اشتملت عليها آثار مفسري السلف ، هي قرائن قوية في إرادةِ سبب النُّزول ، وليست أصلاً يُحْكمُ به على أنَّ ورودها في الأثرِ يدلُ على أنَّهُ هو سببُ الترول المباشِر<sup>(٣)</sup>.

ثانياً : إنَّ عِلْم أسباب الترول من المواضع الصعبة في التفسير : ووجه تلك الصعوبة هو اختلاف الاصطلاح بين المتقدمين والمتأخرين في هذا الباب <sup>(٤)</sup>. وذلك أنَّ السلف قد يُعبِّرون بصيغ الترول ويريدون أنَّ لفظ الآية مما يشمل ذلِك المعنى ، لا أنَّه كان سبباً لتروله حقيقةً . فإذا كان ذلِكَ كذلك ، فإنَّ الجزم بأنَّ هذا الحدث ، أو تلك القِصَّة هي سببُ الترول ، أو الجزم بأنَّها من قبيل التفسير ، محلُ نظرٍ وتأمُّلٍ ، **وهي مسألةٌ تخضع لمجموعة من القرائن** . يُمْكِنُ استخراج بعضها من حلال الدراسة التفسيريةِ لأسباب الترول التي ذكرها أبو مالكٍ الغِفاري**ِّ وهي على النحو التالي :** القرينة الأُولى : النَّظرُ إلى الآيةِ المُوسَرَّةِ .

٢ – النَّظر في عموم اللفظ القُرآني أو خصوصه ومدى توافقه مع السبب المذكور في الترول .
 ٢ – القريق الثانية : النَّظرُ إلى سياق الأثرِ نفسه .
 ٢ – هل نصَّ المُفَسِّرُ على حادثَةٍ بعينها ؟

٢ — النَّظر في مضمون الحدث أو القصة . هل وقعت قبل زمن بعثة النبي على أن أو في أثنائهِ ، أو بعد وفاتِهِ ؟

(۱) الدراسة التفسيرية رقم (۱۲٤) .
 (۲) الدراسة التفسيرية رقم (۲۰۰) .
 (۳) المحرر في علوم القرآن (صـــ۱۳۳) ، المحرر في أسباب نزول القرآن (۱۲۰/۱) .
 (٤) الفوز الكبير في أصول التفسير (صـــ۱۲) .

القرينة الثالثة : النَّظرُ إلى كيفيةِ تعامُلِ طبقات المُفَسِّرين المحتلفة مع الحدث والقصة التي ذُكرَت في نزول الآية . ا — التأمُل في تعامل طبقات مُفَسِّري السلف ( وخصوصاً طبقة الصحابة ) مع الحدث الذي ذُكرَ في نزول الآية، هل تعرضوا له كسبب نزول ، أو كان ذِكْرهم لهذا الحدث من قبيل التفسير، وبيان الحُكم الذي تضمنته الآية ( مع عدم ذِكْرهم لعبارة الترول ) ؟ التأمُل في موقف المُفَسِّرين ( المصنفين في التفسير ) منه ، هل تعرضوا له كسبب نزول ، أو ذكروه مع إعراضهم عن التعامل معه كسبب نزول ؟
التأمُل في توافق كلمات مُفَسِّري السلف في ذكر سبب الترول أو اختلافهم .

لا حالتأمُل في توافق كلمات مُفَسِّري السلف في ذكر سبب الترول أو اختلافهم .
لا حالتأمُل في توافق كلمات مُفَسِّري السلف في ذكر سبب الترول أو اختلافهم .
لا حالت عقبهُ، وبين ما يكون فيه التعبير بعن ما هو من قبيل سبب الترول الماشر الذي تكون الآية نزلت عقبهُ، وبين ما يكون فيه التعبير بعنارة الترول والمراد بذلك التفسير وتضمن الآية للمعنى ، ولا يكون المراد حقيقة الترول .

رابعاً : موقِفُ أبي مالكِ الغِفاريِّ من النَّسْخِ . أبو مالكِ الغِفاريُّ مُقِلٌ حداً منْ ذِكْرِ النَّسْخِ في التفسيرِ ، حتى أنَّ القارئ لتفْسيرِهِ لا يجدُ ذِكْراً للنَّسْخِ إلا في تفسيرِ آيتين فقط ، روي عنه القولُ بالنسْخِ فيهما ، فما مُرادُ أبي مالكِ بالنَّسْخِ هُناكَ ؟ وكيف عَبَّر عنهُ . وللحوابِ على ذَلِكَ لابد مِنْ دراسة هذين القولين حتى يتبين لنا معنى النَّسْخِ عند أبي مالكِ الغِفاريِّ .

<sup>(</sup>١) انظر الدراسة التفسيرية رقم (١٨٦) .

المشركين على ما كان منهم مِنْ الاسْتِهزاء والتكْذيب ، بشَرْطِ التذكير والوعظ لهم . ذلِكَ الحُكْمُ قد نَسَخَتُه آيةُ النساء التي تُفِيْدُ النَّهْيَ عن القُعُودِ مع الَمُ شْركين بكُلِّ حالٍ حتى يخوضوا في حديثٍ غيره . وهذا الفَهْمُ هو المعنى الاصطلاحي للنَّسْخِ وهو "رفْعُ الحُكْمِ الثابِتِ بخِطابٍ مُتَقَدِّمٍ ، بخِطابٍ مُتَأخِرٍ عنْهُ"<sup>(۱)</sup>.

وأَهًا الموضِعُ الثاني : فقولُ أي مالكِ الفِفاري : ( ۞ ۞ ۞ 0 - % ۞ </t>

خامِساً : عنايةُ أبي مالكِ الغِفاريِّ بالوقْفِ والابتِداء . المُتأمِّلُ في تفْسيراتِ أبي مالكِ الغِفاريِّ المُنْقُولَةِ ، يجِدُ عِنْدَهُ عِنايَةً بالوقْفِ والابْتِداء ، لا سيما إذا تعلق به توهُمُ إشْكالٍ . وقد سلَكَ في هذا الباب طريقتين : الأولى : قراءة الآيةِ أَثْناءَ فسيرةِ ، ثم الوقف على موضعٍ يرى أنهُ الأنسبُ ؛ مراعاةً للمعنى ،

تُمَّ يُفسرُ بناءً على ذلك . ومن أَمْثِلَةِ هذِهِ الطريقَةِ :

- (١) روضة الناظر وجنة المناظر (١٩٠/١) .
- (٢) انظر الدراسة التفسيرية رقم (١١٤) .
- (٣) الموافقات للشاطبي (٣٤٤/٣) ، أنواع التَّصْنيفِ المُتَعَلِّقَةِ بتفسير القُرآن الكريم (صـــ١٤٤) .

المِثال الثابي : الوقْفُ على ﴿ ٢٠ الله الله فعن أبي مالك في قوله تعالى: ﴿ ٥٠٥ ٢ ٢٠ ٢٠

□♦ڰ♦Ⅱ٦ \$\@■■٢٢ \*\* < □♦0&0@\$+ \$ > قال: الوليد بن المغيرة . ﴿

» قال: مشاقا<sup>(۲)</sup>.

المثال الثالث : ما رواهُ السُّدي ، عن أبي مالك ، وسعيد بن جبير في قوله تعالى .... : « □♦٦♦ ڂ&•١۩٦٪ \$□م @٠٠؟ ◊ ٦٩٠؟ ◊ ۩□■♦©¢ ڂ \$H\#II ڂمهين <الك حصائل : " أمة محمد ﷺ ".

مالية (٣). منطق

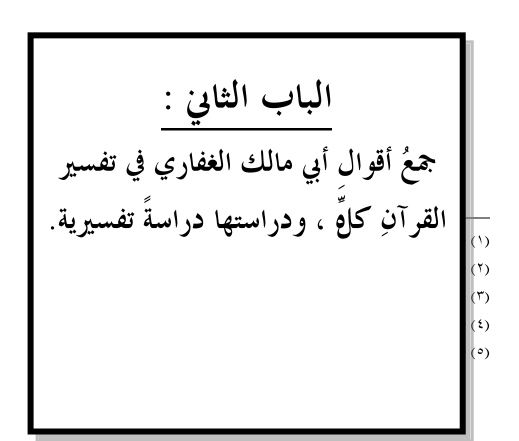
- (١) انظر الدراسة التفسيرية رقم (٣٦١) .
  - (٢) الدراسة التفسيرية رقم (٤٠٠) .
  - (٣) الدراسة التفسيرية رقم (١٥٧) .

الطريقة الثانية : التصريح بانقطاع أول الآية عن آخرها في المعنى ، واسْتِعْمالُ لفظة "مفصولة " للدِّلالةِ على ذلِكَ ، وهي من عبارات السلف المنقولة عنهم في باب الوقف والابتداء<sup>(۱)</sup>. ومِنَالهُ قولُ أبي مالكِ الغِفاريِّ العَمالَكِ الغِفاريِّ الأعراف : ٩٠٠]، قال: هذه مفصولة أطاعاه في الولد ، ( ٥٠٠هـ ٤ هـ ٢٠هـ ٤ هـ ٢٠هـ ٤ الأعراف : ١٩٠]، قال: هذه مفصولة أطاعاه في الولد ، ( ٥٠٠هـ ٤ هـ ٢٠هـ ٤ هـ ٢٠٠٠).

سادساً : مشاركة أبي مالك الغفاري في جملة من علوم القرآن والتفسير . اشتملت التفاسير المنقولة عن أبي مالك الغفاري على جملة من المعلومات التي تفيدُ في باب التفسير وعلوم القرآن ، وأكف هاهنا بذكر ما لم يسبق له ذكر : أولاً : ذِكْرُهُ لمجموعة من أسماء السور القرآنية في تفسيره . مثلُ سورة البقرة ، وآل عمران ، والنساء ، والمائدة ، والأنعام ، والأعراف ، وبراءة ، وبني إسرائيل ، والشعراء ، والتحريم"). ثانياً : تسمية آية من آيات القُرآن الكريم : وهي آيةُ الميراث<sup>(٤)</sup>. ثالثاً : ذِكْرُ أوائل في باب نزول القُرآن . وهو قول أبي مالك الغفاري : " أولُ شيء نزل من براءة : التي بعد الأربعين : (مجمعت ها محاله الميراث على هالك الغفاري : " أولُ شيء نزل من

(۱) أخرج ابن المنذر ، وابن أبي حاتِمٍ من طريقِ عکرمة عن ابن عباس : " (□ ♦ ٩ • □ ٨ □ ◘
□ > 
□ > 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> 
> </

- (٢) الدراسة التفسيرية رقم (٢٣١) .
- (٣) الدراسة التفسيرية رقم (٨) ، (٤٣) ، (٢٥١) ، (٣٠٦) .
  - (٤) الدراسة التفسيرية رقم (١١٤) .



(١) ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره معلقاً (٣٤/١) ، ونقله عنه ابن كثير (١/ ٣٨) ، و لم أقف عليه مسنداً .

فيبعث ذلك في نفسه قلقاً واضطراباً . والشكُّ لما كان يستلزم مثل هذه المعاني غلب إطلاقه على لفظ الريب حتى صار حقيقة عرفية فيه <sup>(١)</sup>. وقد روي نحو هذا عن ابن عباس ، وأبي العالية ، وسعيد بن جبير ، ومحاهد ، وعطاء بن أبي رباح ، ونافع مولى ابن عمر <sup>(٢)</sup>، وقتادة ، ورواه السدي عن أشياخه ، كما روي عنه أيضاً من قوله ، وعن الربيع بن أنس ، وإسماعيل بن أبي خالد ، ومقاتل بن حيان ، ومقاتل بن سليمان <sup>(٣)</sup>. وهذا التفسير هو المنقول عن أئمة اللغة <sup>(٤)</sup>، وهو محلُ اتفاق بين المفسرين ، قال ابن أبي حاتم رحمه الله : " ولا أعلم في هذا الحرف اختلافاً بين المفسرين <sup>" (°)</sup>.

## 

(١) المحيط في اللغة للصاحب ابن عباد (١٠/ ٢٦٦) ، مقاييس اللغة لابن فارس (٢/٣٢) ، الفروق اللغوية لأبي هلال العسكري (صـ11) ، الكشاف للزمخشـري (١/ ١٩) ، الـروض الأنف للسهيلي (٢/٢٩) ، مقدمة في أصول التفسير (صـ20) ، حلاء الأفهام (صـ٢٥٨) محاسن التأويل للقاسمي (١/٣٣٧) ، التحرير والتنوير للطاهر ابن عاشور (١/ ٢٢٢) .
(٢) نافع ، أبو عبد الله الفقيه المدني ، مولى ابن عمر ، من أئمة التابعين وأعلامهم ، مات سنة (١١) . الكاشف (٢/ ٢١) .
(٢) نافع ، أبو عبد الله الفقيه المدني ، مولى ابن عمر ، من أئمة التابعين وأعلامهم ، مات سنة (١١٧) . الكاشف (٢/ ٢٥٤) .
(٣) نافع ، أبو عبد الله الفقيه المدني ، مولى ابن عمر ، من أئمة التابعين وأعلامهم ، مات سنة (١١٧) . الكاشف (٢/ ٢٥٩) ، تقريب التهذيب (٢٠٨٦) .
(٣) تفسير مقاتل بن سليمان (١/٨٦) ، تفسير الطبري (١٣٣١) ، تفسير ابن أبي حاتم (١/٢٢) .
(٤) معاني القرآن للفراء (١/١١) ، معاني القرآن وإعرابه للزحاج (١/ ٢٨) ، معاني القرآن لأبي جعفر النحاس (٢٩ ٢) ، عابي القرآن لأبي عبيدة (١٠٢٦) ، عنيب اللغة لابن دريد (٢٠/١) .
(٩/ ٢٩) ، مجاز القرآن للفراء (١/١١) ، معاني القرآن وإعرابه للزحاج (١/ ٢٨) ، معاني القرآن لأبي جعفر النحاس (٢٩ ٢) ، عادي الغران الغربي عبيدة (١٩٢١) ، عليس اللغة لابن فارس (٢/ ٢٠٢) .
(٩/ ٢٥) ، محاز الفراء (١/١١) ، معاني القرآن وإعرابه للزحاج (١/ ٢٨) ، معاني القرآن لأبي حعفر النحاس (٢٩ ٢) ، عار الفران الفراء (١/٢٠٢) ، عريب القرآن لابن قتيبة صـ٣٩ ، جمهرة اللغة لابن دريد (٢٠/١٠) ، ومحني الفريز العربي الغربي بلغربي الغربي عبيدة (١٩٩٦) ، عريب القرآن لابن قتيبة مـ٣٩ ، جهرة اللغة لابن دريد (٢٠/٢٠) ،

۲ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا موسى بن أبي موسى الأنصاري <sup>(۱)</sup>، ثنا هارون بن حاتم <sup>(۲)</sup>، ثنا عبد الرحمن بن أبي حماد <sup>(۳)</sup>، عن أسباط <sup>(٤)</sup>، عن السدي <sup>(°)</sup>، عن أبي مالك : ( ₩ ◄ ◄ ♦ ₩
 ٢ - ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢
 ٢ - ٢</

△•◘℃◙⊠♦ ﴾ [النساء : ١٥٥]، ثم إن تفسير الختم بالطبع فيه بيانٌ لمعنى الختم في الأصل <sup>(۱)</sup>، وهو من باب تفسير اللفظ بما يقاربه في المعنى . فالختم والطبع وإن اشتركا في أصل المعنى \_ أي

(۱) موسى بن إسحاق بن موسى الخَطْمي الأنصاري ، أبو بكر الكوفي القاضي المقرئ ، ولد سق (۲۱۰) ، قال ابن
 أبي حاتم : كتبت عنه وهو ثقة صدوق . وقد روى عن هارون بن حاتم القراءات ، مات سنة (۲۹۷) . الجرح والتعديل (۸ / ۱۳۵) ، تاريخ بغداد (۲/۱۳) .

(٢) هارون بن حاتم التميمي الكوفي ، البزاز ، صاحب التاريخ ، المقرئ ، له اعتناء بالقراءات . ذكره ابن حبان في الثقات ، وقال النسائي : ليس بشيء ، قال أبو زرعة : كتبت عنه ولا أحدث عنه . سئل عنه أبو حاتم فقال : اسأل الله السلامة ،كان أبو زرعة كتب عنه ، فأخبرته بسببه فكان لا يحدث عنه وترك حديثه ، مات سنة (٢٤٩) . الثقات لابن حبان (٢٤١/٩) ، الضعفاء للنسائي (صــ٢٤٣) ، الجرح والتعديل (٨٨/٩) ، ميزان الاعتدال (٢٨٢/٤) ، تهذيب الكمال (٢٧٦/١) .

(٣) عبد الرحمن بن شُكيل ، أبو محمد الأسدي مولاهم ، المقرئ الكوفي ، قال الدارقطني : هو من كبار أصحاب حمزة وأبي بكر بن عياش في القراءة ، روى عنه جماعة ، ذكره ابن أبي حاتم و لم يذكر فيه جرحاً ولا تعديلاً مات سنة (٢٠٣) . الجرح والتعديل (٢٤٤٧) ، علل الدارقطني (١٩٧/٣) ، تكملة الإكمال (١٩٩/٣) .
(٤) أسباط بن نصر الهمداني بسكون الميم أبو يوسف ويقال أبو نصر صدوق كثير الخطأ يغرب من الثامنة .
(٣) معد : كان راوية السدي روى عنه التفسير . التقريب (٣٢١) ، عليقات ابن سعد (٣/٣٣) .
(٥) إسماعيل بن عبد الرحمن بن أبي كريمة السدي ... بضم المهملة وتشديد الدال ... أبو محمد الكوفي ، صاحب التفسير ... (٣) إسماعيل بن عبد الرحمن بن أبي كريمة السدي ... بن ٣٢٦) .
(٣) إسماعيل بن عبد الرحمن بن أبي كريمة السدي ... بضم المهملة وتشديد الدال ... أبو محمد الكوفي ، صاحب التفسير ... صدوق يهم ورمي بالتشيع ... (٣) ... التقريب (٣٦٢) ، طبقات ابن سعد (٣/٣٦) .
(٦) أسماعيل بن عبد الرحمن بن أبي كريمة السدي ... بضم المهملة وتشديد الدال ... أبو محمد الكوفي ، صاحب التفسير ... صدوق يهم ورمي بالتشيع ... (٣) ... التقريب (٣٦٢) ، طبقات ابن سعد (٣/٣٣) .
(٦) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١/١٤) بإسناد ضعيف حداً .. لكن ثمت قرائنُ تدلُ على أنَّ هذا الإسناد مع ضعفه ما هو إلا نسخة تفسيرية ، وأولُ هذه القرائن هو أنَّ ابن أبي حاتم نفسه مع علمه بمذا الجرح الشديد في هارون ابن حاتم ، يروي عنه في تفسيره ، مع تحريه في اخراج آثار التفسير بأصحً الأسانيد كما صرَّح هو بذلك في مقدمة التفسير (١/٤) ) ، وهذه هي القرينة الثائنة كثرة الأقوال المروية بمذا الإسناد فقد بلغت (١٣٧) قولا ...

التغطية والاستيثاق \_ إلا ألهما يفترقان في أن الطبع يفيد من معاني الثبوت واللزوم ما لا يفيد ه الختم<sup>(۲)</sup>. وهذا التفسير مروي عن ابن عباس ، ومحاهد ، والسدي ، ومقاتل بن سليمان <sup>(۳)</sup>. وبه قال ابن قتيبة ، والطبري ، والزجاج <sup>(٤)</sup>.

(١) مادة ختم في اللغة تدور حول أصلين : الأول : الفراغ ، وبلوغ آخر الشيءِ . والثاني : التغطية ، ومنه ختم البذر إذا غطاه ، والختم بمعنى الطبع من هذا الباب ، وحقيقته : التغطية على الشيء ، والاستيثاق من ألا يدخله شيءٌ . تفسير الطبري (١١٧/١٥–١١٨) ، معاني القرآن للزجاج (٨٢/١) ، تمذيب اللغة للأزهري (٣١٦/٧) ، مقاييس اللغة (٢٤٥/٢) .

(٢) الفروق اللغوية لأبي هلال العسكري (صــ ٨٥) ، ومفردات ألفاظ القرآن (صــ٢٧٤) ، شفاء العليل لابن القيم
 (٩-- ٩٢) .

قوله تعالى : 《 □ ♦ ( ∅ ∅ • ⊀ @ • ( € □ ⊀ ☎ ⊀ ∽ ∿ ∖ ∟ ⊴ ⇔ × ♦ <br/>
<

> ٢ ــ روي عن أبي مالك في قوله : ﴿ ۞♦< ٢۞۞۞۞ ♦ ﴾ قال : يترددون(°). الــدراســة التفســيرية :

> > اشتملت هذه الآثار على ثلاثةِ أُمور :

**الأول** : أنَّ مادة خلا تطلق في اللغة ويراد بما معنى : الانفراد والفراغ ، وهذه المعاني ترجع إلى أصل واحد : يدل على تَعّرِّي الشيء من الشيء<sup>(٢)</sup>. وهي كذلك تُستعمل أيضاً بمعنى المُضِي على سبيل التجوز ، وذلك إذا دخلت على نَصِّ يفيد معنى الزمن ؛ لأن الزمان لما تُصُوِّر فيه المُضي ،

(١) تفسير مقاتل بن سليمان (٣/١٣) ، تفسير الطبري (١٦٥/١) ، تفسير ابن أبي حاتم (٢/٤٤) (٣٣/١، ٩٠١).
(٢) مجاز القرآن لأبي عبيدة (٣/١٦) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـ١٧) ، تفسير الطبري (١٦٥/١) ، معاني القرآن للزجاج (١٧/١) .
(٣) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٢/٤٤) ، وإسناده ضعيفٌ حداً تقدم برقم (٢) ، وذكره السيوطي في الدر (٣) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٢/٤٤) ، وإسناده ضعيفٌ حداً تقدم برقم (٢) ، وذكره السيوطي في الدر (٣) أخرجه ابن أبي حاتم في قدم .
(٤) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٢/٤٤) ، وإسناده ضعيفٌ حداً تقدم برقم (٢) ، وذكره السيوطي في الدر (٣) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٢/٤٤) ، وإسناده ضعيفٌ حداً تقدم برقم (٢) ، وذكره السيوطي في الدر (٣) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٢/٤٤) ، وإسناده ضعيفٌ حداً (٣) معاير العربي (٢) ، وذكره السيوطي في الدر (٣) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٢) .

(٦) مقاييس اللغة (٢٠٤/٢) ، لسان العرب ( خلا ) .

فسر أهل اللغة خلا الزمان بقولهم : مضى الزمان وذهب ('). ولفظة «⇔ ۲⊠∎∎□۶ ۲ 🕿 ﴾ في الآية وُصِلت بإلى ، وعُرْفُها والأكثر فيها أن توصل بالباء . وقد عَلَّلَ أبو مالكٍ ذلك بأنَّ ﴿ ٢ ١٩ ◘ ◘ ◘ ◘ ♦ ♦ ٢٩ الله عامنا قد ضُمِّنَ معنى ذهبوا وانصر فوا ورجعوا إلى شياطينهم خالين بمم ، ويدل لهذا المعنى المقـــابلة بين قوله ﴿۞ ٢٠٠٠(→◘٦٢ ﴾ و﴿۞ ٢٢كا∎◘٧٦ ٢٢ في الآية . وعلى هذا التأويل لا يصلح في موضع ( إلى ) غيرها من الحروف ، لتغير الكلام بدخول غيرها مكالها (٢). والتفسير بالتضمين هو التفسير المروي عن أبي مالك ، وقد رجحه الطبري (")، ووافقه ابن كثير <sup>(٤)</sup>، وهو اختيار الزركشي <sup>(٥)</sup>، وابن عطية <sup>(٦)</sup>.

**الأمر الثابي** : أنَّ هذه الآية جاءت في سياق الحديث عن المنافقين وبيان صفاتمم ، ومنها استهزاؤهم بالمؤمنين، وموالاتمم للشياطين . ولما كانت لفظة ﴿٨⊠۞♦۞۞۞۞۞۞ ٨% ٢ ٢ ٢ في الآية عامة ، ذكر أبو مالك في تفسيره هذا مثالاً لمن يصدق عليه وصف الشيطنة ، وهم رؤوس اليهود ومنهم كعب بن الأشرف (٧). وخصهم بالذكر لعتوهم وتمردهم ، ومشابهتهم فعل الشياطين في صدهم عن اتباع النبي ﷺ ، والأمر بتكذيب ما جاء به . وثمَّت سببٌ آخر وهو أنه أراد بذكر اليهود التنبيه على أظهر هؤلاء الشياطين أثراً ، وأكثرهم قرباً من المنافقين ... وذلك يُفسرٍّ لنا الارتباط الوثيق والاتصال المستمر بين المنافقين واليهود ، والمتمثل في مؤاخاتهم والتحا كم إليهم . ويدل لذلك قوله تعالى ⌀◼◲іііі ♦᠙∙≈ ёё•ю□Ш »: 杀ଋ✎٭≙ى⊄∾௷᠅♦∿ଋᠬ©←◻杀☎ ಐ♦©←◘◙∇┖₯♦ "₶₭₨◘♦७್ىವೆೆೆഗ്റി⊍ ⊀∿ಎ∿▲≙ى⇔×♦ ৌ⊠⊞⊠©Л⊡ഺ☎ ಶى∐१ □□□□☆☆ 永 @ @ @ @ @ @ @ @ @ @ @ @ [ الحشر : ١١] ، وقوله تعالى : ﴿ ◘ • @ • \$ \$ & @ • • \$ • • • • • • • ở棠ć∿≉≎⊐Щ♦∂⊒ć©кк৫◙♦३००∽ጲ≙ໍ▲∥₅∽ϟ∙ỡ∎╗ѷण

ير ہ

**A** + & & > > > > **A** + **B** + 
<

(١) تفسير الطبري (١٨٠/١) ، جمهرة اللغة (١٤٣/٣) ، ومقاييس اللغة (١٣٣/٤) .
 (٢) سرليمان بن مِوْران الأسديُّ الكاهليُّ ، أبو محمد الكوفي ، الأعمش ، ثقة حافظ عارف بالقراءات ، وَرِعٌ لكنه يَخْلُسٌ ، مات سنة (١٤٨) . الكاشف (٢٦٤٤) ، تقريب التهذيب (٢٦١٥) .
 (٣) تفسير مقاتل بن سليمان (١٤/١) ، تفسير الطبري (١٨١/١، ١٢/٢٥هـ٥) ، تفسير ان أبي حاتم (٤٩/١) .
 (٤) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٣/١٥) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .

الدراسة التفسيرية :

فسَّر أبو مالك لعل الواقعة في كلام الله جل ثناؤه في الآية بــ(كي) ، وفي تفسيره هذا أمورٌ : ا**لأول** : أن هذا التفسير هو من باب توجيه ما ظاهره الإشكال في الآية ، إذ الأصل في لعلَّ ــ حيث وقعت في الكلام ــ أنها تفيد معنى الترجي والإشفاق ، وهما لا يحصلان إلا عند الجهل بالعاقبة ، وإطلاق هذا المعنى إنما يصح في حق المخلوق ، أما في حق الباري جل ثناؤه فهو متره عن ذلك<sup>(۱)</sup>.

الثابي : أن من معاني لعلَّ التعليل ، وذلك معنىً مسموعٌ في كلام العرب ، ومنه قول الشاعر : وقُلْــتُمْ لَنــا كُـفُوا الحُــرُوبَ لعَلَنَا .... نَكُفُ وَوَتَّــقُمْ لَنَا كُلَّ مَــوُثِقِ فَلمَّا كَفَفُنَا الحَــرْبَ كَانَتْ عُهُودُكُمْ .... كَلَمْحِ سَــرَاب فِي الفَلا مُتَـالِق<sup>(٢)</sup> والمعنى : قلتم لنا كفوا الحروب لِنَكُفَّ . ولو كانت " لعلَّ " هنا شكاً لم يكونوا وتَّــقُوا لهم كل موثق<sup>(٣)</sup>. وإلى هذا المعنى في التفسير ذهب مقاتل بن سليمان <sup>(٤)</sup>، وغيرُ واحدٍ من أهل اللغة وهو اختيار أبي جعفر الطبري<sup>(٢)</sup>، وابن القيم<sup>(٧)</sup> . وفي توجيه لعل في الآية قولٌ آخر : وهو أن لعلَّ على بابما بمعنى الترجي ، وذلك مصروفٌ إلى الناس ، فكأنه قيل : افعلوا ذلك على الرحاء منكم والطمع أن تتقوا <sup>(٨)</sup>. ويمكن الجمع بين القولين القولين بأن يُقال : إنَّ لعل وإن أفادت التعليل فإنه لم يَذُبْ منها معنى الترجي بالكلية ، لأن وحود

المعلول إنما يرجى عند وجود علته . فعبادة الرب سبحانه وتعالى مما يرجى بما أن تكون سبباً لتتحقق التقوى<sup>(1)</sup>.

الرابع : من فوائد هذا الأثر :

**الفائدة الأولى** : استخدام أبي مالكٍ هذا الأُسلوب في التفسير الذي يعتمد على سبر معاني اللفظة القُرآنية حيثُ وقعت في كتاب الله جل ثناؤه ، ثُمَّ استخراج المعنى الكُلِّي الذي تدور حولَهُ ، واستثناءُ ما يستثنى من الآيات ، وهذا ما أُصطُلِحَ عليه فيما بعد بالوجوه والنظائر ، أو الكليات التفسيرية الأغلبية .

**الفائدة الثانية** : تسمية سورة الشعراء ، وهو الاسم المشهورُ لهذه السورة ، جاءت التسميةُ به في كلام بعض الصحابة والتابعين ، رضي الله تعالى عنهم أجمعين<sup>(١)</sup>.

(١) أسماءً سور القرآن وفضائلها (صـــ٢٨٨) .

(٢) ذكره ابن أبي حاتم في هذا الموضع من تفسيره معلقاً (٦٢/١) ، وقد وصله في (٢٧٦/١) من طريق أبي بكر بن أبي موسى ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن بن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك عند قوله : ﴿ ◘◘۞۞۞۞۞۞۞۞۞ ۞ [البقرة : ١٦٥] يعني : شركاء . ويأتي برقم (٣١) . (٣) الأنداد في اللغة : جمع نِدٍّ ، والنِّدُّ ( بالكسر ) : هو العِدلُ والمِكْيَّ . تفسير الطبري (٢١٦/١) . <sup>(۱)</sup>. ورَجَّحَ الطبري هذا المعنى السياقي العام الذي فسَّر به أبو مالك ؛ لأن الأنداد في الآية نكرة في سياق النهي ، فهي تفيد عموم النهي عن الشرك ، وعن اتخاذ الشركاء من دون الله حل ثناؤه ، فيدخل في ذلك النهي عن شرك العادة وشرك الطاعة <sup>(۲)</sup>. وفي تفسير الأنداد في الآية بالشركاء فائدةٌ أخرى ، وهي الدلالة على أن أبا مالك رحمه الله كان يقرأ هذا الحرف \_ ( □□≎©⊠~& ♦ ) \_ بالجمع<sup>(۳)</sup>.

## 

١٠ \_ قال ابن أبي حاتم: "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى، ثنا هارون بن حاتم، ثنا عبد الرحمن بن أبي حماد، عن أسباط، عن السدي، عن أبي مالك في قوله
 ٢٠ حَكْمَ ٢٠ حَكْمَ ٢٠ حَكْمَ ٢٠ حَكَمَ الله ٢٠ حَكْمَ حَكْمَ ٢٠ حَكْمَ ٢٠ حَكْمَ ٢٠ حَكْمَ ٢٠ حَكْمَ ٢٠ حَكْمَ عَنْ الله مَعْن مَن حَام حَكْم حَكْمَ ٢٠ حَدْم حَكْمَ حَكْمَ حَكْمَ ٢٠ حَكْم ٢٠ حَكْمَ ٢٠ حَكْمَ ٢٠ حَكْمَ ٢٠ حَكْمَ ٢٠ حَكْم ٢٠ حَكْم ٢٠ حَكْمَ ٢٠ حَكْمَ ٢٠ حَكْمَ ٢٠ حَكْمَ ٢٠ حَكْمَ ٢

تفسير الشهداء بالشركاء تفسير على المعنى <sup>(°)</sup> ، فَسَّر فيه أبو مالك اللفظ بحسب السياق . وهو أيضاً تفسيرٌ للفُظة القرآنية بلفظةٍ قرآنية أخرى ؛ فقد تحدثت آياتٌ عدة عن دعاء المشركين لشركائهم ، ومنها قوله حل ثناؤه : ( ڝ ح ٢ الص ٢ الص ٢ الص ٢ الص ٢ الص الشركائهم ، ومنها قوله حل ثناؤه : ( ڝ ح ٢ الص ٢ الص ٢ الص ٢ الص الشركائهم ، المحت المحت : استعينوا بشركائكم الذين كنتم ترجون نفعهم ونصرهم ، فليساعدوكم على الإتيان بمثل سورة من القرآن . ووجه الارتباط بين المعنى اللغوي و المعنى

- (١) تفسير مقاتل بن سليمان (٣٦/١) ، تفسير ابن أبي حاتم (٦٢/١) .
  - (٢) تفسير الطبري (٢١٧/١) .

الــدراســة التفسيرية :

(٣) وهي قراءة الجمهور ، وقرئ هذا الحرف :( نداً ) على التوحيد ، وهي قراءةٌ شاذةٌ رُويت عن محمد بن السَّمَيْفَع . الكشاف (٤٧/١) ، تفسير الرازي (١٠٣/٢) ، الجامع لأحكام القرآن (٢٧٣/١) ، البحر المحيط (١٦١/١) . (٤) تفسير ابن أبي حاتم (٦٤/١) ، وإسناده ضعيف جداً تقدم برقم (٢) . (٥) فإن مادة شهد تدور حولَ أصول ثلاثةٍ : هي الحضورُ ، والعِلمُ ، والإعلامُ . مقاييس اللغة (٢٢١/٣) .

والأولى \_ والله أعلم \_ في تأويل لفظِ الشهداء في الآية أن يُحمل اللفظ على عمومه ، فيدخل فيه الاستعانة بمن يرجون نفعه ونصره من آلهتهم التي تُعْبَدُ من دون الله ، أو مَنْ يُدْعى ويُستنصرُ به منَ الأعوان والأنصار<sup>(٣)</sup>.

٢، ٣ – ٢٥ بن بي بي من بي من بي من بي مو بن من بي موسى بر حصاري ، ت تمارون بن من م، ت عبد الرحمن بن أبي حماد ، عن أسباط، عن السدي، عن أبي مالك قوله : ( الحام الا الا الحالية العلمي المساكن تحري أسفلها المارها"<sup>(٤)</sup>.

اللدراسة التفسيرية :

قَصَدَ أبو مالك رحمه الله من هذا التفسير بيان مشكل الآية . وبالتأمُل في تفسيره يمكن ملاحظة ثلاثةُ أمور ، فهو قد فسر كلمة تحتها : بأسفلها ، وهذا تفسير لفظي ، فَسَّرَ فيه اللفظ بما يقاربه في المعنى . كما أنَّه فَسَّرَ الجنة بالمساكن ، وهذا تفسيرُ بجزء من المعنى . فالجنَّةُ هي البستان باعتبار مجموعه المشتمل على الأرض والشجر والبناء . سُمِّيَ بذلك لأنه يسترُ مَنَ فيه بورق شجره وحوائط بنائهِ ('). واقتصر أبو مالك على هذا الجزء في تفسيره ؛ لينبه على أن المراد بالجُنَّة هنا : ما فيها من الشجر والبناء دون الأرض، فيندفع بذلك ما قد يتبادر للفهم من أن المراد بقوله الجنة . وهذا الفهم مردودٌ لأن الله جل وعز إنما وصف الجنات لعباده المؤمنين بكونما تجري من تحتها الأنهار ، ولو كانت الأنهار جاريةً تحت الأرض ، لم يكن لعيون العباد حظٌّ برؤية هذه الصفة إلا بكشف الساتر بينها وبينه (٢). والأمر الثالث الذي يظهر من هذا التفسير ، هو استفادة أبي مالك من نظائر هذه الآية في التفسير، فما قدره في تفسيره هذا جاء ظاهراً في آياتٍ أخرى كقوله ℋℿጲℋ℁℁ഺ℆ロ℮ℯ⅏ℛℼℿ♦⅀K℮ℯ℩⅏ጲⅉ⅌ℿⅆℴ℟ℿ℗℗℩℩ℴℳℋ ℰ୵♦‴ጲ∮൮ൖℿ℄ℿጲ℁®℁⅌ℴ℩ⅉℿ℁ℴℷ֎ℴ♦Չℤℷ℣ΩℿℷℸℿⅉℌℲ⅃ℴℷ℀ ↗ৼৢ∠&#₿♦₲☎₯₯₵₵•₵₵₡₢₼₣ ♦×₲₡₢₼₡₢₼₣ ₲₶₲₿₵•₻₰:

(١) مقاييس اللغة (٢١/١) ، مفردات ألفاظ القرآن للراغب الأصفهاني (صــ٢٠٤) .

- (٢) تفسير الطبري (٢٢٥/١ ــ ٢٢٦) ، وقَوَّى الطبري هذا المعنى بما روي من قول مسروق في وصف أنهار الجنة :
   "و ماؤها يجرى في غير أخدود" .

۲۱ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى الأنصاري ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن بن أبي حماد، عن أسباط بن نصر، عن السدي، عن أبي مالك قوله: [ ما كان في عبد الرحمن بن أبي حماد» ] ( ٥٩٩ه) فقد كان"<sup>(۱)</sup>.

يؤخذ من هذا التفسير المنقول عن أبي مالك أن ( إذ ) حيثما وردت في القـرآن فهي تدل على ما مضـي من الزمان . وهذا هو أصل معنى ( إذ ) في اللغة . وقد حكاه الزجاج عن جميع النحويين <sup>(۲)</sup>.

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٧٥/١) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدمت دراسته برقم (٢) . وما بين القوسين زيادة من الدر المنثور ، فقد ذكره السيوطي هناك (٢٤٠/١) بلفظ : "ما كان في القرآن ( إذ ) فقد كان" ، بينما ذكره في الإتقان (٢٤٠/١) بلفظ : "ما كان في المرآن ( إذ ) فقد كان" ، بينما ذكره في الإتقان (٢٤٠/١) بلفظ : "ما كان أي ) بكسر الألف فلم يكن ، وما كان ( إذ ) فقد كان " .

 <sup>(</sup>٢) معاني القرآن للزجاج (٢/٢٠٠)، لسان العرب ( إذ )، المسائل المتفق عليها بين النحويين جمعاً وتصنيفاً
 ودراسةً، للدكتور دخيل بن غنيم العواد، رسالة دكتوراة في النحو والصرف، جامعة أم القرى (٤٤١ـ٤٢٣).

**الـــدراســة التفســيرية** : هذا من التفسير على المعنى ، بين فيه أبو مالك رحمه الله المراد بالشجرة في هذا السياق . ويظهر في هذا المثال تَعدد أقوال أبي مالك في التفسير ، مما يدل على اجتهاده وتنوع مصادره . فتفسير

 (۱) يعقوب بن إبراهيم بن كثير بن زيد بن أفلح العبدي مولاهم ، أبو يوسف الدَّوْرَقي ، ثقة ، مات سنة (۲۰۲) ، وله ست وثمانون سنة ، وكان من الحفاظ . التقريب (۷۸۱۲)

(٤) أخرجه الطبري في تفسيره (٣٠٢/١) بإسنادٍ صحيح ، وقد توبعَ هشيمٌ في روايته ، فرواه الطبريُ في تفسيره من طُرُق عن عمرانِ بن عيينة ، وسفيانٍ الثوري ، كلاهــماً عن حُصين به . وذكره ابن أبي حاتم في التفســير (٨٦/١) معلقاً ، بينما عزاه السيوطي في الدر المنثور (٢٨٣/١) لوكيع ، وعبد بن حميدٍ ، وابن جرير ، وأبي الشيخ .

(٥) عبد الله بن سعيد بن حصين الكندي ، أبو سعيدٍ الأشج ، الكوفي ، ثقة ، مات سنة (٢٥٧) . التقريب (٣٣٥٤) (٦) محمد بن عبد الله بن الزبير بن عمر بن درهم الأسدي ، أبو أحم الزُّبيري ، الكوفي ، ثقة ثبت إلا أنه قد يُخطىء في حديث الثوري ، مات سنة (٢٠٣) . التقريب (٦٠١٧) .

(٧) سفيان بن سعيد بن مسروق الثوري ، أبو عبد الله الكوفي ، ثقة حافظ فقيه عابد إمام حجة ، من رؤوس الطبقة السابعة ، وكان ربما دلس ، مات سنة (١٦١) ، وله أربع وسبتين . التقريب (٢٤٤٥) . (٨) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٨٦/١) بإسنادٍ صحيحٍ ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٢٨٤/١) لابن أبي حاتم ، وأبي الشيخ . الشجرة بالسنبلة هو التفسير المنقول عن أهل التوراة<sup>(١)</sup>. وأما تفسير الشجرة بالنخلة ، فهذا قولٌ تفرد به أبو مالك رحمه الله ، فلم يشاركه فيه أحد غيره ، فيما وقفتُ عليم . **والمتأمل في هذه التفسيرات يلحظ ما يلي** :

أولاً : هذا المثال من أوضح الأمثلة على اجتهاد السلف في تعيين مبهمات الكتاب ، وفيه أيضاً استفادتهم من أخبار أهل الكتاب في تعيين تلك المبهمات ، ثم إنَّ هذه الاستفادة ليست على سبيل الجزم واعتقاد المطابقة التامة ، بل هي على سبيل الرواية والاقتداء بما جاء في قوله ﷺ : "وحدثوا عن بني إسرائيل ولا حرج <sup>((۲)</sup>. والذي يدل على ذلك أن جماعةً من مفسري السلف ممن فَسَّر بما يوافق المنقول عن أهل الكتاب ، نُقِل عنهم قولٌ آخرٌ في التفسير كحال أبي مالكِ ها هنا<sup>(۳)</sup>. ثانياً : هذه الأقوال المنقولة يصدق على كل منها مسمى الشجرة ، ويحتملها معناها اللغوي . فالشجرة في كلام العرب : كل ما قام على ساق ، ومنه قول الله جل ثناؤه : ( الرحمن : ٢]<sup>(1)</sup>.

**ثالثاً** : هذه التفاسير وإن كانت مقبولةً من ناحية اللغة ، إلا أنه لا يمكن الجزم بواحد منها ، لأن آدم عليه السلام إنما نُهي عن الأكل من شجرةٍ واحدةٍ بعينها . ومن الجائز أن تكون واحدة مما ذكر . قال الطبري : "فالصواب في ذلك أن يقال : إن الله حل ثناؤه نمى آدم وزوجته عن أكل شجرةٍ بعينها من أشجار الجنة ... ولا عِلمَ عندنا أي شجرةٍ كانت على التعيين ، لأن الله لم يضع لعباده دليلاً على ذلك في القرآن ، ولا في السنة الصحيحة "<sup>(°)</sup>.

أو من السنة الصحيحة . وقد أضاف الطبري في بعض المواضع من تفسيره ـــ كما في (٦٧١/١) و (٢٢٤/٨) ـــ إجماع الحجة ، أو الاتفاق على التأويل ، وهو ناشئٌ عن ذينك الطريقين .

(١) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٩٤/١) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدمت دراسته برقم (٢) .

(٢) انظر التفاسير التالية ذوات الأرقام (٨٠) ، و(٢٠٧) ، و(٢٧٠) ، و(٢٩٨) .

(٣) أفراد كلمات القرآن لابن فارس ، منشور بمجلة الحكمة ع (٢٢) (صـــ١٣٧) ، وانظر البرهان في علوم القرآن (١٠٨/١) .

۷۷ \_ رُوي عن أبي مالك في قوله : ﴿ □ ♦ •• ٤٦ •• ٩0 ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵ ۵

الــدراســة التفســيرية :

اشتمل هذا التفسير على ثلاثةِ أمور :

الأول : فَسَّر أبو مالكِ الغفاري لفظةَ ﴿ ۞◘ط\ئ۞۞۞۞ في الآيةِ بقوله : تُغْنِي . وقد روي ذلك عن السدي ، ومقاتل بن سليمان<sup>(٣)</sup>، وبه قال أبو عبيدة<sup>(٤)</sup>. وهذا التفسيرُ يَدل على أنَّ أبا مالكِ كان يقرأُ هذا الحرف ( تُحْزِئُ ) بصيغة الرباعي بضم التاءِ وكسر الزاي مهموزاً ؛ لأن تفسيرَ تُحزِئُ بتغني ، إنما يتمشى مع هذه القراءة ، فهي التي تأت بمعنى الإغناء<sup>(٥)</sup>. **وفيه أيضاً** تفسير اللفظة القرآنيةِ بلفظةٍ قرآنيةٍ أخرى ، وقد حاء ذلك ظاهراً في قوله حل ثناؤه

(١) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (١ / ٤ ٠١) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، وتقدم دراسته برقم (٢) .
(٢) ذكره ابن أبي حاتمٍ في تفسيره معلقاً (١ / ٥ ٠١) .
(٣) تفسير مقاتل بن سليمان (١ / ٤٤) ، تفسير الطبري (١ / ٣٤٦) .
(٤) مجاز القرآن (١ / ٣٥) .
(٥) ينظر في توجيه ذلك : الكشاف للزمخشري (١ / ٢١) و(٢ / ٢١٧) ، البحر المحيط لأبي حيان (١ / ٣٠٣) .
(٩/ ٢٤٤) ، مقدمة المُفَسِّرين للبركوي (صـ ٤٧١) ، روح المعاني (١ / ٢٥١) ، العذب النمير للشنقيطي (١ / ٢٩) .

(١) المحرر الوجيز (٢٠٩/١) ، وقد وافقه في حكاية الإجماع : القرطبي في تفسيره (٤٢٢/١) ، وفي ذلك ينظر كتاب الإجماع في التفسير (صــــ١٦٥) .

- (٢) تفسير الطبري (٣٤٨/١).
- (٣) تفسير الطبري (٢٤٩/١) ، مقاييس اللغة (٢٤٦/٤) .
- (٤) تفسير مقاتل بن سليمان (٤٦/١) ، تفسير الطبري (٣٤٩/١) ، تفسير ابن أبي حاتم (١٠٥/١) .

ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی
 ی</li

الــدراسـة التفسـيرية : أصل البلاء في كلام العـرب الاختبار والامتحان ، ثُمَّ استُعْمِلَ اللفظ في الخير والشر ، فيقال للخير بلاء ، وللشر بلاء ، لأن الاختبار يكون بمما ، فيُختبرُ العبد في صبره وشكره . كما قال تعالى : (□♦ ۞ ♦ ◙ ■ □ ۞ ۞ ♦ @ ■ □ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ □♦ ~ & مه@0000000 \$ \* > مهذي @ • • € © @ \* > \$ © \$ > 0 @ \* > 0 @ \* 0 : (1 م وقوله تعالى : ( □ ♦ ۞ ♦ @ \* • € ۞ ۞ © 6 % ۞ ? & مهمه ا © ® 20 %

- (١) ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره معلقاً (١٠٦/١) .
- (٢) تأويل مشكل القرآن لابن قتيبة (صـــ٤٦٩) ، تفسير الطبري (٥٨/١) ، مقاييس اللغة (٢٩٢/١) .
  - (٣) تفسير الطبري (٣٥٧/١) .

البلاءَ في الآيةِ محتملٌ لأن يكون بمعنى النعمة كما روي عن أبي مالك ، أو يكون بمعنى النِّقمة<sup>(١)</sup>، وهذان الوجهان صحيحان لغةً وسياقاً ، ولا تعارض بي<sup>ه</sup>ما ، وهو اختيار جمهور المفسرين<sup>(٢)</sup> .

قوله تعالى : ﴿ ۩﴿ ۖڲؚ = ٦♦۩۩۩۞۞ ۞ ؞؞ ٦♦۞۩٦ڲ ڴ؇ ڮ۩۞ ۞ ۞ ♦ ۞ ۞ ك

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق (٤).

الدراسة التفسيرية :

(١) البحر المحيط لأبي حيان (١/١٣) ، التحرير والتنوير للطاهر بن عاشور (١/٤٩٣) . ويكون المعنى : إن فيما يفعله بكم آل فرعون من إسامتكم سوء العذاب ، بذبح الأبناء ، واستحياء النساء ، شدة كبيرةً ، وجهداً عظيماً .
 (٢) الوسيط في تفسير القرآن المجيد للواحدي (١٣٦/١)، تفسير السمعاني (١/٨٧) ، الكشاف للزمخشري (١/٨٢) ، مفردات ألفاظ القرآن للراغب الأصفهاني (صـ٢٤١) ، وضح البرهان لبيان الحق النيسابوري (١٣٥/١) ، مقدمة مفردات ألفاظ القرآن للراغب الأصفهاني (صـ٢٤١) ، وضح البرهان لبيان الحق النيسابوري (١٣٥/١) ، مقدمة مفردات ألفاظ القرآن للراغب الأصفهاني (صـ٢٤١) ، وضح البرهان لبيان الحق النيسابوري (١٣٥/١) ، مقدمة المفسرين للبركوي (صـ٤٨٣) ، العذب النمير للشنقيطي (١/٨٧) .
 (٣) أخرجه ان أبي حاتم في تفسيره (٢/٨٠١) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً . تقدم برقم (٢) .
 (٢) انظر التفسير المتقدم برقم (٨) .
 (٥) ذكرة ابن أبي حاتم في تفسيره (١٢٠٨) معلقاً .

تفسيرُ الرِّحزِ بالعذاب هو من قبيل تفسير اللفظ بما يقاربه في المعنى ، فالرجز أشد العذاب . قال الزجاج في تقرير ذلك : "الرِّحز : هو العذاب المقلقل لشدته ، قلقة شديدة متتابعة"<sup>(١)</sup>. وقد رُوي ذلك التفسير عن ابن عباس ، ومحاهد ، والحسن ، وقتادة ، والسدي ، ومقاتل بن سليمان ، وابن زيد<sup>(٢)</sup>. وبه قال الكسائي ، وأبو عبيدة ، وابن قتيبة ، والطبري ، والزجاج<sup>(٣)</sup>.

# قوله تعالى : ﴿ا۞<⊡<□⊀≌ □♦⊀∿ಎ#∿®♦©>□⊀≊ ॐ&Ⅱ ©‴X3082™ ٦⊀~ಎ९★ □♦٠• ≈•<∿٩•□∿%≊ ×0° © ⊀∿ಎ® © ◊٧♪ %7112206©&0×♦ ఓ♥&&) [ البقرة ]

۲۱ \_ قال ابن أبي حاتِمٍ : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى الأنصاري ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن بن أبي حمراد، عن أسباط، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : (□♦••
عبد الرحمن بن أبي حمراد، عن أسباط، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : (□♦••
عبد الرحمن بن أبي حمراد، عن أسباط، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : (□♦••
عبد الرحمن بن أبي حمراد، عن أسباط، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : (□♦••
عبد الرحمن بن أبي حمراد، عن أسباط، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : (□♦••
عبد الرحمن بن أبي حمراد، عن أسباط، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : (□♦••
عبد الرحمن بن أبي حمراد، عن أسباط، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : (□♦••
عبد الرحمن بن أبي حمراد، عن أسباط، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : (□♦••
عبد الرحمن بن أبي حمراد، عن أسباط، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : (□♦••
عبد الرحمن بن أبي حمراد، عن أسباط، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : (□♦••
عبد الرحمن بن أبي حمراد، عن أسباط، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : (□♦••
عبد الرحمن بن أبي حمراد، عن أسباط، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : (□♦••
عبد الرحمن بن أبي حمران بن أبي حمران بن أبي مالك قوله : (□♦••
عبد الرحمن بن أبي حمران بن أبي حمران بن أبي مالك قوله : (□♦••
عرفي المالي المالي المالي المالي الله المالي ا

**الـــدراســـة التفســيرية** : اشتمل هذا الأثر على أمرين اثنين :

معابى

الأمر الثاني : أورد ابن أبي حاتِم هذا الأثر في فسيره تحت قوله تعالى : ( ٢٩١هـ٥٩ ٢ ٤) ) ، وهو يريد بذلك الإشارة إلى أنَّ أبا مالكِ قد فَسَّر الإفسادَ في الآيةِ بعملِ المعاصي ، وهذا من قبيل التفسير بالمثال ، "فلإفساد في الأرض : العمل فيها بما نحى الله حل ثناؤه عنه ، وتضييع ما أمر الله بحفظه ، فذلك جملةُ الإفساد "<sup>(1)</sup> ، كما قال حل ثناؤه في كتابه مخبراً عن قيل ملائكته : ( - محصات العمر الله بحفظه ، فذلك جملةُ الإفساد الا<sup>(1)</sup> ، كما قال حل ثناؤه في كتابه مخبراً عن قيل ملائكته : ( - محصات العمر الله بحفظه ، فذلك جملةُ الإفساد الا<sup>(1)</sup> ، كما قال حل ثناؤه في كتابه مخبراً عن قيل ملائكته : ( - محصات العمر الله بعفظه ، فذلك جملةُ الإفساد الا<sup>(1)</sup> ، كما قال حل ثناؤه في كتابه مخبراً عن قيل ملائكته : ( - محصات العمر الله بعلي التفسير الله المائة المائة بعد الله مع الله مع ما - محصات العمر الله بعد المائة الإفساد الا<sup>(1)</sup> ، كما قال حل ثناؤه في كتابه معبراً عن قيل ملائكته : ( - محصات العمر الله بعد المائة الإفساد الا<sup>(1)</sup> ، كما قال حل ثناؤه في كتابه معبراً عن قيل ملائكته : ( - محصات العمر اله المائة المائة الإفساد الا<sup>(1)</sup> ، كما قال حل ثناؤه في كتابه معبراً عن قيل ملائكته : ( - محصات المائة المائة المائة المائة المائة المعاد المائة ا

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري (١٦٨/١) .

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير الطبري (١٦٨/١) ، تفسير سورة الفاتحة والبقرة لابن عثيمين (٢٠٧/١) .

<u>الحدراسة التفسيرية</u> : "الفاء والواو والميم أصلٌ صحيحٌ مختلَفٌ في تفسيره ، وهو الفُوم . فقال قومٌ : هو الثُّوم ، وقال آخرون : هو الحِنطة والخبزُ جميعاً"<sup>(٣)</sup>. وهذا المعنى الثاني حكاهُ الفراء فيما سُمِعَ من لُغاتِ العربِ القديمة ، وألهم كانوا يقولون : فَوِّموا لنا ، بمعنى اختبزوا لنا<sup>(٤)</sup>. وهو قولُ أكثر المُفسِّرين ، فقد رُوي تفُسيرُ الفُومِ بالحنطةِ عن الحسنِ ، والسدي . ورُوي التفسيرُ بالخُبْزِ عن محاهد ، وعطاء بن أبي رباح ، والحسن ، وقتادة ، وابن زيد .كما رُوي عن ابنِ عباس الوجهانِ جميعاً <sup>(٥)</sup>. وأعتَرِضَ على هذا التفسير بما رُوي من قراءةِ عبد الله بن مسعودٍ ، وابن عباس : ( وثومها ) بالثاء <sup>(<sup>1</sup>)</sup>

(١) خالد بن عبد الله بن عبد الرحمن بن يزيد الطح ان الواسطي ، المزني مولاهم ، ثقة ثبت ، مات سنة (٢٠٢) ، وكان مولده سنة (١٠١) ، ع . تقريب التهذيب (١٦٤٧)
(٢) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (٢٠/٢٥) بإسناد صحيح ، وقد توبع خالد بن عبد الله في روايته ، فرواه (٢) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (٢٠٢٥) بإسناد صحيح ، وقد توبع خالد بن عبد الله في روايته ، فرواه والطبري (٢/٤٠٤) من طُرُق عن هُشَيْم ، عن حُصينٍ به . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٢/٥٨٥) لعبد بن حميد ، ووا الطبري (٢/٤٠٤) من طُرُق عن هُشَيْم ، عن حُصينٍ به . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٢/٥٨٥) لعبد بن حميد ، وابن حرير .
(٣) مقاييس اللغة (٢/٤٤) من طُرُق من هُشَيْم ، عن حُصينٍ به . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٢/٥٨٥) لعبد بن حميد ، وابن حرير .
(٣) مقاييس اللغة (٢/٤٤٤) . وذكر ابن دريد في كتابه جمهرة اللغة (٢/١٦٠١) " أن أزد السراة يُسَمُّون السُنْبُلَ فُوماً " .
(٥) تفسير الطبري (٢/٤٤) . المُحتَسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها لابن جي (٢/٤٩) .

ووجَّهَ ذلك الأزهري فقال : "إن كان قرأ ابنُ مسعود بالثاء فمعناه : الفوم ، وهو الحنطة <sup>"(١)</sup>. ويزيدُ هذا التوجيهَ إيضاحاً ما قاله أبو حنيفةَ الدِّينوري : "والثومُ لغةٌ في الفومِ ،وهي الحنطةُ<sup>"(٢)</sup>. ويُقوي ذلك أيضاً أن ابن عباس وهو ممن نُسبَت إليه قراءةُ ( ثومها ) بالثاء ، قد فَسَّرها بالحنطة . وبجـندا قال أبو عبيدة ، ورجَّحَ ذلك الزجاجُ ، وأبو جعفر النحاس ، وابنُ عطية<sup>(٣)</sup>.

# 

### 

٤٢ — قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن
 ١بن أبي حماد ، ثنا أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك في قوله : ( □ ♦ ٢٠٠ • ٢٠٠ • ٢٠٠ )
 يعنى : أتبعنا" <sup>(۱)</sup>.

الــدراســة التفسـيرية :

هذا التفسير من أبي مالك رحمه الله من قبيل تفسير اللفظ بما يقاربه في المعنى . فمادة قَفى في اللغة مأخوذة من القفا ، وأصلها أن يجيء الإنسان تابعاً لقفا الذي اتبعه . ثم تُوسِع فيها حتى صارت تدل على مطلق الإتباع ، وإن تباعد زمان التابع من المتبوع<sup>(٢)</sup>. روي نحو ذلك عن مقاتل بن سليمان<sup>(٣)</sup> . وبه قال أبو عبيد القاسم بن سلام ، وابن قتيبة ، والطبري ، والزجاج<sup>(٤)</sup>.

(١) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٦٨/١) بإسنادٍ ضعيف جداً ، تقدم برقم (٢) . والأثر ذكره السيوطي في الدر المنثور (٤٥٧/١) وعزاه لابن أبي حاتمٍ فقط . (٢) البحر المحيط (٤٧٧/١) .

(۳) تفسير مقاتل بن سليمان (٦٢/١) .

 (٤) الغريب المصنف لأبي عبيد القاسم بن سلام (١٠٠٣/٢) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـ٥٧) ، تفسير الطبري (١٨/١) ، معانى القرآن للزجاج (١٦٨/١) . قوله تعالى : ﴿ 3♦۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞ ٢٢ المحالي ال

#### 

∫∢ऐӬℐℐℒ℗ℴℴ⅁ℿℾ℅℀⅀Ω♦ℾഊℐ⅀℗ℴℷ⅏ℴℾℷℴ℄

### البقرة ]

اشتمل هذا القول من أبي مالك رحمه الله على عدة أمورٍ منها : معنى راعنا ، واستعمال الصحابة لله لهذا اللفظ ، ثُمَّ سبب النهي عنه .

على معرفتهم بمعنى اللفظ ؛ إذ من غير الجائز في صفة المؤمنين : أن يأخذوا من كلام أهل الشرك كلاما لا يعرفون معناه ، ثم يستعملونه بينهم ، وفي خطاب نبيهم منه . وفي هذا ردٌّ لما نُقِل من أن الصحابة إنما أخذوا هذا اللفظ عن اليهود ، كما روي ذلك عن عطية العوفي في قوله : "كان أناس من اليهود يقولون : أرعنا سمعك ، حتى قالها أناس من المسلمين فكره الله لهم ما قالت اليهود"<sup>(1)</sup>. بل الأقرب في ذلك \_ والله تعالى أعلم بالصواب \_ أن يقال : إنما حرَّف اليهودُ هذا اللفظ بعد أخذهم إياه من الأنصار ، إذ هم أكثر العرب استعمالاً لهذا اللفظ ، قال عطاء في قوله : ﴿ •• حَرَّف اليفظ ، قال عطاء في قوله فترلت هذه الآية في قرله : ﴿ •• حَرَّف كَثَر العرب استعمالاً لهذا اللفظ ، قال عطاء في قوله فترلت هذه الآية في قروله : ﴿ •• حَرَّف كَثَر العرب استعمالاً هذا اللفظ ، قال عطاء في قوله مترلت هذه الآية في قروله : ﴿ •• حَرَّف كَثَر العرب استعمالاً هذا اللفظ ، ما كثر العرب المتعمالاً في الأنصار في الحاهلية ، فترلت هذه الآية في قروله : ﴿ •• حَرَّف كَثَر العرب العرب المتعمالاً في الأنصار في الحاهلية ، مترات هذه الآية في قروله : ﴿ •• حَرَّ حَرَّ حَرَّ مَنْ اليهود يأتون ، فيقولون مثل ذلك

الأمر الثالث : بيان السبب الذي من أحله لهى الله حل ثناؤه المؤمنين عن قول راعنا لنبيه ﷺ . ويستفاد ذلك من قول أبي مالك : "وإنما راعنا كقولك عاطنا " . ففي تشبيه لفظة (عاطنا )، إشارة منه رحمه الله إلى علة النهي وهي تشابه الفعـلين في صيـغة المفاعلة ، فراعـنا من المراعاة، وعاطنا من المعاطاة . ومن ثَمَّ يكون المعنى : أرعنا سمعك ، حتى نفهمك وتفهم عنا . وفي مواجهة النبي ﷺ بهذا الخطاب جفاءً وغلظةٌ ، لذا نُهيَ المؤمنـون عن ذلك ، وأمروا بتوقير النبي ﷺ وتعظيمه ، وأن يتخـيروا لخطابه من الألفاظ محمد عنها ، ومن المعاني أرقها ، قال تعالى : (٠٠ المالا الم الا حكم المحمد الك حكم حيلا محمد النبي : (٠٠ المالي حيلا حيل المالا المالا المالا المالي المالا المعنى : أرعنا محمد علي أرقها ، قال تعالى : (٠٠ المالا حيل حيل حيل المالي المالي

- (١) تفسير الطبري (١/١) .
- (۲) تفسير الطبري (۲/۱) .
- (۳) تفسير الطبري (۲/۱) .
- (٤) انظر تفسير الطبري (٦٠٣/١) ، والمحرر الوجيز لابن عطية (٣١٢/١) .

۲۲ ــ رُوى عن أبي مالك في قوله : (☎ ۞ ٦ 🖉 ا 🖉 ا 🖉 ا 🖉 ا 🖉 ا كُل له مُقِــرُّون بالعبودية<sup>(١)</sup>. الدراسة التفسيرية : تفسير القنوت بالإقرار بالعبودية تفسير للفظ بجزء من معناه ، فالإقرار بالعبودية هو الخضوع ، وذلك بالإذعان للحق والاعتراف به ، بينما القنوت أعم من ذلك فهو لزوم الطاعة مع الخضوع(٢) . وإنما اقتصر أبو مالك في تفسير القنوت على الإقرار دفعاً لما قد يُتوهم من الإشكال في ظاهر الآية ، فيما لو فُسِّرَ القنوتُ بالطاعة \_ كما في المعنى اللغوي \_ إذ الآية لفظها لفظ العموم ، والتفسيرُ بالطاعة يُشكلُ عليه وقوعُ كثير من الجن والإنس في المعاصي ، وهذا يتنافى مع العموم (٣) . لذا ذكر أبو مالك نوعاً خاصاً من القنوت يَعُمُّ جميع الخلق ، وهو الإقرار لله تعالى بالعبودية . وهذا الإقرارُ عامٌّ يدخلُ فيه الإخبار عما فُطِرَت عليه الأنفسُ من الإقرار بربوبية الله تعالى ، وعبوديهم له سبحانه ، وذلك حين أُخذ منهم الميثاق ، قال تعالى Ĩጲ∛♦⅊⊠ᅃϟ♦져×໕໕୪♦ᇲ₂ଐĨጲ∛Ճฃѽ♦ઉ⊠᠐∙⅌⊐Щ ℤ℁℈ℶΩ℗ロℰℷ℀ℾℿÅℿ⅃℁Kℰℯ℗℁ℑ℣ℼ℗℈℧⇔⅌℣ℸ℣℗⅃Kⅅ℈ծ ☎∥Ջℤℚℤ℄ℭ℣℄ℭ℟ⅆ℈℈℄℠⇔Ωℯ℩⅏ℿℿℴ℁℣ℰℰℨ℆Ω℈℈ℿℿℋℽℇℾℤ♦ℾ ⅉⅉ⅃ℿℴℳℯℷ℄ℴℷ℗ℬⅉ⅀ഺℴ⅃ⅆℴℇ℄ℰℳℴℼℴℳℴ  $\mathscr{A} \square (\bullet \rightarrow \mathbb{B} \ \mathscr{A} \ast \circ \mathfrak{V} ) \land \square \square \bigcirc \mathbb{O} \land \mathbb{O} \land$ ٦♦Ⅱ £ ٩◘ @ N & لا X @ # & & @ @ × ♦ » [الأعراف : ١٧٢] ، ومنه الإقرار حين البعث، قال جل ثناؤه ጲጀଓ♦⊒ଓ⊠☺୦୦ഢ୷ϟୖୖଡ଼ୖୖ⋈ຬ୕ଯ♦∜ୖଡ଼ୖୖ୷→≞ୠୖୖୠ୰ୖ): ] ﴿ ★☆᠑↗♦↖ ᅊ∏↺♦℟⇙⊒▪❷℩ଌ୷⋩ ✐℟∛⋩♦↗℟+℟ℷ℗ ₠४४◙☞֎୷⋩♦◘ مريم : ٩٣] . ويدخل فيه أيضاً إقرارهم في حال الحياة بأن الله رُبُهم وخالقُهم كما في قوله جل وعز ℐⅈℳℽℷℽℌℯℨℾ⅃℗ℴⅆ℈℁ℳℿℿℨ℅ℴℴℽ℈℁ >: [14 : ♦⊕■∎⊠⊛ĵĵ∏□ቘ ≹←₯♦☞᠔≀逾□∄⊠∞≈≠♪∿∙≀逾♦□): وقوله تعالى ᆃℤℯℰ℀Ѻℿℤ℩ⅇℿ℈ℑ♦℗℩℩ⅇ♦४ℤ℗ⅇ⅌ℯℰℋ℄ℿ℣℁⅌Åℿ⅌ⅅ℗Ωℴⅇℭ℀ >[لقمان : ٢٥] . وقد روي نحو هذا التفسير عن عكرمة ، ومقاتل بن سليمان (٤). وبه قال أبو عبيدة ، وابن قتيبة (°). والذي هو أولى بالتفسير أن يكون القنوتُ في الآيةِ شاملاً لهذا القول ولغيره مما

(١) ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره معلقاً (١/٢١٤) .
 (٢) مفردات ألفاظ القرآن للراغب الأصفهاني (صـــ٦٨٤) .
 (٣) رسالة القنوت ضمن جامع الرسائل لشيخ الإسلام ابن تيمية (١/٩) .
 (٤) تفسير مقاتل بن سليمان (١/٤) ، تفسير ابن أبي حاتم (١/٤٢) .
 (٥) مجاز القرآن لأبي عبيدة (١/١٥) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صــ٦٢) .

ذُكِرَ<sup>(1)</sup>، ويكون معناه : "الطاعة والاستكانة إلى الله ، وذلك شرعيِّ وقدريِّ كما قال حل ثناؤه : ( \$\ \* \* & 00\$\ \* < 0 \$\ \* & 000\$\ & 00\$\ & 00\$\ & 00 \$\ \* & \* & 00\$\ & 00\$\ & 00 \$\ \* & \* & 00\$\ & 00 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0 \$\ \* & \* & 00\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\ & 0\$\

قوله تعالى : «◙♦☜★୬♦∿ □♦⊀∿ಎ☜४५८™९€≦७ = ୬0 ೮%% % ◙♦∞→□+೨ ೫⊀ ಅ&∿≾೨%۶ ©♦७४घ€□⊀☎ ८♦घ∎७९₺ २% ८♦⊀©♦∅७७₫ □♦©٦€∞घऊ ४७२॥ ५ ∿ಎ೮೭೫७७ ७0 □♦⊀∿ല৫♦४॥४७∞०□+ □♦©७७€७७ ©∞४३% ₪ ©%≎∟ಾ⊠ Ш□≎್♦≉ ⊀∿ಎ೮४€∞೮४€∞३©€♦ ⊀∿ಎ೮४•∞॥೫७५0 ६४% % » [

#### البقرة ]

وهو : أن يكون على سبيل الإصلاح <sup>(٢)</sup>. والحكمةُ هذا قياسُها لأنها تمنع من الجهل <sup>(٧)</sup>، فهي متضمنة للعلم والعمل ، عِلمٌ يتم به التمييز بين الحسن والقبيح ، يتبعه عمل بإتيان كل حسن ، وترك كل قبيح. وهذا هو ما عناه ابن قتيبة رحمه الله بقوله : "الحكمة : العلم والعمل ، ولا يسمى الرحل حكيماً حتى يجمعها "<sup>(٨)</sup>. تفسير الحكمة هنا بالسنة من قبيل التفسير على المعنى ، فسر فيه أبو مالك اللفظ بحسب السياق ، وذلك أن الله جل ثناؤه ذكر في الآية تعليم نبيه للكتاب وهو القرآن ، ثم أتبعه بذكر تعليمه للحكمة ، فدل هذا الاقتران على أن الحكمة شيءٌ

- (۱) فقد فُسِّر القنوت في الآية أيضاً بالطاعة ، والقِيام لله جل ثناؤه يوم القيامة ، انظر تفسير الطبري (٦٤٧/١) .
   (٢) تفسير ابن كثير (١/١) .
  - (٣) تفسير الطبري (٦٤٧/١) ، تفسير ابن كثير (٤٠١/١) .

- ٥) مقاييس اللغة (٩١/٢) .
- (٦) مفردات ألفاظ القرآن (صـــ٢٤٨) .
  - (٧) مقاييس اللغة (٩١/٢) .
- (٨) تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـــ٣٢) .

خارجٌ عن الكتـاب ، وليس ذلك إلا سنة الرسول ﷺ<sup>(۱)</sup>. ووجه كون السنة حكمة : أن تعلُّمَها والعملَ بمقتضاها يحصل به التمييز بين الحق والباطل ، وبين الخير والشر ، فهي سببٌ في إصابة الحق ، ومانع من الوقوع في الغلط والضلال<sup>(۲)</sup>. وقد روي نج هذا التفسير عن الحسن ، وقتادة ، ، ويحيى ابن أبي كثير<sup>(۳)</sup>، ومقاتل بن حيان<sup>(٤)</sup>، وهو اختيار الطبري<sup>(٥)</sup>.

# 

٢٩ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد، عن أسباط بن نصر، عن السدي ، عن أبي مالك في قوله : ( ٢٩ هـ ٢٩ هـ: "

اللدراسة التفسيرية :

تفسير تلك بهذه تفسير للفظ بما يقاربه في المحنى ؛ لأن المشار إليه وإن كان واحداً ، فالإشارة بجهة الحضور غير الإشارة بجهة البعد والغيبة<sup>(٣)</sup>. والإشارة بتلك في هذه الآية فالية في الأنبياء المذكورين في الآية السابقة لها ، وهم إبراهيم وبنوه عليهم السلام . ووقع الإخبار عنهم بتلك التي تفيد البعد والغيبة لأن الكلام لما انقضى من ذكرهم صار كالخبر عن الغائب ، مع ما فيه أيضاً من الإيذان بعلو شأن المشار إليه . ووجه تفسير أبي مالك رحمه الله لف في محقات الخاضر بهذه : أن الإخبار عن الأنبياء لما وقع عقيب انقضاء ذكرهم مباشرة ، كان كالإخبار عن الخاضر والمشاهد المشار إليه . والقاعدة في ذلك ما تقضى وقرُب تقضيه من الأخبار ، فهو وإن صار بمعنى غير الحاضر ، فكالحاضر عند المخاطب<sup>(1)</sup>.

(۱) تفسير مقاتل بن سليمان (۷۸/۱) ، تفسير الطبري (۷۱۰/۱) ، معاني القرآن للزجاج (۲۱۱/۱) .
 (۲) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (۱/۲٤۰) بإسنادٍ ضعيف جداً ، تقدم برقم (۲) .
 (۳) مقدمة في أصول التفسير (صــ٥٤) .
 (٤) تفسير الطبري (۱۳۲/۱) .

ℐℨℯℳℴℴℴℴℯℯ℄ℾℋℤℿ♦ℨ℻ℼՉ℩ℴℯℴ℀ ≿↗৵৵△©OO™☆৴★♦×☆✓♦GF₩₽⊙@♥O←♡∀™&♪ 1 البقرة] ﴿ ٢ البقرة] (۲)، عن 30 ــ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو سعيد الأشج ، ثنا عبيد الله('')، عن إسرائيل الدراسة التفسيرية : اشتمل هذا التفسير المنقول عن أبي مالك على أمرين اثنين : الأول : تفسير الفلك بالسفينة ، وهذا تفسيرُ للفظ بما يقاربه في المعنى(٤). **والثابي** : فسر أبو مالك الفلك بالسفينة ، وروي نحو ذلك عن سعيد بن جبير<sup>(٥)</sup>، وهذا التفسير محتملٌ لأن يُقصد به أنَّ الفُلك في هذا السياق المُرادُ بهِ المفرد ، وهو السفينة الواحدة <sup>(٢)</sup>. ويُحْتَملُ أيضاً أنَّهُ لم يُردْ حقيقة ذلِك ، وإنَّما عبَّر بالمفرد المؤنثِ لبيان معنى الفُلْكِ أولاً ، ولبيانِ أنَّهُ يستوي فيه التذكيرُ والتأنيثُ ، ويكون هذا التفسير من قبيل توجيه سبب التأنيث في قولهِ تعالى ): ◑ਲ਼×◙▧◴๖७◻◾ਲ਼⊄☺ㅅ७୶৴ഺኽ▫◱➔▦ӄ℩๏୶৴ഺ♦◻ + محه@ra@@♦• @ @ » . ولفظ الفلك في هذه الآيةِ يحتمل الإفراد والجمع<sup>(٧)</sup>، إلا أنَّ السياقَ يدل على إرادةِ الجَمْع ، فإنَّ هذه الآية مسبوقةٌ بقوله تعالى . : ﴿ ◘ ♦ ۞ ۞ • ۞ ♦ ۞ ۞ . ♦□→≏ ↔𝔅◑ ♦୦°°,↔∞𝔅◑ ề ◆ ☎ ✗୭½ ■ √√°,↔∞𝔅◑ مقام ذِكْر الدلائل على وحدانيةِ الله جل ثناؤه ، وتفرّدِه بالأُلوهية دون كل ما سواه (^). وكونُ

الفلك هنا جمعً ، أقوى في الدِّلالة ، وأدلُّ على المقصود ، "لأن العبرة في كثرتها"<sup>(١)</sup>. وقد رُوي ذلِكَ عن مقاتِل بن سليمان ، وبه قال ابن قتيبة ، والطبري<sup>(٢)</sup>.

**٢٩** \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك عند قوله : ( □□\$@\& & ) يعني : شركاء"<sup>(٣)</sup>.

- الدراسة التفسيرية :
- تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٤)</sup>.

لا القتال<sup>(1)</sup>.

الدراسة التفسيرية :

اشتمل هذان الأثران على أمرين : الأول : الضراء مأخوذة من الضُّر ، بمعنى الشدة والبلاء<sup>(١)</sup>. وذلك عامٌّ في كل ما يضر الإنسان في بدنه ونفسه وماله . وتفسير الضراء بالسقم والمرض من باب التفسير بالمثال ، وإنما اقتصر عليه مراعاة لسياق الآية ، لأن الضراء حاءت مقترنة بالبأساء ، وهما وإن اشتركا في أصل معنى الشدة والبلاء ، إلا أن الغالب في البؤس إطلاقه على الفقر وشدة العيش . هذا في حال الاقتران ، أما في حال الإنفراد فيطلق كل منهما على الآخر <sup>(٢)</sup> ، وهذا الفسير مرويٌّ عن عبد الله بن مسعود ، وابن عباس ، ومُرَّة ، وأبي العالية ، ومحاهد ، والضحاك ، والحسن ، والربيع بن أنس ، ومقاتل بن

الأمر الثاني : تفسير البأس في الآية بالقتال ، هو من التفسير على المعنى ؛ إذ فُسِّر فيه اللفظ بحسب السياق . وقد جاء هذا المعنى ظاهراً في سياق قوله تعالى : (٩٠٥ (٢٠٩٣هـ٥٩ ٢٠٩٠ ٢٠٩٩هـ٢٥٥٠٢٠٢٠ حصات حوص ٢٠٢٠ ٢٩٩٩

- (١) تأويل مشكل القرآن لابن قتيبة (صـــ٤٨٣) .
- (٢) مفردات ألفاظ القرآن للراغب الأصفهاني (صـــ٥٠٣ ، ٥٠٣) ، الإعجاز البياني للقرآن (صـــ٣٦٦) .
  - - (٤) أضواء البيان للشنقيطي (١٠٤/١) .

حيان ، وابن جريج<sup>(۳)</sup>.

- (٥) تفسير مقاتل بن سليمان (٩٤/١) ، تفسير الطبري (١٢٤/٢) ، تفسير ابن أبي حاتم (٢٩٢/١) .
- (٦) تأويل مشكل القرآن لابن قتيبة (صـــ٤٨٣) ، تفسير الطبري (١٢٤/٢) ، معاني القرآن للزجاج (٢٤٧/١) .
   (٧) البحر المحيط (٢/١٤٠) .

**b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b b** <

الدراسة التفسيرية : اشتمل هذا التفسير على ذِكْر سبب نزول هذه الآية ، وقد رُوي نحو ذلك عن سعيد بن جبير ، والشعبي ، والسدي ، ومقاتل بن حيّان ، ومقاتل بن سليمان<sup>(۱)</sup>. واستعمل أبو مالكٍ في حكايتِه لذِكْر النزول عبارة " فترلت هذه الآية " ، وهي هنا فيما يظهر والله أعلم تدُلُّ على إرادة السبب المُباشِر لترول الآية ، ويُقَوي ذلك مناسبةُ الأثر لسياق الآية ولفظها<sup>(۲)</sup>. ويؤخذُ منه أنَّ معنى قـوله المُباشِر لترول الآية ، ويُقَوي ذلك مناسبةُ الأثر لسياق الآية ولفظها<sup>(۲)</sup>. ويؤخذُ منه أنَّ معنى قـوله على : ( ١٩٣٣ ٢٩٣٥ ٢٩٣٥ ٢٩٣٥ ٢٩ ٢٩٣ ٢٩٣٥ ٢٩٣٥ ٢٩ ٢٩٣٥ ٢٩ تعالى : ( ١٩٣٢ ٢٩٣٥ ٢٩٣٥ ٢٩٣٥ ٢٩ ٢٩٣٥ ٢٩ وجاهليَّقَ، فيُقتل من هؤلاء ومن هؤلاء : أحرارٌ وعبيدٌ ونساء ، فأمر الله تعالى بالعدل بين وحاهليَّقَ، فيُقتل من هؤلاء ومن هؤلاء : أحرارٌ وعبيدٌ ونساء ، فأمر الله تعالى بالعدل بين الطائفتين ، بأن نقصً ديةُ الحرِّ بدية الحرارٌ وعبيدٌ ونساء ، فأمر الله تعالى بالعدل بين وحاهليَّقَ، في فتل من هؤلاء ومن هؤلاء : أحرارٌ وعبيدٌ ونساء ، فأمر الله تعالى بالعدل بين وحاهليَّقَ، في فتل من هؤلاء ومن هؤلاء : أحرارٌ وعبيدٌ ونساء ، فأمر الله تعالى بالعدل بين وحاهليَّوَ، في فتال من هؤلاء ومن هؤلاء : أحرارٌ وعبيدٌ ونساء ، فأمر الله تعالى بالعدل بين وحاهليَوَنَّ ، في فتال عال من هؤلاء ومن هؤلاء : أحرارٌ وعبيدٌ ونساء ، فأمر الله تعالى بالعدل بين وحاهليَوَنَّ ، وي فتل من هؤلاء ومن هؤلاء : أحرارٌ وعبيدٌ ونساء ، فأمر الله تعالى بالعدل بين وحامليَوَن ، وي أول القولُ هو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية ، وعلَّلَ ذلكَ بأنَّهُ هو مدلول الآية ومقتضاهُ ولا إشكال عليه<sup>(٢)</sup>.

قال : " أن لا يقتل بعضكم بعضاً "<sup>(°)</sup>. ٣٦ ـــ رُوي عن أبي مالك في قوله : (٦ ٥٩هه٩٦٥٢٢٢٢ هـ ٢٩هه عدد٥٤ه ٥٢٢٢٠) . يعني : من كان له لب أو عقل يذكر القصاص فيحجزه خوف القصاص عن القتل<sup>(۱)</sup>.

#### قوله تعالى : ﴿ ◘♦ઐ٩٦٦٢ ۗ ٢٩٢٢ ﴿ ◘٠٩ ٢٩ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠

(١) ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره (٢٠٣/١) معلقاً .
(٢) مجاز القرآن لأبي عبيدة (٢٦/١) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صــ٧٣) ، تفسير الطبري (٢/٥٥٥) ، غريب القرآن لابن عزيز (ص٩٨٩) ، مقاييس اللغة (٢/١٤) .
(٣) تفسير الطبري (٢/٥٥١) ، تفسير ابن أبي حاتم (٢٠٢/١) .
(٤) غريب الحديث لأبي عبيد (٢/٢٦) ، معاني القرآن للزجاج (٢/١٥١) .
(٥) يحيى بن المغيرة السعدي الرازي ، كان من آثر الناس عند جرير بن عبد الحميد . ذكره ابن حبان في الثقات ،
(٥) يحيى بن المغيرة السعدي الرازي ، كان من آثر الناس عند جرير بن عبد الحميد . ذكره ابن حبان في الثقات ،
(٩) يحيى بن المغيرة السعدي الرازي ، كان من آثر الناس عند جرير بن عبد الحميد . ذكره ابن حبان في الثقات ،
(٩) يحيى بن المغيرة السعدي الرازي ، كان من آثر الناس عند و و التعديل (٢٥/١٩١) ، الثقات ،
(٩) يحيى بن المغيرة السعدي الرازي ، كان من آثر الناس عند و و التعديل (٢٥/١٩١) ، الثقات ،
(٩) يحيى بن المغيرة السعدي الرازي ، كان من آثر الناس عند و و التعديل (٢٩/١٩١) ، الثقات ،
(٩) يحيى بن المغيرة السعدي الرازي ، كان من آثر الناس عند و و التعديل (٢٩/١٩١) ، الثقات ،
(٦) جرير بن عبد الحميد اللوزي ، كان من آثر الناس عند و و التعديل (٢٩/١٩١) ، الثقات (٢٩/٢٩١) ،
(٢) جرير بن عبد الحميد النوبي الكوفي ، نزيل الري و قاضيها ، ثقة صحيح الكتاب ، قيل كان في آخر عمره يهم من حفظه ، مات سنة (٨٨١) . التقريب (٢٩٦٩) .
(٢) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٢٩/٢٦) بإسنادٍ حسنٍ ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٣/٣٠) لابن أبي حلتم فقط .

<u>الدراسة التفسيرية</u> : اشتمل هذا التفسير من أبي مالك رحمه الله على أمرين : الأول : تفسير الفتنة بقوله : " الفتنة التي أنتم مقيمون عليها " ، ومراده بذلك الشرك ، وهذا هو المعنى السياقي للفتنة في هذه الآية . والعلاقة بين هذا المعنى والمعنى اللغوي : أن المراد به هاهنا الشرك الذي يدعو صاحبه إليه ، ويقاتل عليه ، ويعاقب من لم يفتتن به بالقتل أو الإخراج ، وذلك على وجه الابتلاء والاختبار للمؤمنين ، وهذا هو أصل معنى الفتنة في اللغة <sup>(1)</sup>. وبنحو ذلك قال أهل التفسير <sup>(٢)</sup> ، رُوي هذا عن أبي العالية ، وسعيد بن جبير ، ومجاهد ، والضحاك ، وعكرمة ، والحسن ، وقتادة ، والربيع بن أنس ، ومقاتل بن سليمان ، وابن زيد<sup>(٣)</sup>. وبه قال أبو عبيدة ، وابن قتيبة ، والطبري ، والزجاج<sup>(٤)</sup>.

والثاني : تفسير لفظة (□▲⊠♦©© ) في الآية بأكبر ، وهذا مثال لتفسير اللفظة القرآنية بلفظة قرآنية أخرى ، وأبو مالك في ذلك ناظرٌ إلى قوله جل ثناؤه : ( □♦ ٤٩هـ٢٢٢ ٢٤٩٩ ٢٠٠ ٢٠٠ . □□□₽•••€€ \* ٢٢٢ ٤٩هـ٢٢ ٩٩هـ٢٢٢ ٩٩هـ٢٢٢ .

## 

٤ = قال أبو بكر بن أبي شيبة : "ثنا ابن يمان<sup>(°)</sup> ، عن سفيان ، عن السدي ، عن أبي مالك في
 ٤ = قال أبو بكر بن أي شيبة : "ثنا ابن يمان<sup>(°)</sup> ، عن سفيان ، عن السدي ، عن أبي مالك في
 ٤ = قال أبو بكر بن أي شيبة : "ثنا ابن يمان<sup>(°)</sup> ، عن سفيان ، عن السدي ، عن أبي مالك في

- (۱) تأويل مشكل القرآن (صـــ٤٧٢)، تفسير الطبري (۱/۹۹)، تحذيب اللغة (۲۹٦/۱٤)، مقاييس اللغة
   (٤/٢/٤).
  - (٢) تمذيب اللغة (٢٩٧/١٤) ، النكت والعيون (١/١٥٦) ، تفسير الحداد (٢٧١/١) .
  - (٣) تفسير مقاتل بن سليمان (١٠١/١) ، تفسير الطبري (٢٣٦/٢) ، تفسير ابن أبي حاتم (٢٢٦/١) .
- (٤) مجاز القرآن لأبي عبيدة (٦٨/١) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـ٧٦) ، تفسير الطبري (٢٣٦/٢) ، معاني القرآن للزجاج (٢٦٤/١) .
- (٥) يحيى بن يمان العجلي ، الكوفي ، صدوق عابد ، يخطىء كثيراً ، وقد تغير ، مات سنة (١٨٩) . تقريب التهذيب (٧٦٧٩) .

الـــدراســـة التفســيرية :

أُجْمِلِت \_ في هذه الآية \_ الفدية ومقدارها، وتفسير أبي مالك رحمه الله بيان لذلك الإجمال ، وهو مأخـوذٌ من بيان السنة كما جاء في حديث كعب بن عجرة ﷺ، عن رسول الله ﷺ أنه قال : "لعلك آذاك هوامك" ؟ ، قال : نعم يا رسول الله . فقال رسول الله ﷺ : "احلق رأسك ، وصم ثلاثة أيام ، أو أطعم ستة مساكين ، أو انسك بشاة "<sup>(٢)</sup>. وقد روي نحو هذا التفسير عن جماعة منهم : علي بن أبي طالب ، وكعب بن عجرة ، وعلقمة<sup>(٣)</sup>، وابن عباس ، وإبراهيم ، ومحاهد ، وأبي مجلز<sup>(٤)</sup>، وطاووس ، والحسن ، وعطاء ، والسدى ، والربيع بن انس<sup>(٥)</sup>.

はちょう: 《□◆ 永ら02(10×02)1- 米館 水らえ × ダ00 目(0 \* いん + 3) ※□◆2(0→□@△2)3= □ =・③○Ⅱ え・←△202 2 \* ダ0 0 0 □ ∇ぷ ◆ 2 × & □・図∜ 0 ダ5623ま 7 ◆ 日目の200 1 ◆ ぷ ◆ Ⅱ 2 \* 6 □ 第□9 ◆ □・図∜ 0 ダ562 まま 7 ◆ 日目の200 1 か ような1 = • 0 = 1 ● 米 ふな□0 ← □ 米館 メんらく 1 ● ⊀いろ7(1 = 0 → 10 米館 目) \* \* 3 ← 3 0 0 の 0 2 0 メんかく 1 ● ⊀いろ7(1 = 0 → 10 米館 目) \* \* 3 ← 3 0 0 0 0 0 0

١ ٤ ـ رُوي عن أبي مالك قوله : ﴿ □ 0 \* ~ + 3 \* □ + 2 @ > 0 @ 2 8 \*

الـــدراســـة التفســيرية :

اشتمل هذان الأثران على أمرين :

بقوله ﷺ \_ عن أيام التشريق \_ : " إلها أيام أكلٍ وشربٍ وذكرٍ لله "(').

**والأمر الثاني** : فَسَّرَ أبو مالك نفي الإثم في الآية بالمغفرة ، وهذا من التفسير باللازم ، لأنه يلزم من نفي الذنب عمن شأنه ذلك أن تكون قد غفرت ذنوبه . وقد رُوي نج ذلك عن عبد الله بن مسعود، وأبي ذر ، وعلي بن أبي طالب ، وابن عباس ، وابن عمر ، وأبي العالية ، ومطرف بن الشخير<sup>(۲)</sup>، وإبراهيم النخعي ، والشعبي ، ومحاهد ، والضحاك ، وسالم بن عبد الله<sup>(۳)</sup>، ومعاوية

ابن قرة<sup>(ئ)</sup>، وحماد بن أبي سليمان<sup>(°)</sup>، والسُرِّي ، والربيع بن أنس ، ومقاتل بن سليمان<sup>(۲)</sup>. وهذا وهذا القول هو اختيار الطبري ، ووافقه عليه أبو جعفر النحاس<sup>(۷)</sup>. وعُلِّلَ ذلك بتظاهر الأخبار عن رسول الله ﷺ أنه قال : "من حج هذا البيت فلم يَرفُث و لم يفسق ، رجع كيوم ولدته أُمه"<sup>(۸)</sup>.

(١) أخرجه مسلم في كتاب الصيام ، باب تحريم صوم أيام التشريق ، ح (١١٤١) ، (٢٥/٨ شرح مسلم) . وقد ربط الطبري رحمه الله بين هذا الحديث وبين الآية المُفَسَّرة ؛ لتوافقهما في السياق ، ويظهرُ ذلِكَ في موضعين : الموضع الأول : وصف الأيام المذكورة فيها بأنما محل لذكر الله . والموضع الثاني : اتفاقُ الآيةِ والحديث على إطلاق لفظ الذِّكر فيهما من غير تَعلِيقِهِ بشرطٍ أو قيدٍ . تفسير الطبري (٣٧٦/٣) . (٢) مطرف بن عبد الله بن الشِّخِّير العامري الحَرَشي ، أبو عبد الله البصري ، ثقة عابد فاضل ، مات سنة (٩٥) . الكاشف (٢٦٩/٢) ، تقريب التهذيب (٦٧٠٦) . (٣) سالم بن عبد الله بن عمر بن الخطاب القرشي العدوي ، أبو عمر ، أو أبو عبد الله ، المدني ، أحد الفقهاء السبعة، وكان ثبتاً عابداً فاضلاً ، كان عَثْيَهُمُّباًبيه في العَدْي والسَّمَت ، مات في آخر سنة (١٠٦) على الصحيح . الكاشف (٤٢٢/١) ، تقريب التهذيب (٢١٧٦) . (٤) معاوية بن قُوَّة بن إياس بن هلال المُزَيَّ ، أبو إياس البصري ، ثقة ، مات سنة (١١٣) . الكاشف (٢٧٧/٢) ، تقريب التهذيب (٦٧٦٩) . (٥) حماد بن أبي سُليمانَ : مسلم الأشعري ، مولاهم ، أبو إسماعيل الكوفي ، فقيه صدوق له أوهام ، رمي بالإرجاء ، مات سنة (١٢٠) . الكاشف (٣٤٩/١) ، تقريب التهذيب (١٥٠٠) . (٦) تفسر مقاتل بن سليمان (١٠٧/١) ، تفسير الطبري (٢/ ٣٧٧) ، تفسير ابن أبي حاتم (٣٦١/٢) . (٧) تفسير الطبري (٣٧٧/٢) ، معاني القرآن لأبي جعفر النحاس (١٤٧/١) . (٨) أخرجه البخاري في كتاب الحج ، باب فضل الحج المبرور ، ح (١٥٢١) ، (٤٤٦/٣ فتح الباري) ، وأخرجه مسلم في كتاب الحج ، باب في فضل الحج والعمرة ويوم عرفة ، ح (١٣٥٠) ، (١٦٩/٩ شرح مسلم) من حديث أبي هريرة ﷺ .

الـــدراســـة التفســيرية :

يمكنُ دراسة هذا الأثر التفسيري في ضوء النقاط التالية :

**أولاً** : مراد أبي مالك رحمه الله بقوله : "كل شيء في القرآن «**⊼♦⊙♥∑**۩ » فهو واجب " ؛ أي عسى التي فاعلها الله جل ثناؤه ؛ لأنها هي التي قيلً بوجوبها <sup>(٢)</sup>، بقرينة الآيات المستثناة في هذا الأثر .

ثانياً: أن هذا التفسير يعتبر من باب توجيه ما يتوهم في ظاهره الإشكال ، إذ الأصل في عسى ألها حرفٌ من حروف المقاربة ، **وهو يتضمن معنيين :** 

**الأول**: معنى الترجي والإطماع ، **والثاني**: الدلالة على قرب وإمكان وقوع ذلك الشيء المُرتَجى. فإذا ما وقعت عسى في كلام الله تعالى فلابد من ملاحظة هذين المعنيين : فأما معنى الترجي والإطماع فهما لا يحصلان إلا عند الجهل بالعاقبة ، وإطلاق هذا المعنى إنما يصح في حق المحلوق ، أما في حق الباري جل ثناؤه فهو متره عن ذلك كله . وأما ما تتضمنه كلمة عسى من الخبر عن قُرب وقوع ذلك الشيء المرتجى ، فهو مصروف إلى الله جل وعز ، لأنَّ خبرَهُ حقٌ ، ووعْدَهُ حتمٌ ، والله تعالى أكرم من أن يطُمْ ع أحداً من خلقه في شيءً

ثم لا يُؤطيه إياه . ومن هنا كانت دلالة عسى على الوجوب في كلام الله تعالى ذكره ، أي على

(١) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٢/ ٣٨٣) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .

(٢) انظر البرهان في علوم القرآن للزركشي (١٦٠/٤) .

تحقق وقوع ما تضمنىقمن الأخبار<sup>(١)</sup>. وقد روي هذا القول عن ابن عباس ، وم<del>ج</del>اهد، وعكرمة، والضحاك ، والحسن ، والسدي ، وابن إسحاق ، ومقاتل بن سليمان ، وابن زيد<sup>(٢)</sup>. وحكى الرازي اتفاق المفسرين عليه<sup>(٣)</sup>. وبه قال جماعةٌ من أهل اللغة<sup>(٤)</sup>.

ثالثاً: يكونُ معنى الآية على هذا التفسير: وعسى أن تكرهوا ما في الجهاد من المشقة وهو خير لكم في عاجلكم ومعادكم، فبه تغلبون، وتغنمون ، وتؤجرون ، ومن مات منكم ؟ مات شهيداً . وعسى أن تحبوا الدعة وترك القتال ، وفي ذلك شرُّ لكم ، لأنكم بترككم إياه ؟ تُغلبون وتُذلون ويَذْهب أمركم . وقد فسر بمقتضى هذا القول : سعيد بن جبير ، والسدي <sup>(٥)</sup>. رابعاً : استثنى أبو مالكٍ من هذه الكلية التفسيريةِ موضعين :

الموضِعَ الأول : قوله تعالى : «٦♦۞♥؆۩ ♦♦ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ♥ ۞ ♥ © ♥ ٥ ﴾[التحريم : ٥] ، فعسى في سياق هذه الآية لا تدل على وُجوب تحقق الخبر ، وإنما تُفيد معنى التخويف والتحذير، ووجه ذلك : أن الله جل ثناؤه

علَّق خبر تبديل أزواج النبي ﷺ بشرطٍ ، وهو التطليق ، مع عِلْمِه سبحانه أنه لا يُطلقهن ، لكن هذا من باب الإخبار عن قدرته في أنه إن طلقهن أبدله أزواجاً خيراً منهن ، وذلك تخويفاً وتأديباً من الله تعالى لنساء نبيه ﷺ . واستثناءُ عسى في هذا السياق قال به بعضُ أهلِ اللغة <sup>(٢)</sup>، وعليه يدور كلام المفسرين<sup>(٧)</sup>.

(١) تفسير الطبري (١٦/١٠) ، تحذيب اللغة (٣/٥٨) ، مقاييس اللغة (٢/٣١٧) ، الروض الأنف للسهيلي
(٢) تفسير مقاتل (١/٢٥٢) ، تفسير الطبري (١١٠/١٠) ، (١١٠/١١) ، (٢٩/٢١) ، (٢٢/٤٦) ، تفسير ابن أبي حاتم
(٣) تفسير مقاتل (٢/٢٥٢) ، تفسير الطبري (١١٠/١٠) ، (١١٠/١١) ، (٢٩/٢١) ، (٢٤/٢٩) ، تفسير ابن أبي حاتم
(٣) تفسير الرازي (٢٦/٢١) .
(٤) محاز القرآن لأبي عبيدة (١/٣٤١) ، معاني القرآن للزحاج (٢/ ٥٩) ، جمهرة اللغة لابن دريد (٢/٥٤٨) ،
(٤) محاز القرآن لأبي عبيدة (١٣٤/١) ، معاني القرآن للزحاج (٢/ ٥٩) ، جمهرة اللغة لابن دريد (٢/٥٤٨) ،
(٢) محاز القرآن لأبي عبيدة (٢/٢٤٦) ، معاني القرآن للزحاج (٢/ ٥٩) ، جمهرة اللغة لابن دريد (٢/٥٤٨) ،
(٥) تفسير الطبري (٢/٢٢٤) ، معاني القرآن لأبي حعفر النحاس (٢/٥٤١)، تحذيب اللغة للأزهري (٣/٥٨)،
(٥) تفسير الطبري (٢/٢٢٤) ، تفسير ابن أبي حاتم (٢/٣٨٣) ، الحرر الوحيز لابن عطية (٢/٥٩٥) .
(٢) معهرة اللغة لابن دريد (٢/٥٤٩) ، الصحاح للحوهري (٢/٣٢٩) ، الحرر الوحيز لابن عطية (٢/٥٩٥) .
(٢) تفسير الطبري (٢/٢٩٤) ، تفسير ابن أبي حاتم (٢/٣٨٣) ، الحرر الوحيز لابن عطية (٢/٥٩٥) .
(٢) تفسير الطبري (٢/٢٩٤) ، تفسير ابن أبي حاتم (٢/٣٨٣) ، الحرر الوحيز لابن عطية (٢/٥٩٥) .
(٢) تفسير الطبري (٢/٢٩٤) ، تفسير ابن أبي حاتم (٢/٣٨٣) ، الحرر الوحيز لابن عطية (٢/٥٩٥) .

خامساً : من الفوائد التي اشتمل عليها هذا الأثر أيضاً :

**الفائدة الأولى** : فيه إطــلاقُ لفظ الحرف على الآية ، ويدل لذلك ما تقدم من قول أبي مالك : "﴿ ٩٠٠<كَا الله الله عني : كي ، غير آية في الشعراء ﴿ ٩٠٠<كَا الله الله الله عني : كي ، غير آية في الشعراء ﴿ ٩٠٠<كَا الله الله عني : كأنكم تخلدون"<sup>(٤)</sup>.

**الفائدة الثانية** : وفيه تسمية سورتين من سور القرآن، و<sup>ه</sup>ما سورة التحريم ، وسورة بني إسرائيل . وقد جاءت هذه التسمية في كلام بعض الصحابة رضوان الله تعالى عليهم ، وبذلك سميت في أكثر كتب السنة والتفسير وأكثر المصاحف<sup>(٥)</sup>.

- (١) تفسير الطبري (١٥/١٥) .
- (٢) تفسير مقاتل بن سليمان (٢/٢٥٠-٢٥١) .
- (٣) تفسير الطبري (٥٤/١٥) ، تفسير السمرقندي (٢٦١/٢) ، تفسير الوسيط للواحدي (٩٨/٣) ، تفسير السمعاني ا
- (٢٢١/٣) ، زاد المسير (٩/٥) ، تفسير الرازي (١٢٨/٢٠) ، الجامع لأحكام القرآن (١٩٦/١٠) ، تفسير السعدي
  - . (٩٨/٣)
  - (٤) انظر القول رقم (٨) .
  - (٥) انظر أسماء سور القرآن وفضائلها (صـــ٢٤٦ ، ٤٥٨) .

44 \_ قال الطبري : "حُدِّشْت عن عمار بن الحسن<sup>(1)</sup> ، قال : ثنا عبد الله بن أبي جعف (<sup>(\*)</sup>) ، عن أبيه<sup>(\*)</sup> ، عن حصين ، عن أبي مالك الغفاري قال : بعث رسول الله ﷺ عبد الله بن ححش عن أبيه<sup>(\*)</sup> ، عن حصين ، عن أبي مالك الغفاري قال : بعث رسول الله ﷺ عبد الله بن ححش في حيش ، فلقي ناساً من المشركين ببطن نخلة<sup>(±)</sup> ، والمسلمون يحسبون أنه آخر يوم من جمادى ، وهو أول يوم من رجب ، فقتل المسلمون ابن الحضرمي . فقال المشركون : ألستم تزعمون أنكم قرمون الشهر الحرام ! فأنزل الله : 
عرمون الشهر الحرام ، والبلد الحرام ؟ وقد قتلتم في الشهر الحرام ! فأنزل الله : 
قرمون الشهر الحرام ، والبلد الحرام ؟ وقد قتلتم في الشهر الحرام ! فأنزل الله : 
هو أول يوم من رجب ، فقتل المسلمون ابن الحضرمي . فقال المشركون : ألستم تزعمون أنكم قرمون الشهر الحرام ؟ وقد قتلتم في الشهر الحرام ! فأنزل الله : 
قرمون الشهر الحرام ، والبلد الحرام ؟ وقد قتلتم في الشهر الحرام ! فأنزل الله : 
هو أول يوم من رجب ، قال المسلمون ابن الحضرمي . فقال المشركون : ألستم تزعمون أنكم قرمون الشهر الحرام ، والبلد الحرام ؟ وقد قتلتم في الشهر الحرام ! فأنزل الله : 
هو أول يوم من رجب ، قال الملمون ابن الحضرمي . فقال المشركون : ألستم تزعمون أنكم قرمون الشهر الحرام ! فأنزل الله : 
هو أول يوم من رجب ، والبلد الحرام ؟ وقد قتلتم في الشهر الحرام ! فأنزل الله : 
هو أول يوم من رجب ، والبلد الحرام ؟ وقد قتلتم في الشهر الحرام ! فأنزل الله : 
هو أول يوم من رجب ، والبلد الحرام ؟ وقد قتلتم في الشهر الحرام ! فأنزل الله : 
هو أول يوم من رجب ، والبلد الحرام ؟ وقد قتلتم في الشهر الحرام ! فأنزل الله : 
هو أول عام الحرام ، والبلد الحرام ؟ وقد قلم : 
هو أول عام الحرام ، والبلد الحرام ؟ وقد قتلتم في الشهر الحرام ! فأنزل الله المور في المور في المور في الله والمور في المور في الموو في

الـــدراســـة التفســيرية :

اشتمل هذا التفسير على جملة من الأمور وهي : أولاً : ذكر أبو مالك رحمه الله في هذا التفسير سببَ نزول الآية ، واستعمل عجارة ( فأنزل الله ) ، وهي هنا تدل على أنَّ هذا الحدَث هو السبب المباشر لترول الآية ، وذلك محل إجماع بين المفسرين ، قال الطبري رحمه الله : "لا خلاف بين أهل التأويل جميعاً أن هذه الآية نزلت على

من طريقٍ ورقاء عن حصين به . وعزاه السيوطي بمذا اللفظ في الدر المنثور (٥٣٨/٢) لعبد بن حميد ، والطبري ، كما أخرجه الطبري أيضاً (٤٣٢/٢) من طريق سفيان عن حصين به ، مقتصراً على آخره . رسول الله ﷺ في سبب قتل ابن الحضرمي وقاتله"<sup>(۱)</sup>. وقد روي ذلك عن اب عباس ، وجندب ابن عبد الله، وعروة بن الزبير<sup>(۲)</sup>، ومجاهد، والضحاك، والسدي ، ومقاتل بن سليمان<sup>(۳)</sup>.

ثانياً : المراد بالشهر الحرام في الآية هو شهر رجب فاللام فيه للعهد ، إذ الحادثة إنما وقعت في أول يوم من شهر رجب ، وهذا الحكم غير مختص بمذا الشهر ، فالعبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب . وقد روي هذا التحديد عن ابن عباس ، وجندب بن عبد الله ، وعروة بن الزبير ، والسدي ، ومقاتل بن سليمان<sup>(٤)</sup>.

ثالثاً : يؤخذ من هذا التفسير أن السؤال في قوله تعالى : 《 ۞□0\$ ★ ♦◘<□\$ ﷺ] إنما صدر من المشركين على وجه التعيير لرسول الله ﷺ وصحابته باستحلالهم القتال في الشهر الحرام . ويدل لذلك أن سياق الآية جاء في الرد على المشركين . وقد روي نحو ذلك عن ابن عباس ، وجندب بن عبد الله ، ومحاهد ، والسدي<sup>(٥)</sup> . وهو اختيار جماعة من المفسرين<sup>(٢)</sup>.

رابعاً : قال أبو مالك في تفسير قوله تعالى : ﴿ ◘◘۞۞۞۞♥ ◄ ◄ ۞ ۞ ۞ : "من الذي استكبرتم من قتل ابن الحضرمي" ، وفي رواية عنه : "يقول هذا كله أكبر عند الله من الذي استنكرتم"<sup>(٧)</sup>.

**خامساً** : تفسير الفتنة في الآية بالشرك، هو من قبيل التفسير السياقي للفتنة في هذا الموضع من الآيةِ ، وقد تقدمت دراستُهُ<sup>(٣)</sup>. وقد روي هذا التفسير عن ابن عباس ، وجندب بن عبد الله ، وعروة بن الزبير ، ومحاهد ، والشعبي ، والحسن ، وقتادة ، والسدي ، ومقاتل بن سليمان <sup>(٤)</sup>. وبه قال الفـراء ، وابن قتيبة ، والطبري ، والزجاج<sup>(٥)</sup>.

- (١) تفسير الطبري ( ٢٧/٢) ، معاني القرآن للزجاج (٢٩٠/١) .
  - (٢) تفسير الألوسي (١٠٩/٢) .
  - (٣) انظر التفسير المتقدم برقم (٣٩) .
- (٤) تفسير مقاتل بن سليمان (١١٥/١) ، تفسير الطبري ( ٤٢٨/٢) .
- (٥) معاني القرآن للفراء (١٤١/١) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـ٨٢) ، تفسير الطبري (٤٢٧/٢) ، معاني القرآن للزجاج (٢٩٠/١) .

ابن جبير ، وإبراهيم ، ومجاهد، وسليمان بن يسار<sup>(۱)</sup>، والشعبي ، وعكرمة ، وبكر بن عبد الله<sup>(۲)</sup>، وطاووس، والحسن، ومكحول<sup>(۳)</sup>، وقتادة، وحبيب بن أبي ثابت <sup>(٤)</sup>، والسدي، وابن أبي نجيح<sup>(°)</sup>، نجيح<sup>(°)</sup>، وعطاء الخراساني ، وربيعة<sup>(۲)</sup>، والربيع بن أنس ، وزياد بن أبي مريم<sup>(۷)</sup>، ويحيى بن سعيد<sup>(۸)</sup>، ومقاتل بن سليمان<sup>(۹)</sup>.

**الأمر الثاني** : أنَّ هذا النوع من لغو اليمين لا كفارة فيه . وهو مأخوذٌ من إخباره جل ثناؤه عن نفسه ، بأنه قد رفع المؤاخذة عن عباده بما لغوا في أيمالهم ، وذلك يشمل المؤاخذة في الدنيا وهي الكفارة ، والمؤاخذة في الآخرة وهي الوعيد بالعقوبة . روي ذلك عن الحسن ، ومكحول ، وقتادة ، والسدي ، والربيع بن أنس ، ومقاتل بن سليمان<sup>(١٠)</sup>، وهو اختيار الطبري<sup>(١١)</sup>.

(١) سرليمان بن يسار الهلالي ، المدني ، مولى ميمونة ، وقيل أم سلمة ، ثقة فاضل أحد الفقهاء السبعة ، يقال مات سنة (١٠٧) وقيل قبلها . الكاشف (٢٦١٩) ، تقريب التهذيب (٢٦١٩) . (٢) بكر بن عبد الله المُزَيَّ، أبو عبد الله البصري، ثقة ثبت جليل ، مات سنة (١٠٦) . الكاشف (٢٧٤/١) ، تقريب التهذيب (٧٤٣). (٣) مكحول ، فقيه الشام ، أبو عبد الله ، ثقةٌ كثير الإرسال ، مات سنة (١١٣) . الكاشف (٢٩١/٢) ، تقريب التهذيب (٦٨٧٥) . (٤) حبيب بن أبي ثابت : قيسٌ \_ ويقال : هند \_ بن دينار الأسديُّ مولاهم ، أبو يحيى الكوفي ، ثقة فقيه جليل ، وكان كثير الإرسال والتدليس ، مات سنة (١١٩) . الكاشف (٣٠٧/١) ، تقريب التهذيب (١٠٨٤) . معبد الله بن أبي نَجيح : تيمار المكيُّ ، أبو يسار ، التفيَّى مولاهم ، ثقة رمي بالقدر وربما دلس ، مات سنة (۱۳۱) . الكاشف (۲۰۳/۱) ، تقريب التهذيب (۳٦٦٢) . (٦) ربيعة بن أبي عبد الرحمن ، التيمي مولاهم ، أبو عثمان المدني ، المعروف بربيعة الرأي ، واسم أبيه فوُو خُ ، ثقة فقيه مشهور ، قال ابن سعد : كانوا يتقونه لموضع الرأي ، مات بالأنبار سنة (١٣٦) على الصحيح . الكاشف (۱۹۳/۱) ، تقريب التهذيب (۱۹۱۱) . (٧) زياد بن أبي مريم الجزري ، الكوفيُّ ، تابعيُّ ، ثقةٌ ، لم يثبت سماعه من أبي موسى ، وجزم أهل بلده بأنه غير ابن الجراح . الكاشف (٢/١٦) ، تقري التهذيب (٢٠٩٩) . (٨) يحيى بن سعيد بن قيس الأنصاري المدني ، أبو سعيد القاضي ، ثقة ثبَّت ، مات سنة (١٤٣) . الكاشف (٣٦٦/٢) ، تقريب التهذيب (٣٦٦/٢) . (٩) تفسير مقاتل بن سليمان (١١٩/١) ، تفسير الطبري (٤٩٩/٢) ، تفسير ابن أبي حاتم (٤٠٨/٢) . (١٠) تفسير مقاتل ف سليمان (١١٩/١) ، تفسير الطبري (٢/٠٠٠٠) . (١١) تفسير الطبري (٢) ٤٩٩ ٤ ــ ٥٠٢)

الدرجة في اللغة تعني : المترلة والفضيلة<sup>(٢)</sup>، وقد فسَّر أبو مالك رحمه الله هذه المترلة وتلك الفضيلة بمُلك الرحال لأمر الطلاق من دون النساء ، وهذا من قبيل التفسير بالمثال ، عدل إليه أبو مالك لأن الدرجة هنا مبهمة غير مبينة . وهو في تفسيره هذا ناظرٌ إلى السياق العام للآية ، والذي يتحدث عن الطلاق وأحكامه . فالله جل ثناؤه جعل الطلاق بيد الرحال فقال :<□♦ ٢٩٩ ٢٩ مهن يتربصن بأنفسهن العدة ، ولا يحل لهن أن يكتمن ما في أرحامهن ، ثم تحدثت الآية بعد ذلك عن حق الأزواج في إرجاع المطلقات ، وهو في ذلك كله ينسب الحق للرجل خاصة . وما ذكره

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف (١٩٦/٤) ، بإسناد حسن ، تقدم الكلام على رجاله برقم (٣٠) ، وتوبع ابن أبي شيبة في روايته ، فرواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٤١٧/٢) من طريق أبي سعيدٍ الأشج، عن عبيد الله بن موسى به .
 وذكره السيوطي في الدر المنثور (٦٦٢/١) وعزاه لابن أبي حاتم وعبد بن حميد .
 (٢) مجاز القرآن (٧٤/١) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـ٨٦) .

أبو مالكٍ رحمه الله يحتمله معنى اللفظ ، على أنه وجه من أوجُهِ التفضيل المتنوعة . ومن مجموع تلك الأوجُهِ تتحصل الدرجة التي تقتضي التفضيل ، وهذا هو اختيار جماعةٍ من المفسرين<sup>(۱)</sup>.

٤٧ ـــ روي عن أبي مالك في قوله تعالى
 ٤
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢

الــدراســة التفسـيرية :

اشتمل هذا التفسير على ثلاثة أمور :

الأول : ﴿ ص•€♦®®®®®®®®® صغة تفاعل تدل على الاشتراك في الرضا بين اثنين فأكثر ، وقد فسَّره أبو مالك برضا المرأة فقال : "إذا رضيت الصداق" ، وفي ذلك إشارة إلى أن فعل التراضي وإن جيء به بصيغة التذكير فهو متناول للخُطَّاب والنساء على حدٍ سواء ، وأن التذكير فيه على سبيل التغليب<sup>(۳)</sup>، ومن أسرار هذا التفسير المقابلة بين حق الرحل في الطلاق وحق المرأة

(۱) أحكام القرآن للجَصَّاص (۷۰/۲) ، المحرر الوجيز (۱۹۷/۲) ، تفسير الرازي (۸۲/٦) ، تفسير اب ن كثير
 (۱) 12/۱) .

(٢) عزاه السيوطي في الدر المنثور (٢/٧/٢) لعبد بن حميد وابن أبي حاتم من طريق السدي عن أبي مالك وقد أخرج ابن أبي حاتم في تفسيره (٢٧/٢) الشطر الأول دون ذكر القصة ، من طريق أبي سعيد الأشج ، ثنا عبيد الله ، عن إسرائيل ، عن السدي به . وهو إسناد حسن ، تقدم الكلام على رحاله برقم (٣٠) . في الرضا بعقد النكاح . وفيه أيضاً دفعٌ لما قد يتوهم من اختصاص عود الضمير على الأزواج والأولياء دون النساء .

**الثاني** : فسر أبو مالك المعروف في الآية بالصداق الذي ترضاه المرأة . وهذا من باب التفسير بالمثال ، لأن لفظ المعروف عامٌ ، يدخل فيه كل ما يحل التراضي به مما عُرف حسنه بالشرع أو بالعُرف . فيشمل ذلك التراضي بكل ما هو من مقدمات النكاح الصحيح وشرائطه ، كالمهر ، والعقد ، والشهود ، والحقوق الزوجية . وقد روي نحو هذا المعنى العام عن الضحاك ، ومقاتل بن حيان ، ومقاتل بن سليمان<sup>(۱)</sup>، وبه قال أبو عبيدة ، وابن قتيبة ، والطبري<sup>(۲)</sup>. **الثالث** : لم يتعرض أبو مالك لتفاصيل سبب الترول ، فهو لم يعين الزوج ، ولا الولي ، ولا المرأة ، ولم يتعرض لما دار بينهم ، بل عَمَدَ إلى ذكر مُحْمَل القصة باختصارٍ . واستعمل في ذلك إحدى صيغ الترول وهي صيغة : " فترلت هذه الآية " . وهذه الصيغة هنا صريحة في السببية ، إذ هذه القصة هي سببُ نزول الآيةِ ، على خلافٍ في تعيين من نَزَلت فيه<sup>(۳)</sup>.

間です。 「「「「ひき・②の○○小(「● よんきのか」◆②へびくゆ ③、2 ~ ③ × ③ 2 ~ ☆ ↓ ③ 2 ~ ☆ ↓ ③ 2 ~ ☆ ↓ ③ 2 ~ ☆ ↓ ③ 2 ~ ☆ ↓ ③ 2 ~ ☆ ↓ ③ 2 ~ ☆ ↓ ③ 2 ~ ☆ ↓ ③ 2 ~ ☆ ↓ ③ 2 ~ ☆ ↓ ③ 2 ~ ↓ ④ 2 ~ ↓ ④ 2 ~ ↓ ④ 2 ~ ↓ ④ 2 ~ ↓ ④ 2 ~ ↓ ④ 2 ~ ↓ ④ 2 ~ ↓ ④ 2 ~ ↓ ④ 2 ~ ↓ ● 2 ~ ↓ ● 2 ~ ↓ ● 2 ~ ↓ ● 2 ~ ↓ ● 2 ~ ↓ ● 2 ~ ↓ ● 2 ~ ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2 ↓ ● 2

تفسير الوُسْعِ في الآية بالطاقة ، هو من باب تفسير اللفظ بما يقاربه في المعنى ، فالوسع كلمةٌ تدل على خلاف الضيق والعُسر ، وهو اسمٌ لما يسعُ الإنسانُ فعله بلا مشقة ، بينما الطاقة اسمٌ لما يسعُ

(١) تفسير مقاتل بن سليمان (١٢٢/١) ، تفسير ابن أبي حاتم (٢/٢٧) . (٢) مجاز القرآن لأبي عبيدة (٧٥/١) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـــ٨٨) ، تفسير الطبري (٣٩/٢) . (٣) والصحيح أنه نزلت في معقل بن يسار المزيني وأخته . انظر تفسير ابن كثير (١٣٦/١) . (٤) ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره معلقاً (٢٣٠/٢) . فعله لكن بمشقة بالغة . فللوُسْعُ إذاً يُطْلَقُ على ما دون الطاقةِ<sup>(١)</sup>. وقد روي هذا القول عن سعيد ابن جبير ، وقتادة ، ومقاتل بن حيان ، ومقاتل بن سليمان ، وسفيان الثوري<sup>(٢)</sup>. وبه قال أبو عبيدة ، وابن قتيبة ، وابن عُزيز<sup>(٣)</sup>.

٩٤ \_ قال أبو بكر ابن أبي شيبة : "ثنا عبيد الله بن موسى ، عن إسرائيل ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله
 ١٠ ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ ) ( ٩٤ )

(١) مقاييس اللغة لابن فارس (٢/٩٠١) ، مفردات ألفاظ القرآن للراغب (صـ٥٣٠، ٥٧٠) ، تفسير البغوي
(٣١٦/١) ، تفسير الرازي (٢/٣١٦) ، الكليات (صـ٩٠١) ، تفسير المنار (٢/٣١٤) .
(٢) تفسير الطبري (٢/٩٠٢) ، تفسير ابن أبي حاتم (٢/٢٠٤) .
(٣) مجاز القرآن (١/٥١٦) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـ٩٨) ، نزهة القلوب في تفسير غريب القرآن العزيز (٣) محمد بن عُزيزٍ السجستاني (صـ٤٧٠) .
(٤) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف (٢/٣٣٣) ، بإسناد حسن ، تقدم الكلام على رحاله برقم (٣) ، وتوبع ابن أبي شيبة في روايته ، فرواه ابن أبي حاتم (٢/٢٠٤) من طريق أبي سعيدٍ الأشج ، عن عبيد الله بن موسى به .
(٤) أخرجه الما أبي أبي حاتم في تفسيره (٢/٣٣٢) ، بإسناد حسن ، تقدم الكلام على رحاله برقم (٣) ، وتوبع ابن أبي شيبة في روايته ، فرواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٢/٣٢٢) من طريق أبي سعيدٍ الأشج ، عن عبيد الله بن موسى به .

(١) أحكام القرآن لابن العربي (٢٦٣/١) .
(٢) تفسير مقاتل بن سليمان (٢١/٥١) ، تفسير ابن أبي حاتم (٢/٢٤٢) .
(٣) تفسير مقاتل بن سليمان (٢/١٢٥) ، تفسير الطبري (٢/٢٤٢) ، تفسير ابن أبي حاتم (٢/٢٤٤) .
(٤) تفسير القرطبي (٣/٢٨١) ، البحر المحيط (٢/٢٥) ، فتح القدير (٢/٢٦١) .
(٥) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٢/٢٥٤) بإسناد ضعيف حداً ، تقدمت دراسته برقم (٢) .
(٦) نزهة الأعين النواظر في علم الوجوه والنَّظائر لابن الجوزي (صـ٢٩٢) ، لسان العرب (دور) .

تفسير الديار بالمنازل هو من قبيل تفسير اللفظ بما يقاربه في المعنى . فالدّارُ اسمٌ لكل عَرَصةٍ دار عليها البناءُ ، يسكـــنها الإنسان ، ثُمَّ يقالُ : لكُلِ موضــعٍ حَلَّ به قومٌ ، هو دارهم<sup>(٢)</sup>. وبه قال أبو حاتم السجستاني<sup>(١)</sup>.

¥୷⊇↗≀๏♠Щ∥ё≶⋺≏♦⊐Ӥጷጲ≏Ѭ҈Ҩ∁♦ℑጲฃҴጲฃ☎ЀҀ४♦৫⊠ж

الخراساني ، وزيد بن أسلم ، والربيع بن أنس ، ومقاتل بن حيان ، ومقاتل بن سليمان ، وسفيان الثوري<sup>(٣)</sup>. وهذا الحكم لم ينقل عن أحدٍ خلافه ، بل هو من المحكم المجمع على تأويله<sup>(٤)</sup>. قوله تعالى : ﴿ ۩٦٢٠٩٩ ؆ ٢٩ ۩٢٩ ٢٩ ٢٩ ٢٩ ٢٩ ٢٠

الأول : في قوله تعالى : (□ ↔ • ↔ ↔ ↔ ۞ ۞ ۞ ٦ ◘ ↔ ﴾ المبالغة في النهي عن عقد النكاح في العِدَّة ؛ وذلك لأن العزم يتقدم على فعل العقد ، فإذا نُهِيَ عنه ، كان النهي عن الفعل أشد . فلفظ الآيةِ إذاً عامٌ في النهي عن العقد وعن مُقدِّماته . فيدخل فيه النهي عن مُواعدة النساء نكاحاً في العدة ، وعن التصريح بالخطبة ، وعن عقد النكاح<sup>(۱)</sup>. وبنحو ما قال أبو مالك في التفسير روي عن زيد بن أسلم ، ومقاتل بن سليمان<sup>(۲)</sup>.

والأمر الثابي : فسَّر أبو مالك بلوغ الكتاب أجله : بانقضاء العدة ، وقد روي ذلك عن

ابن عباس ، والشعبي ، ومجاهد ، والضحاك ، والحسن ، وقتادة ، والزهري ، والسدي ، وعطاء

اشتمل هذا التفسير على أمرين اثنين :

(١) المذكر والمؤنث لأبي حاتِم السجستاني (صـــ١٢٣) .

>A~□∧∞↑□ 𝔅→♀◆□ 𝔅ጲ♀緊②()◆3ጲ@ Iጲጷ ☎ネ□∇∀♦②
+𝔅𝔄𝔅
+𝔅𝔄𝔅
𝔅𝔅𝔅
𝔅𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅
𝔅

قوله تعالى : ﴿ ۩۩۩٠٠\$۶ ≈٠٥♦ ٢٦ ۩= ٢ ٦٠ ×٠

قريب من واسط (٢)، فوقع فيهم الطاعون . فأقامت طائفة منهم ، وهربت طائفة ، فأَجْلُوا عن القرية ، ووقع الموتُ فيمن أقام منهم وأسرع فيهم ، وسَلِمَ الآخرون الذين كانوا أَجْلُوا عنها حتى إذا ارتفع الطاعون عنهم ، رجعوا إليهم . فقال الذين بقوا : إخواننا هؤلاء ، كانوا أحزم منا ، فلو كنا صنعنا كما صنعوا ، سلمنا ، ولئن بقينا حتى يقع الطاعون ، لنصنعن مثل صنيعهم . فلما أن كان من قابلٍ ، وقع الطاعون ، فخرجوا جميعا ـــ الذين كانوا أَجْلُوا ، والذين كانوا أقاموا \_ وهم بضعة وثلاثون ألفا ، فساروا حتى أتوا وادعيٍّ [فيحاء]<sup>(٣)</sup>، فترلوا فيه ، وهو بين جبلين ، فبعث الله إليهم ملكين ، ملكاً بأعلى الوادي وملكاً بأسفله ؛ فنادوهم : أي موتوا ، فماتوا . فمكثوا ما شاء الله ، ثم مر بهم نبى من الأنبياء يُدعى حِزْقِيل . فرأى تلك العظام، فوقف متعجباً ؛ لكثرة ما يرى منها ، فأوحى الله إليه أن ناد : أيتها العظام ، إن الله يأمرك أن تجتمعي ، فاجتمعت العظام من أقصى الوادي وأدناه ، فالتزق بعضها بعض ؛ كل عظم من جسدٍ التزق بجسده ، فصاروا أحساداً من عظام ، ليس لحم ولا دم . ثم أوحى الله إليه ، نادِ: أيتها العظام ، إن الله يأمرك أن تكتسى لحماً . ثم أوحى الله إليه ، نادِ : أيتها الأجساد إن الله يأمرك أن تقومي 🛛 . فبعثوا أحياء . ثم رجعوا إلى بلادهم ، فكانوا لا يلبسون ثوباً ، إلا كان عليهم كفناً [دسما ](٤)، يعرفهم أهل ذلك الزمان ، ألهم قد ماتوا ، ثم رجعوا إلى بلادهم ، فأقاموا حتى أتت عليهم آجالهم بعد ذلك<sup>(٥)</sup>. الدراسة التفسيرية :

هذا الخبر من الأخبار التي رُويت عن بني إسرائيل في كتب التفسير ، وقد استفاد منه المُفَسِّرون في جملةٍ من الأمورِ<sup>(١)</sup>، يمكنُ إجمالها فيما يلي :

(١) بفتح الواو وسكون الراء وآخره نون ، بلدةٌ شرقي واسط بينهما فرسخ . انظر معجم البلدان (٢١١/٢) .
 (٢) مدينةٌ عراقيةٌ بناءَ ها الحجاج بن يوسُف ، سُميت بذلك لأنها تقع في الوسط بين البصرة والكوفة . انظر معجم البلدان (٢٧٧/٤) .
 (٣) كذا في تفسير ابن أبي حاتِمٍ (٢/٤٥٤) ، وعزاه ابن حجرٍ في "بذل الماعون في فضل الطاعون" (صـ٢٣١) لابن أبي حاتِمٍ (٢١٢) .
 (٣) كذا في تفسير ابن أبي حاتِمٍ (٢/٤٥٤) ، وعزاه ابن حجرٍ في "بذل الماعون في فضل الطاعون" (صـ٢٣١) لابن أبي حاتِمٍ الفظ : (أَفْيَح) .
 (٤) كذا في تفسير ابن أبي حاتِمٍ ، وعزاه ابن حجرٍ في "بذل الماعون في فضل الطاعون" (صـ٢٣١) لابن أبي حاتِمٍ (٢٥ ٢٣٠) .
 (٢) كذا في تفسير ابن أبي حاتِمٍ ، وعزاه ابن حجرٍ في "بذل الماعون في فضل الطاعون" (صـ٢٣١) لابن أبي حاتِمٍ بلفظ : (أَفْيَح) .
 (٤) كذا في تفسير ابن أبي حاتِم ، وعزاه ابن حجرٍ في "بذل الماعون "(صـ٢٣٢) لابن أبي حاتِمٍ بلفظ : (وسْماً) .
 (٢) كذا في تفسير ابن أبي حاتِم ، وعزاه ابن حجرٍ في "بذل الماعون "(صـ٢٣٢) لابن أبي حاتِمٍ بلفظ : (وسْماً) .
 (٥) أخرجه ابن أبي حاتِم ، وعزاه ابن حجرٍ في "بذل الماعون "(صـ٢٣٢) لابن أبي حاتِم بلفظ : (وسْماً) .
 (٥) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٢/٢٥٤–٢٥٤) بإسنادٍ حسن ، قال ابن حجر في كتابه بذل الماعون في فضل الطاعون (صـ٢٣٢) : هذا إسنادٌ حسنٌ مرسلٌ ، وقد أخرجه الطبري (٢/٢٠٢) من رواية السدي نحوه ، بطوله ، ولم يذكر أبا مالكي .

**أولاً** : أن هذه القصة التي أشارت إليها الآية هي قصة حقيقية ، وقعت في بني إسرائيل<sup>(۲)</sup>. وقد توافقت روايةُ جماعةٍ من أهل التأويل على أصلِ هذه القِصَّةِ ، وإن اختلفت في بعض تفاصيلها . كما روي ذلك عن ابن عباس ، وأبي صالح<sup>(۳)</sup>، والحسن ، ووهب بن منبه<sup>(٤)</sup>، وقتادة ، وعمرو ابن دينار<sup>(۰)</sup>، والسدي ، وهلال بن يساف<sup>(۲)</sup>، ومحمد بن إسحاق ، وابن زيد<sup>(۷)</sup>. **ثلياً** : حاء في الرواية تعيين العدد بأنّهم بضعةٌ وثلاثون ألفاً . وهذا التعيينُ لِلعددِ مما يحتمله المعنى اللغوي ويقويه ؛ لأنَّ ألوفاً جمعٌ للكثرة ، وفي ذلك دلالة على ألهم كانوا أكثر من عشرةِ آلافٍ ؟ فما دون العشرةِ آلافٍ ، لا يقال لهم ألوفٌ ، وإنما يقال لهم : آلافً<sup>(۸)</sup>. فهذا التعيينُ إذاً مما يستأنس به ، لكن لا ينبغي الجزمُ بذلك َ ، إذ لم يُنص عليه في كتاب الله جل ثناؤه ، ولا في سُنَّةِ الكتاب .

(١) استفاد الطبري من هذا الخبر ، ومن غيرو من الأخبار التي تتحدث عن هذه الآية ، في أمرين اث نين ، الأول في تفسير قوله تعالى : < □♦٩٤</li>
 (٩) استفاد الطبري من هذا الخبر ، ومن غيرو من الأخبار التي تتحدث عن هذه الآية ، في أمرين اث نين ، الأول في تفسير قوله تعالى : < □♦٩٤</li>
 (٩) استفاد الطبري من هذا الخبر ، ومن غيرو من الأخبار التي تتحدث عن هذه الآية ، في أمرين اث نين ، الأول في تفسير قوله تعالى : < □♦٩٤</li>
 (٩) استفاد الطبري من هذه الآية ، في أمرين اث نين ، الأول في تتحدث عن هذه الآية ، في أمرين اث نين ، الأول في تفسير قوله تعالى : < □♦٩٤</li>
 (٩) استفاد الطبري من هذه القديم ، ومن غيرو من الأخبار التي تتحدث عن هذه الآية ، في أمرين اث نين ، الأول في تفسير قوله تعالى : < □♦٩٤</li>

أمَّا ابن أبي حاتم (٤٥٥/٢) فقد استفاد منهُ في مواطن خمسةٍ ، وهي في تعيين : كون هذه القصة حقيقية أو مَثل ، ثُمَّ في تعيين العدد والمكان ، ثُمَّ في ذِكْر سبب خروجهم من ديارهم ، وأخيراً في كيفية الإماتة و الإحياء .

(٣) باذام بالذال المعجمة ، ويقال آخره نون ، أبو صالح مولى أم هانئ ، ضعيف يرسل ، عامةُ ما عدده تفسيرُ .

(٤) وهب بن منهِ بن كامل اليماني ، أبو عبد الله الأُنبَلُوي ، أخباري علَّمة قاصٌ ، صاحبُ كتب ، ثقة ، مات سنة
 (١١٤) . الكاشف (٣٥٨/٢) ، تقريب التهذيب (٧٤٨٥) .

(٥) عمرو بن دينار المكي ، أبو محمد الأنوْم ، الجُمَ حِي مولاهم ، ثقة ثبتْ ، مات سنة (١٢٦) . الكاشف (٧٥/٢) ، تقريب التهذيب (٥٠٢٤) .

(٦) هلال بن يحيِّك ، ويقال ابن إساف ، الأشجعيُّ مولاهم ، الكوفي ، ثقة . الكاشف (٣٤٣/٢) ، التقريب
 (٣٥٣) .

(٧) تفسير الطبري (٧١٨/٢\_٧٢٣) ، تفسير ابن أبي حاتم (٧/٥٥٤\_٤٥٨) .
 (٨) تفسير الطبري (٧٢٤/٢) .

ثالثاً : أفادت هذه الرواية أن سبب خروج بني إسرائيل هو الفرار من الطاعون ، وقد روي ذلك عن جماعةٍ من أهلِ التأويل كابن عباس ، والحسن ، وعمرو بن دينارٍ ، والسدي ، وهلال بن يساف ، ومحمد بن إسحاق ، وابن زيد<sup>(۱)</sup>. وهو اختيار جماعةٍ من المفسّرين<sup>(۲)</sup>، قال ابن حجر : "والقول بأن فرارهم كان بسبب الطاعون أقوى مخرجاً ، وأحسن طرقاً"<sup>(۳)</sup>.

(١) تفسير الطبري (٧١٨/٢ــ٧٢٣) .

(٢) انظر أحكام القرآن لابن العربي (٢٧٥/١) ، الجامع لأحكام القرآن للقرطبي (٢٢٠/٣) ، تفسير الحداد

- . (٣٨١/١)
- (٣) بذل الماعون في فضْل الطاعون (صــــ٢٣٥) .
  - (٤) زاد المسير (٢٥٣/١) .
- (٥) الفتوحات الإلهيق بتوضيح تفسير الجلالين للدقائق الخفية (١٩٨/١).
  - (٦) تفسير الطبري (٧٢١/٢\_٧٢٣) .

### قوله تعالى : « □ ♦ △ • سه ٤ ♦ @ • ط ← U ↔ ث ♦ = Ø @ يى ط ← ؟ © Ø B □ R ♦ - & E ♦ □ • ۶ ٦ = 2 & O & D = = 0 E & S + = 2 K + & B = S + & D = 2 & O & S = 2 & D = 2 & S + & J = 2 & O & S + & S = 2 & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + & S + &

(١) أخرجه ابن أبي حاتم (٤٦٥/٢) بإسناد ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور لابن أبي حاتم فقط (١٣٧/٣) .

(٢) ذكره ابن أبي حاتم هنا معلقاً (٢/٤٦٥) ، وقد وصل تفسير هذه اللفظة فيما سبق ، انظر الأثر رقم (٢٨) .

(٣) تأويل مشكل القرآن (صــ٥٢٥) ، تفسير الطبري (٤٨٩/٢) ، القطع والائتناف (صــ١٨٨) ، المحرر الوجيز

- (١٨٣/٢) ، مفردات ألفاظ القرآن للراغب (صـــــ٩٥) .
- (٤) تفسير مقاتل بن سليمان (١٣٠/١) ، تفسير الطبري (٧٤١/٢) .
  - (٥) الظر التفسير السابق برقم (٢٨) .

اشتمل هذا التفسير المنقول عن أبي مالكٍ على تعيين المراد بالسكينة في هذا السياق ، وقد روي عنه في ذلك تفسيران متغايران : فقد فسر السكينة بأن لها وجهاً كوجه الهر وجناحان ، روي نحو ذلك عن مجاهد ، ومقاتل بن سليمان<sup>(٥)</sup> ، وهذا اختيار ابن فارس في قوله :"وكل سكينة في القرآن : طمأنينة في القلب ، غير واحدة في سورة البقرة (=\@O@ &@O@ & \#\@II @-@ #&&<&> فإنه يعنى شيئا كرأس الهرة ، لها جناحان ، كانت في التابوت"<sup>(٢)</sup>. كما فُسَرَ أبو مالكِ السكينة أيضاً بالطست من ذهب التي أُلقيت فيها الألواح ، روي نحو ذلك أيضاً عن ابن عباس ، والسدي<sup>(٣)</sup>.

ودراسةُ هذا التفسير تكون في ضوء النقاط التالية : أولاً : معنى السكينة في اللغة : السين والكاف والنون أصلُّ واحدٌ مطردٌ ، يدل على خــــلاف

الاضطراب والحركة . ومنه السكينة فعيلة من السُّكون بمعنى الطمأنينة والهدوء(''.

ثانياً : يؤخَذُ من هذا التفسير أنَّ أبا مالكِ ذَه ب إلى أنَّ السكينةَ في هذا السياق ، شيءٌ موضوعٌ في التابوت ، يعْرفُهُ بنو إسرائيل ، ويؤيد ذلك سياقُ الآيةِ ، فإنَّ الله جل ثناؤه جعل التابوت ظرفاً للسكينةِ ، ثُمَّ عَطَفَ عليه البقية التي تركها آل موسى وآل هارون<sup>(٢)</sup>، وتلك البقية لا شكَّ أنَّها شيءٌ محسوسٌ معلومٌ لبني إسرائيل .

**ثالثاً** : تفسير السكينة بالطست من الذهب ونحوه هو من قبيل التفسير السياقي . عَمَدَ إليه أبو مالك ليبين الإبمام في ذلك اللفظ . ووجه الارتباط بين تلك التفاسير والمعنى اللغوي أن وجود هذه الآيات في التابوت سببٌ في سكونِ الأَنْفُسِ إليها ، والاطمئنان بما ؛ لمعرفتها بصحة أمرها<sup>(٣)</sup>. أمرها<sup>(٣)</sup>.

رابعاً : جميع هذه التفاسير يحتملها السِّياق ، إلا أنه لا يُمْكِنُ الجزم بواحدٍ منها ؛ لأنَّه ليس في ظاهر لفظ الآيةِ ، ولا في سياقها ، ولا في ما ثبت من السنة ، ما يدل على التعيين<sup>(٤)</sup>، وليس هذا التعيين أيضاً مما اجتمعت عليه أقوالُ أهل التأويل . لذا كان أولى الأقوال في معنى السكينة هاهنا ، هو المعنى السياقي العام لها ، وذلك ما فَسَّرَ به عطاء بن أبي رباح ، وهو أنَّ السكينة ما يعرفون من الآيات التي يسكنون إليها . وهذا هو اختيار الطـبري ، والزجاج ، وأبي جعفر النحاس<sup>(٥)</sup>.

(١) تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (ص٩٢) ، تفسير الطبري (٧٥٢/٢) ، مقاييس اللغة (٨٨/٣) ، التحرير والتنوير (٤٩٣/٢) .

(٢) تفسير الرازي (١٥١/٦) ، بدائع التفسير (١١/١) ، مدارج السالكين لابن القيم (٤/٢ ٥٠٥٥) .
 (٣) تفسير الطبري (٢/٣٥٣) ، معاني القرآن للزجاج (٣٢٩/١) .

(٤) وهذا هو السبب في تعدد أقوال المفسرين ، لأنَّ كُلَّ مُفَسِّر يتلمسُ الدلائل العامة في الكتاب والسنة ، ويَنظر في مصادر التفسير المُختَلِفةِ عمَّا يُمْكِنُ أن يُعَدَّ مُفَسِّراً لهذا اللفظ المبهم . وهذا التفسير مبْنيٌ على اجتهاد المُفسِّر ، لذا قد يختَلِف الجهاد مُ بنيٌ على اجتهاد المُفسِّر ، لذا قد يختَلِف الجهاد مُ المحدر الذي اعتمد عليه ، أو قد يكون في المصدر الواحد أقوالُ مختلفة كما في هذا المثال ، يُعْتَلِف الجهاد أو الذي اعتمد عليه ، أو قد يكون في المصدر الواحد أقوالُ مختلفة كما في هذا المثال ، يُعْتَلِف الجهاد أو الله المحدر الواحد أقوالُ محتلفة كما في هذا المثال ، فالظاهرُ أنَّ هذين القولين مما نُقِلَ من أخبار بني إسرائيل ، والمُفسِّر ينتقي من تلك الأخبار ما يَظُنُّ أن لفظ الآيةِ يصدُق عليه ، وهذا من باب "حدثوا عن بني إسرائيل" ، وهو لا يجزمُ فيما يرويه من ذلك بشيء ، بدليل تعدد أقوال مفسريً عليه ، وهذا من باب "حدثوا عن بني إسرائيل" ، وهو لا يجزمُ فيما يرويه من ذلك بشيء ، بدليل تعدد أقوال مفسري المسري المسري المسري عليه ، وهذا من باب "حدثوا عن بني إسرائيل" ، وهو لا يجزمُ فيما يرويه من ذلك بشيء ، بدليل تعدد أقوال مفسري المسري عليه ، والمسري المال في من تلك الأخبار ما ين أن في الموري عليه ، وهذا من أن الفظ الآية يصدي أن عليه ، وهذا من باب "حدثوا عن بني إسرائيل" ، وهو لا يجزمُ فيما يرويه من ذلك بشيء ، بدليل تعدد أقوال مفسري السلف في هذه الآية .

(٥) تفسير الطبري (٢/٧٥٣) ، معاني القرآن للزجاج (٣٢٩/١) ، معاني القرآن لأبي جعفر النحاس (٢٥١/١) .

قدميه" ، وروي عن الضحاك قوله : "كرسيُهُ الذي يوضع تحت المحرش ، الذي يجعلُ الملوكُ عليهِ أقدامهم"<sup>(١)</sup>. وهي أقوالٌ يُوافِقُ بعضُها بعضاً . ويؤخَذُ منها التفريقُ بينَ الكُرْسيِّ وبينَ العرش . ومجمل هذه المعاني هو معتقد سَلَفِ هذه الأمة كما دلت على ذلك الآثارُ والأخبار<sup>٢٣</sup>.

اشتمل هذا التفسير الجملي للآية على عدةِ أُمورٍ :

•٦ ـ روي عن أبي مالك في قوله : ﴿ ٢٠٠٩ ۞♦♥♥♥♥♥♥♥♥♥♥ ﴾ قال : لم يتغيَّر <sup>(^)</sup>. الــدراســة التفســيرية :

الـــدراســـة التفســيرية :

تفسير قوله تعالى : ﴿ ◘•۞٢۞٢۞٢۞٢۞ ۞۞ بقطعهنَّ ، هو من قبيل تفسير اللفظ بما يقاربه في المعنى<sup>(۱)</sup>. روي نحو ذلك عن ابن عباس ، وأبي الأسود الدؤلي<sup>(٢)</sup>، وسعيد بن جبير ، ومحاهد ، والضحاك ، وعكرمة ، وقتادة ، ووهب بن منبه ، والسدي ، والربيع بن انس ، وابن إسحاق ، ومقاتل بن سليمان<sup>(٣)</sup>. وبه قال أبو عبيدة ، والأحفش ، والطبري<sup>(٤)</sup>.

الــدراســة التفســيرية :

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٦)</sup> .

ث♦۩٢٥♦~~ ٢◘٦~♦<<<>> ٢◘ ٢٠ ٢٦</>

الـــدراســـة التفســيرية :

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٢)</sup>.

**الــدراســة التفسـيرية** : تفسيرُ الدأب في الآية بصنع وعمل آل فرعون ، هو من قبيل التفسير على المعنى ، فسر فيه أبو مالكٍ اللفظ من خلال السياق ، والمراد بهذا العمل والصنيع هنا هو الكفر والتكذيب الذي قابل به آل فرعون ما جاء به موسى عليه السلام ، مع رؤيتهم للآياتِ البيناتِ الدالة على صدقه والعلاقة بين هذا المعنى السياقي المُفَسَّرِ به والمعنى اللغوي للكلمة دأب : هو أن مداومة آل فرعون

- (۱) ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره (۲/٥٧٨) معلقاً
   (۲) انظر التفسير المتقدم برقم (٤٨) .
- (٣) ذكره ابن أبي حاتم في التفسير (٢٠٣/٢) معلقاً .

وملازمتهم للكفر والتكذيب أصبح لهم عادةً ، وهذا هو أصل معنى اللفظ في اللغة <sup>(١)</sup>. وقد روي هذا القول عن ابن عباس ، ومجاهد ، وعكرمة ، والضحاك ، وابن زيد<sup>(٢)</sup>.

ើٷڶؠؾۼڵؾ:《①ダ℃□ チィッグ★□ダ♀×◆ ⑧♦॥؆難←⊙ㅋ□؊؞ ऒॎॳ★●२२⑧♦೨<sup>®</sup>●ダ チィッグ★ □◆⑧♦①♂७→₽←ロ؊؞ チィュッ♦□=ダ◎؊ػ⊕Ⅱ೫ ऒ४⇔ ♦ ७९७४ ○△¢② □♦⑧♦₵♂७每∋₽←ロ╢え チィッグ★ এ४⇔∝ ⑧♦≋″೫೨೫೦೫ ऒ४२२२७८ ऄ०⇔೧*₽ ४४*५० ४ ५३०० २ ८२ ••♦¤॥४७७५ € ५ ऒ४€<20 2 ⊀ ୬∛ ਖ਼ Щ□ ● ८४७४ ४ ४ ४ ) [ ไ

عمران ]

**٦٥ \_** رُوي عن أبي مالك في قوله : الأليم ، قال : الموجع<sup>(٣)</sup>. الـــدراســة التفســيرية : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٤)</sup>.

الدراسة التفسيرية :

(١) انظر تفسير الطبري (٣٢٤/٣) ، ومقاييس اللغة لابن فارس (٣٢١/٢) .
 (٢) تفسير الطبري (٣٤/٣) ، وتفسير ابن أبي حاتم (٢٠٣/٢) .
 (٣) ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره (٢٢٢/٢) معلقاً .
 (٤) انظر القول رقم (٣) .
 (٥) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٢٢٢/٢) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .

تفسير حُبوط الأعمال في الآيةِ بالبطلان هو من قبيل تفسير اللفظ بما يقاربه في المعنى ، فقد اُستُعمِل الحُبُوط في القرآن للأعمال الماضية بخلاف البطلان ؛ وذلك لأن لفظَ الحُبوط يَحْوي فيما يحويه على معنى الألم<sup>(۱)</sup>، وشاهدُ ذلك أن جملةً من الآيات التي ذُكِر فيها الحُبوطُ ، كان فيها إشارة للحسرة والخسارة يوم القيامةِ<sup>(۲)</sup>. وبنحو ذلك قال مقاتل بن سليمان ، وأبو عبيدة ، وابن قتيبة ، والطبري<sup>(۳)</sup>.

◯◯☎☎☎€+ఀ⊕↕ Щ□↗↕☺Ⴍ♡◨€ℳ➔℁∿□+₺□ـ╝♫♦+头ロ头☎ ೫⊠೨Ѻ₥◙☎⇔×♦» [IJ⊔む: : ٣٥].

(٣) تفسير مقاتل بن سليمان (١٦٢/١) ، مجاز القرآن لأبي عبيدة (٧٣/١) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صــــ٨٢) ، تفسير الطبرى (٢٦٦/٣) .

<sup>(</sup>١) قال ابن فارس : "الحاء والباء والطاء أصل واحدٌ يدل على بطلانٍ أو ألم" . مقاييس اللغة (١٢٩/٢)

٦٧ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : ﴿ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ . : حظاً، ﴿ ♦₩₩₩₩₩₩₩₩₩₩₩₩₩ : من التوراة"(^). الدراسة التفسيرية : اشتمل هذا التفسير المنقول عن أبي مالك على جملة من الأمور : الأول : تفسير لفظى ؛ فقد فسر النصيب في الآية بالحظ ، وهو من تفسير اللفظ بما يقاربه في المعنى(٢). وفيه أيضاً تفســيرٌ للفظة القــرآنية بلفظةٍ قرآنيةٍ أحرى ، وذلك مأخوذُ من قوله تعالى √⅔←∿•೨ℂ•昔⁰ጲℋ繠໕ℰ;☜⊠ы೨♦໊ℰ∕⊠☺ѷі≈•▫»∶ عن اليهو د ℤ℁ℳⅉℽⅆ℈ℿ℈ⅆ℈ℰℋℿⅆ℮ⅆⅆ℈ℴℒ℣Åℿℤ℁ℋⅉ℗ℿℰⅆ℈℩ℷ ♫♦↖ⵣ♓ѷ╗¤ึฃฃ๔ภ҂╭∞'''̀р⊐➔▫҇҈҉ӂ҄╝҄҄ॻ♦ฦ๏ ☎ ୯⊒♦๏ѦѺѿ∙≙  $\mathbb{B} \cap \mathbb{C} \otimes \mathbb{C} \otimes \mathbb{C} \otimes \mathbb{C} \otimes \mathbb{C} = \mathbb{C} \otimes \mathbb{C} \otimes$ وأبو عبيدة ، وابن قتيبة ، والطبريُّ ، والزجاج ، وأبو جعفر النحاس<sup>(٣)</sup>. الثابي : فسر الكتاب هنا بالتوراة ، وهو قول جمهور المفسرين (٤). الثالث : يؤخذ من هذا التفسير أن المراد بالذين أوتوا نصيباً من الكتاب \_ في هذا السياق \_ هم اليهو د خاصة . وقد روى ذلك عن ابن عباس ، وقتادة (°).

- (١) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره ( ٦٢٢/٢) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم ( ٢ ) ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (١٦٧/١) لابن أبي حاتم فقط .
  - (٢) مقاييس اللغة (٤٣٤/٥) .

(٣) فسير مقاتل بن سليمان (١٦٢/١) ، مجاز القرآن لأبي عبيدة (١٢٨/١) ، تفسير غريب القـرآن لابن قتيبة
 (صـ١٢٨) ، تفسير الطبري (٢٦٦/٣) ، معاني القرآن للزجاج (١٢٩١) ، معاني القرآن للنحاس (١٣٦٢) .
 (٤) انظر تفسير الطبري (٣٦/٣) ، وتفسير السمرقندي (١٢٥٦) ، وتفسير المغلبي (٣٩/٣) ، وتفسير الوسيط
 للواحدي (١/٤٤٤) ، وزاد المسير (٣١٣١) ، تفسير أبي السعود (٢٠/٢) ، محاسن التأويل (٢٨/٤) ، روح المعاني للواحدي (١٠/١٠) ، التحرير والتنوير (٢٠٩٣) ، تفسير أبي السعود (٢٠/٢) ، محاسن التأويل (٢٩/٣) ، روح المعاني الواحدي (١٠/٣) ، التحرير والتنوير (٣٠٢٦) ، تفسير أبي السعود (٢٠/٢) ، محاسن التأويل (٢٠/٣) ، روح المعاني الواحدي (١٠/٣) ، التحرير والتنوير (٣٠/٣) .

℄ⅉⅆ℆ℂ℆℩ⅆℯℷℋℋℿℴℰℴ℄ⅉ℅⅏ℴΩ℗℆℩ⅆℯℷℋK℮⅀ℴℷℴ⅃ 闦౿৵常ѺጲѺѷ҄҈₿҄҂҄҄҄҄҂ѷ҄ѿ҈ѱ҄҅҂҂҅҂ѧѧҬ҂҄҂҄Ӏ҂ѷ҄Ѿѽ҂҂ѺӀ҈ ال عمران ] ٦٨ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو سعيد الأشج ، ثنا وكيع<sup>(١)</sup>، عن سفيان ، عن السدي ، ≈≈≈&& OG⊠CS1®&~ ←●\$\$\$822→≈♦□ ): عن أبي مالك قوله مديك©⊠©™©™¢ في » قال : النخلة من النواة ، والسنبلة من الحبة"<sup>(۲)</sup>. ٦٩ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو سعيد الأشج ، ثنا وكيع ، عن سفيان ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله المحمد، ٢٠٢٢، ٢٢، ٢٠٢٢ ﴾ قال : النواة من النخلة ، والحبة من السنبلة"(٣). الدراسة التفسيرية : لفظ الحيِّ والميِّتِ في الآية لفظُّ عامٌ ، وهذا التفسير المنقول مثالٌ لذلك العموم (٤). وهو مثالٌ مستفاد من سياق آي الكتاب العزيز ، فقد قال الله جل ثناؤه ▲∥ୠ୷⋧─□ୠୖୠ୰ ) : 

> **الدراسة التفسيرية** : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٢)</sup>.

اشتمل هذا التفسير لأبي مالك على أمرين اثنين :

(١) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره ( ٦٣٤/٢) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) . (٢) انظر القول رقم (٢٨) . (٣) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره ( ٦٣٨/٢) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) . **الثابي** : تفسير الرجم باللعن هو من قبيل التفسير السياقي ، فأصل الرجم في اللغة : الرمي بقول كان أو بفعلٍ ، ومنه قيل لكل مشتوم بقول رديء أو سَبِّ فهو مرجوم<sup>(١)</sup>. ويدل لصحة هذا التفسير : إطلاق لفظ اللعنة على الشيطان في غير ما آيةٍ من كتاب الله ىعالى ، ومنها قوله عز

وابن جريج ، ومقاتل بن سليمان<sup>(٢)</sup>. قال أبو بكر الأنباري : "وهو قول أهل التفسير"<sup>(٣)</sup>. وبه قال كلُّ من الكسائي، والطــبري ، والأزهري<sup>(٤)</sup>، ورجح ذلك ابن جُزي الكلبي ، وابن كثير<sup>(٥)</sup>.

ĔţĿ zulj: 《□• ☜ ♦ ①• ಔ★점目《△ \ A ③ ◆ ⊕ ∽ 《 ( \ A ← ♥ Ø ( ) · ﷺ → □ % ∠ ○○○ ♥ Ц ஸ □ ◆ Ц □ ݑ ⊕ ﷺ ♦ ♥ ♦ 《 \ A \ A ` \$ \$ \$ \ A & O \ A ` O \ C O \$ • ) \$ \ □ ◆ ` ⓑ ⊠ ∰ ⊙ E = 《 \ A \ & \ A \ \ D \ D \ & O \ & O \ & O \ & O \ 0 \ A \ D \ D \ D \ \ D \ A \ \ A \ A \ O \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \ D \ \

(١) انظر تفسير الطبري (٧١/١) .

(٢) تفسير مقاتل بن سايمان (١٦٦/١) ، تفسير الطبري (٢٠/١٤) ٣٩ ـــ ١٨٦/٢٣) .

(٣) الزاهر في معاني كلمات الناس (٥٧/١) .

(٤) تفسير الطبري (٢٠/١٤) و (٧١/١) ، تمذيب اللغة (٢٩/١١) .

٥) تفسير ابن جزي (٥٢/١) ، تفسير ابن كثير (١١٦/١) .

### ۵♦۵۲∞۸۩۲ ۵♦۱ ۹۵ ♦ ۲۵۶۵ ۲۷ ۲۵۵۵ ۵۵۵ ۵۵ ۵۵ ۵۵ ۲۵. ۲ کر کی کی از آل عمران]

YY \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك ، قوله : ﴿ □ □ \* \* 0 □ } يعني : من أين ؟"<sup>(۱)</sup>.

الـــدراســـة التفســيرية :

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٢)</sup>.

## الــدراســة التفسـيرية :

قوله تعالى : ﴿ ۞ ⊠ © ⊠ © ∿ ⊗ © & ) يفيدُ في هذه الآيةِ تحقيقَ المعنى وتوكيده <sup>(٤)</sup>. وقد فسَّرَهُ أبو مالكٍ بقوله: هكذا ، وهذا من قبيل تفسير اللفظ بما يقاربه في المعنى ، والفرقُ بين العبارتين أنَّ ﴿ ۞ ⊠ © ⊠ © ∞ & 0 & ) تُفيدُ الإشارة إلى المعنى المؤكد ، على جهةِ البُعْدِ والغيبةِ ، وهذا

(١) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٢٤٠/٢) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .

- (٢) انظر القول رقم (52) .
- (٣) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٢/٥٤٥) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .

مُستَفاد من حرف اللام المُتَّصِل باسم الإشارة ( ذا )<sup>(١)</sup>، بخلاف قوله ( هكذا ) فإنَّها تُفيدُ الإشارة إلى المعنى المؤكد ، لكن على جهةِ الحُضورِ والقُرَّبِ ، وهذا المعنى مُسْتَفادٌ من هاء التنبيهِ عندما اتصلت باسم الإشارة<sup>(٢)</sup>. ونقل أبو إسْحاق التُعْلِي عن الكلي أنَّه فَسَّر الاكلائي هات هات بالم الإشارة <sup>(٢)</sup>. ونقل أبو إسْحاق التُعْلِي عن الكلي أنَّه فَسَّر

ابن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك ، قوله : ﴿ مُوصَحْهُ ۞ ٢٠ طَلَّ ٢٩ ﴾ ﴾ يعني : : عندهم"<sup>(٦)</sup>.

الــدراســة التفسـيرية : اشتمل هذان الأثران على أمرين اثنين : **الأول** : تفسير الأنباء بالأحاديث هو من قبيل تفسير اللفظ بما يقاربه في المعنى ؛ فإنَّ النبأ خبر ذو فائدة عظيمة يحصل به علم أو غلبة ظن ، ولا يقال للخبر في الأصل نبأً حتى يتضمَّن هذه الأشياء الثلاثة(١). ثُمَّ هذا الأثر فيه تفسير لفظة قرآنيةٍ بلفظةٍ قرآنيةٍ أخرى ، وذلك في قوله تعالى >: ୶♦ጲ□≥ァⅆ℩ℤ♪♦€℆ѷ∙∡୷□≄∎┇←ℛ↓᠖୷♦৻▫⊒⊠₨ℤ₢₢□Ш∙₰⋺₺ ℯ୷⅌⅀ⅇ℈℄ⅆ℈℁Kℰⅆ℻ℽ℈℄ⅆ℈ℯ℆ℿÅℰ℈℄⅏ⅆℼℿⅉ℩℩ ╧ҳ७ё➔⊷іі҄⊠œ७७७⊜♦∎⊐Щ७ёс沙ँ∩ҫ▫і҄҄С⇒⊘Ҳ♦⊐ ): : ٤٤] ، وقوله جل ثناؤه ᄸᆝᆇᄰᄰᇱᆥᅌᆕᇔᅌᄀᇞᆥᇒᄮᅝᆋᆃᄵᆋᆃᅇᆋᆴ᠈ᄼᆃᆿᆸᇯᄼᅀᆞݑᄵᇮᇯᇧᅑᇔ⇔ൟ൮൘ ℤ℁৻ℎⅉℿℶℴℷℨℿℨ♦℁♦ℿ⋈⅌ℨ℣℗ℨ♦■ℿℿℤℤ℁৻ℎⅉℿℶℴ℩ⅆ⋈℈ℷ℩ ٢٠٨ ◘ ٢٥ ◘ ٢٥ ◘ ٢٠٠ ﴾ [سبأ : ١٩] ، روي نحو ذلك عن مقاتل بن سليمان (٢). الثابي : تفسير قوله: ﴿ مُمْحُكُ۞ ٢٢ الثاني : تفسير قبل تفسير اللفظ بما يقاربه في المعنى ؛ إذ بين اللفظين عمومٌ وخصوصٌ ، فـ ( عند ) لفظٌ موضوعٌ للقُرب ، وهو أَمكن من لدى وأعم ، ولدى أبلغُ في القُــرْب وأخص ("). وبنحو ما روي عن أبي مالكِ قال أبو عبيدة ، والطبري ، وأبو جعفر النحاس (٤).

(١) مفردات ألفاظ القرآن الكريم للراغب الأصفهاني (صـــ٧٨٨) .

(٢) تفسير مقاتل بن سليمان (١٦٩/١) . وقال مقاتِلُ بن سليمان \_ كما في كتاب التنبيه والرد على أهل الأهواء والبدع لأبي الحسين المَلَطِيّ (صـ٧٩) \_ " وكلُ شيء في القرآن ( الأنباء ) يعني : الأحاديث ، غير واحدٍ في سورة القصص
 (٩-٢-٢٠) \_ " وكلُ شيء في القرآن ( الأنباء ) يعني : الأحاديث ، غير واحدٍ في سورة القصص
 (٩-٢-٢٠) \_ " وكلُ شيء في القرآن ( الأنباء ) يعني : الأحاديث ، غير واحدٍ في سورة القصص
 (٩-٢-٢٠) \_ " وكلُ شيء في القرآن ( الأنباء ) يعني : الأحاديث ، غير واحدٍ في سورة القصص
 (٩-٢-٢٠) \_ " وكلُ شيء في القرآن ( الأنباء ) يعني : الأحاديث ، غير واحدٍ في سورة القصص
 (٩-٢-٢٠) \_ " وكلُ شيء في القرآن ( الأنباء ) يعني : الأحاديث ، غير واحدٍ في سورة القصص
 (٩-٢-٢٠) \_ " وكلُ شيء في القرآن ( الأنباء ) يعني : الأحاديث ، غير واحدٍ في سورة القصص
 (٩-٢-٢٠) \_ " وكلُ شيء في القرآن ( الأنباء ) يعني : الأحاديث ، غير واحدٍ في سورة القصص
 (٩-٢-٢٠) \_ " وكلُ شيء في القرآن ( الأنباء ) يعني : الأحاديث ، غير واحدٍ في سورة القصص
 (٩-٢-٢٠) \_ " وكلُ شيء في القرآن ( والأنباء ) يعني : الأحاديث ، غير واحدٍ في سورة القصص

(١) أخرجه ابن أبي حاتم في هذا الموضع من تفسيره (٢٥٤/٢) معلقاً ، وقد وصله فيما مضى برقم (٦٢) .

(٢) انظر القول رقم (٢٧) .

قوله تعالى : ﴿ ◘♦۞♦ؿ→◘+۞ ۞ڰ۩≡9۞ ۞♦ك؟؟»× \$78€€ا20€£ \$90£ @\$0\$ \$10€ @\$28•%؟

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٢)</sup>.

الدراسة التفسيرية :

٧٦ ــ روي عن أبي مالك في قوله تعالى : ﴿ ◘♦ ۖ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ . .

VV \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، ثنا أسباط ، عن السدي، عن أبي مالك قوله: ﴿ ٢٩٣٥ ﴾ بكسر الألف فلم يكن.
VA \_ وبه عن أبي مالك قوله : ﴿ ٩٠٢ ٢٩٢ ٢٩٢ ﴾ يعني : هذا"<sup>(١)</sup>.

الـــدراســـة التفســيرية :

اشتمل هذا التفسير المنقول عن أبي مالكٍ على أمرين اثنين :

**الأول** : تفسير ﴿ ●•®®¥&ﷺ⊠ ﴾ بمذا ، وهو من قبيل تفسير اللفظ بما يقاربُه في المعنى ، وقد تقدم ذلك<sup>(٢)</sup>.

- (٤) الدر المصون (٢٠١/٣).
- (٥) انظر المحرر الوجيز (٩٨/٣) ، التحرير والتنوير (٢٥٢/٣) .

**79 \_** قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، ثنا أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : ﴿ ٢٥٣٥ ﴾ فقد كان"<sup>(١)</sup>. <u>الــدراســة التفسيرية</u> : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٢)</sup>.

### 

- (١) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٦٦١/٢) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .
  - (٢) انظر التفسير المتقدم برقم (١٢) .
- (٣) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٦٦٣/٢) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً . تقدم برقم (٢) .
  - (٤) انظر التفسير المتقدم برقم (١٥) .

١٩ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، ثنا أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : ﴿ ٢٥هـ ١٦هـ ٥٠٥ له فهو أمر عيسى والقيامة"<sup>(١)</sup>.

الــدراســة التفسيرية :

ذَهَبَ أبو مالكٍ إلى أنَّ قوله تعالى : ﴿ ۞۞۩ ••• ۞♦ ◙ ٨ ◘ ٨ ﴾ جاءت في القرْآن كُلِّه في سياق الحديثِ عن أَمْرِ عيسى عليه السلام ، وأمرِ القيامة<sup>(٢)</sup>. والنَّاظِرُ في كتاب الله جل ثناؤه يَجدُ أنَّ هذا اللفظ قد تكرر ورودهُ في ثمانية مواضع ، وهي لا تخرجُ في الغالب عن ذلك ، وهذه المواضع على النحو التالي : **أولاً : الآياتِ التي جاءت في سياق الحديث عن عيسى عليه السلام**.

و هي قوله تعالى : ﴿ ◘♦٢٠٩هـ٣٦ ◘٦ المحﷺ+3•٩ ◘ ♦ ٢ ♦ ◘♦ ٢ ♦ ٩ ♦ ۩ ⌀◹҂◬◊♦◺▯¢◻▢♦▯☎ ☜◊๙๙๙๗๗๙๗๙๗๙๗ ◍◣▯▴◢◣◣◪◍`☎ ૬४४◙▰◍ഹ⊁♦◻ጲ▯७♦◻◍⊠©००७๙⊁ ᆠ⋇₲尽翁◘Щ҂∕४₡₡ᡣ≙᠅ᆠᡣ᠐℟ⅅ♦◻☎₠√४७б☞֎๙シᆠ♦◘ □<>>></></></></></> ӳѽᠰ᠕♦☐ѻӳӹҡ₰⊒↗፤♦౩剩ѻ☀☀⊐Щℐ₰ऄ♦₲₵௺∿ฃѽᠰҍ》: ℋ**ℾ⅌ℾ℩**Յ ℀℩℧℟℧ ⅆ*ℽ⅂ℤ*ℛℐ♦⅌ℿ℗ℛ℈℄℁*℄*⅏℈**Ⅎ**ⅆⅆՉ℄ℨ*℄ℤℛ*ℯℷ℀ ᠵ᠒᠋᠌ᢦ᠐ᠭ᠋᠋ᠯᡧ᠋᠋᠃᠊᠋ᠴᢦᠿ᠋ᠧᢅᢕ᠈ᡅᠺ᠍᠍᠋ᢣ᠋ᢣ᠋ᡧ᠍ᠼᡔ⊠☺ᆥ᠅ᡭᠺᢂ᠂ᠳ᠋ᢤᢤᢓ᠔ᢤ᠋ᢩ᠁ كولو كلية ﴾ [ آل عمران ] ، و قبوله : ﴿ ٢٠٨٦ الله الله الله ٢٠ الله ٢٠ الله ٢٠ الله ٢٠ الله ٢٠ الله ٢٠ ΟϦ⋺Ϧ∄╝ϟ♦Ϩ⋺ϫⅡጲጲ∁Ҁᢕ∙∁∎⊠⊠⋇☎♦⊱⊠Ҩϟ♦↗ℐ≿∗β⊠☺ℤ₫ >: ۵۰۰۵۵ ک ۵۰۰ ۲۵ ۲۵ ۲۵ ۵۰۰ ۲۵ ۲۵ ۲۵ ۲۵ ۲۵ ۲۵ ۲۵ ۲۵ ۲۵ ۲۵ ۲۰ ۲۵ ۲۵ ۲۵ ۲۰ ۲۵ ۲۵ ۲۰ ۲۵ ۲۵ ۲۰ ۲۵ ۲۰ ۲۵ ۲۰ ۲۵ ۲۰ ۲۵ ۲ ≈Υ↗□+♀ ∰ ₭ጷ♦③↗❷♦ጷ ←×д⇔ፈ∕ϟ ☎☎⊙∞∞к ⊠ጲ≀๏╚•❶ 𝒫♦♥ €₩𝔅𝔄 ♦∂□←€♦♥û©♦७ 𝔄 O®𝔄 ©𝔅≙▲𝑘𝛼耘 争♎⊡𝔤+𝔄≀@デ𝛬 ☜୷∙∥♦⊐Ⅱጲѷ≍◙ጲฃ☀∛♦ℑฦ⊐Щ★∥♦ฦ೭⊠⊲Ü ℌ℈℈ℽ℩⅁ℿ≉ℿℂ℈ℿℾℾℂΩΩ℩ℋℨ℩Ω⅌Ωℋℿ⅃℁ℽ⅁℀℀ ▫. [ ﻣﺮﺑﻢ ]◊ ٤೫೫೫೫ ﺩﯗ◻↗▤♦◑•▫ ◧◪⊲! ◑◀○•≀◙ ⊏∛◻→◑♦౩ ୷⊠☺≉ݑ೫⊠•▫

ثانياً : الآياتِ التي جاءت في سياق الحديث عن القيامةِ والبعث .

(١) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٢٦٦/٢) بإسنادٍ ضعيف حداً ، تقدمت دراسته برقم (٢) .
 (٢) وقد روي نحو ذلك عن مقاتِل بن سليمان \_ فيما ذكرهُ أبو الحسين المَلَطِيَّ ، كما في كتاب التنبيه والرد على أهل الأهواء والبدع (٥, ٥) \_ قال مقاتل : "وكل شيء في القرآن ( ٥, ٥) 
 (٢) وقد روى ٢٥ - ٢٠ ) \_ قال مقاتل : "وكل شيء في القرآن ( ٥, ٥) 
 (٢) حصر ٢٠ ) \_ قال مقاتل : "وكل شيء في القرآن ( ٥, ٥) 
 (٢) حصر ٢٠ ) \_ قال مقاتل : "وكل شيء في القرآن ( ٥, ٥) 
 (٢) حصر ٢٠ ) \_ قال مقاتل : "وكل شيء في القرآن ( ٥, ٥) 
 (٢) حصر ٢٠ ) \_ ٥
 (٢) حصر ٢٠ ) \_ ٥
 (٢) حصر ٢٠ ) \_ ٤
 (٢) حصر ٢٠ ) \_ ٢
 (٢) حصر ٢٠ ] 
 (٢) 
 (٢) 
 (٢) 
 (٢) 
 (٢) 
 (٢) 
 (٢) 
 (٢) 
 (٢) 
 (٢) 
 (٢) 
 (٢) 
 (٢) 
 (٢) 
 (٢) 
 (٢) 
 (٢) 
 (٢) 
 (٢) 
 (٢) 
 (٢) 
 (٢) 
 (٢) 
 (٢) 
 (٢) 
 (

و هي قوله جل ثناؤه :﴿ ◘♦ؿ<◘♦ ٦٤مير ٨٤٧ ٢٩ ٢٠

杀ଋ剂▲△𝔅֎֎菌■◱◈ 杀ଋ愈OO☺◘ⅅ◨♦𝔅ϗ◨◈杀ଋ❀☜◙∿∀♦ ☜♫⊄ು℗ℭថề೫져ቅ℁◼◙杀 Չ◻₲७₺₽₫€◱♦ ໕₰₱ऽЕ◼๙→бі ☜ጶൔ◼◙▯◻♦≏Ҁ◻♦ ⊀∿ଋฃ৫©⊠₸☀ฃ๓२ ⊀∿ଋฃ๙ҀႭбб ₠ℰ₰봐 ◐◸ݑ☀☺◻∿ଋ∿ Щ◻๕৫Დ┚◼⇒໊Ლ ◐◸◐▸⊀∿ Щ◻◙♦⊀◍◙ ▲⊠◐๙★೮∿ଋ Щ◻₲ ፎ♦◐Ҁ◻ё♦ ๏▾◐Эฃ ◑๙◧▫•መ♦≣к◻ୠ७ ₠₭₰♪ )[;,,,

قوله تعالى : ﴿ ◘♦٩٠٦٦٩٩٠\* ♦ ٢٨٨ \* كَتَكَا ٢٧ كَا لَكَ ٢٤ كَا تَكَا ﴾ : كَا كَ كَ كَ هُ كَا كَ كَ يَ ك ✓ថ∕⊻≙ㅅ∥୶୶ଊୖୠଐୖଌ୷୲୵୰୰ୡୡ୷♦୵୰ୖୖୖୖୖ୴ୖ୰୰୶୷୷ ♦◘↕४♦◨☎ఊ◨◣৫♦ఊ♦져☜➪ጲ◬▴✐◵◜裃◙◼≤♦к♦∛緊◙ݑ↑Щ ◍Ҁ◼♦◴◹踞д�ฦ☎дฦ▥◻៧◴∋▥५๗ํ๙ฦ๙๗๙๛๙๗๖๗¢ฃ๙๙๙ ♦◨ᅊى‰∌♦∂◻к➔₠४◪◪♦ತ◪ё杀∿☀◪◚ᆃ∙℩๏ ℤⅆℸℤℿⅆℬ℣ⅅ⅃⅃⅃℁ℯ℁ℤℕⅅKℰ℻ℽ℄℈℁ ୠ◘Щ★∥୶୷୷୲ଷ⊠୭→≏≣ฃ⊠୭←ᆘऽ℩℗୶୷୷ଘฦ℟ฃℤ⅀→ℇ ⇙□□ઃ□☆☺↗Ψ◎ጲ∡□♠ઃ□ ⇙ᢑ୵♦党・ኤ⇙♥ಓ♓党∅♥■□᠄□ ϟዏ♦∛৫・Ւᢃ ₶♦ಓѺ◍ጲ፳৫∙Ւ७★∥୷୷⋩♥♥♥♥♥♥♥♥₽₩₽℩๏୷⋩

عمران ]

\*\* \_\_ قال ابن أبي حاتِم : "حدثنا أبو سعيد الأشج ، ثنا عبيد الله ، عن إسرائيل ، عن السدي ، عن أبي مالك ✐≥ℓ₽□□ ĴI&XX <□⊠▦ਲ਼★↗♂∧С ● •™& • ₽& • ᆠ℆℗ℒℿℛⅉℽ℈ℿ⅌K℄ℋ℁℣℈⅂ℾℋ⅋℻℆℆℅℄℮ⅆ℗⅀ⅉℽ ℷ℄ℷ℈ℭℋ℆℄℄⅃℣℮௷K℄ℋℰℽ℈⅂ℾℋ⅋ℿℽKⅉΩ℄ 《☎₲₷∕॒△₯□♥ฃ๏₷∕ᆠ قال : كانت اليهودُ تقول أحبارُها للذين من دونهم : آمنوا بمحمدٍ وأصحابه أول النهار ، وقولوا نحنُ على دينكم ، فإذا كان آخِرَهُ فأتوهم ، فقولوا : إنا على ديننا الأول ، وإنَّا سألنا عُلماءَنا ، فأخبرونا أنَّكم لستم على شيء"(').

(١) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٦٧٩/٢) بإسنادٍ حسنٍ ، وتوبع أبو سعيدٍ الأشجُّ في روايته ، رواه ابن المنذر في تفسيره (٢٥٤/١) من طريق أحمد بن نصر النيسابوري ، قال : ثنا عبيد الله بن موسى به . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٦٢٦/٣) لعبد بن حميد ، وابن المنذر ، وابن أبي حاتمٍ . كما تُوبِعَ كذلك السدي في روايته عن أبي مالكٍ ، فروى الطبري في تفسيره (٣٨٢/٣) ، وسعيد بن منصور في سننه (١٠٥٢/٣) ، ومن طريقه ابن المنذر (٢٥٢/١) ، ٨٣ \_ قال ابن أبي حاتِم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، ثنا أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : ﴿ ٢٠<</p>
٢٠٤
٢٠٤
٢٠٤
٢٠٤
٢٠٤

٤٤ – قال ابن أبي حاتِمٍ : "حدثنا أبو سعيد الأشج ، ثنا عبيد الله ، عن إسرائيل ، عن السدي ،
 ٤ – قال ابن أبي مالك : < ٢٠٠< ٢</li>
 ٢٠٠< ٢</li>
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠

الـــدراســـة التفســيرية :

اشتمل هذا التفسير من أبي مالك على عدة أمور :

**الأول** : بَيَّنَ أبو مالك أنَّ المرادَ بالطائفة التي من أهل الكتاب هم أحبار اليهود خاصة ، وأن المخاطب بحديثهم هم من دونهم في العلم بالكتاب ، روي هذا المعنى عن ابن عباس ، ومجاهد ، والسدي ، ومقاتل بن سليمان<sup>(۱)</sup>. وبه قال الطبري ، والزجاج<sup>(٢)</sup>.

عن خالدِ بن عجد الله الواسطي ، وعند الطبري أيضاً من طريق أبي جعفرٍ الرازي ، كلاهما عن حُصينٍ ، عن أبي مالكِ به مختصراً . وعزاه السيوطي في الدر (٣/٢٢) لسعيد بن منصور ، وابن جريرٍ ، وابن المنذر . (١) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٢/٨٠٢) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدمت دراسته برقم (٢) . (٣) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٢/٨٠٢) بإسنادٍ صعيفٍ حداً ، تقدمت دراسته برقم (٢) . (٣) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٢/٨٠٢) بإسنادٍ حسنٍ . وهو مُتَمِمٌ للأثر السابق برقم (٨٢) . (٣) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٢/٨٠٢) بإسنادٍ حسنٍ . وهو مُتَمِمٌ للأثر السابق برقم (٨٢) . (٣) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٢/٨٠٢) بإسنادٍ حسنٍ . وهو مُتَمِمٌ للأثر السابق برقم (٨٢) . (٢) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٢/٨٠٢) بإسنادٍ حسنٍ . وهو مُتَمِمٌ للأثر السابق برقم (٨٢) . (٢) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٢/٨٠٢) بإسنادٍ حسنٍ . وهو مُتَمِمٌ للأثر السابق برقم (٨٢) . (٢) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في الدير (٢٩٠٢٦) بإسنادٍ حسنٍ . وهو مُتَمِمٌ للأثر السابق برقم (٢٨) . (٢) أحرجه ابن أبي حاتمٍ في الدير (٢/١٨٦) بإسنادٍ حسنٍ . وهو مُتَمِمٌ للأثر السابق برقم (٢٨) . (٢) أحرجه ابن أبي حاتمٍ في الدير (٢/١٨٦) بإسنادٍ حسنٍ . وهو مُتَمِمٌ للأثر السابق برقم (٢٨) . (٢) أحرجه ابن أبي حاتمٍ في الدير (٢/١٨٦) بإسنادٍ حسنٍ . والابي الو سعيدٍ الأشيجُ في روايته ، فرواه ابن المنذر في

من كان مسروراً بمقتل مالكِ فليأتِ نسوتنا بوجــه لهـارِ<sup>(\*)</sup> وقد روي هذا التفسير عن ابن عباس ، ومحاهد ، وقتادة ، والسدي ، والربيع بن أنس ، والكلبي ، ومقاتل بن سليمان<sup>(٢)</sup>. وبه قال أبو عبيدة ، وابن قتيبة ، والطبري ، والزجاج<sup>(٧)</sup>. ا**لرابع** : فَسَّر أبو مالكِ ﴿ ٢٠٠<كَ ٣ هلا >؟ ﴾ بمعنى كي ، وقد تقدمت دراسته فيما سبق<sup>(٨)</sup>. الخامس : في قوله تعالى : ﴿ ٢٠٠<كَ ٣ هلا >؟ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ يرجعون ، وقَدَرَهُ أبو مالكِ بقوله : لعل المسلمين يرجعـون إلى دينكم ، ويكيفرون بمحمد ﷺ

. وقد روي نحو هذا المعنى عن ابن عباس ، ومحاهد ، وقتادة ، والسدي ، والربيع بن أنس ، والكلبي ، ومقاتل بن سليمان<sup>(۱)</sup>. وبه قال الطبري ، والزجاج<sup>(۲)</sup>. السادس : يؤخذ من هذا التفسير أن قوله تعالى : ﴿ □حب ﷺ حبﷺ هي ٢٨ هي ٢٠ هي السادس : من هذا التفسير أن قوله تعالى : ﴿ □حب هي ٢٠ هي ولا خلاف بين أهل التأويل في ذلك<sup>(۳)</sup>. روي ذلك عن ابن عباس ، وقتادة ، والربيع ، والسدي ، ومقاتل بن سليمان ، وابن زيد<sup>(٤)</sup>.

السابع : ويؤخذ من هذا التفسير أيضاً أن قوله تعالى : ﴿ هِ حَدَّ ۞ ۞ ۞ ◘ حَمَّ صَلاح الله تعالى وخبره عن أن البيان بيانه ، والهدى هداه ، وهذا أيضاً بلا خلاف<sup>(٥)</sup>. وقد حكى أبو مالكٍ نزول هذه الآيةِ بقوله : ( فأنزل الله ) ، والذي يظهر والله أعلم أنه لم يرد بحكايته لصيغة الترول المعنى الحقيقي للترول ، وإنَّما أراد بذلك أن يُنُصَّ على أن هذا القول هو من كلام الله تعالى في الرَّدِ على قولِ أحبارِ اليهودِ .

- (١) تفسير مقاتل بن سليمان (١٧٦/١) ، تفسير عبد الرزاق (١٢٣/١) ، تفسير الطبري (٣٨٤/٣) .
  - (٢) تفسير الطبري (٣٨٣//٣) ، معاني القرآن للزجاج (٤٣٠/١) .
    - (٣) انظر المحرر الوجيز (١٢٤/٣) ، تفسير الرازي (٨٤/٨) .
  - (٤) تفسير مقاتل بن سليمان (١٧٦/١) ، تفسير الطبري (٣٨٢/٣ ، ٣٨٤) .
    - (٥) انظر المحرر الوجيز (١٢٦/٣) ، البحر المحيط (٢١٢/٣) .
  - (٦) وهي القراءة التي كان يقرأ بما سعيد بن جبير كما في تفسير القرطبي (١١٣/٤) .

لأمته ، وهو كلامٌ متلاصق بعضُهُ ببعض لا اعتراض فيه <sup>(۱)</sup>. وقد روي هذا المعنى عن سعيد بن جُبير ، والحَسن ، والسدي ، والكلبي<sup>(۲)</sup>.

الــدراســة التفسـيرية :

مها

أعلمُ \_ فَرَّقَ كَـثْرُ من الْمُفَسِّـرين بين كلمتي مكةَ وبكَّة ، وقد روي نحو هذا التفـريق عن عبد الله بن الزبير ، وإبراهيم

النخعي ، وأبي صالح ، ومجاهد ، وعطية العوفي ، وسلمة بن كُهيل ، ومقاتل بن حيان<sup>(۱)</sup>، وهو الختيار الطبري<sup>(۲)</sup> ، وقد اسْتدَلَ لذلك بالتناسُب بين معنى كلمة بكة ، والسياق الذي وردت فيه ، فإنَّ استقاق بكة من الازدحام والمُدافعة ، وهذا إنما يحصل في المسجد عند الطواف ، لا في سائر المواضع<sup>(۳)</sup>. ولقد أنْعَمَ الله عليَّ بالتأمُّلِ في هذه الكلمة ، فوجدتُ أنَّ عبارات السلف قد مائر المواضع<sup>(۳)</sup>. ولقد أنْعَمَ الله عليَّ بالتأمُّلِ في هذه الكلمة ، فوجدتُ أنَّ عبارات السلف قد مائر المواضع<sup>(۳)</sup>. ولقد أنْعَمَ الله عليَّ بالتأمُّلِ في هذه الكلمة ، فوجدتُ أنَّ عبارات السلف قد موضع البيت ، ومكة : "البيت وما حولهُ بكة ، وما وراء ذلك مكة "<sup>(3)</sup> ، وقيْلَ : "بكة : توعت في تفسيرها ، فقيل : " البيت وما حولهُ بكة ، وما وراء ذلك مكة <sup>(1)</sup> ، وقيْلَ : "بكة : موضع البيت ، ومكة : ما حولها<sup>(0)</sup> ، وقيل : "بكة : البيت والمسجد ، ومكة : الحرمُ كُلُّهُ <sup>(17)</sup> ، وقيل : "بكة : موضع البيت ، ومكة : ما حولها<sup>(0)</sup> ، وقيل : "بكة : من البيت والمسجد ، ومكة : الحرمُ كُلُّهُ <sup>(17)</sup> ، وقيل : "بكة : البيت والمسجد ، ومكة : الحرمُ كُلُّهُ <sup>(17)</sup> ، وقيل : "بكة : البيت والمسجد ، ومكة : موهذا أوسعها. فإذا موضع البيت ، ومكة : من الفج<sup>\* (٢)</sup> إلى التنعيم ، وبكة : من البيت إلى الأبطح<sup>(14)</sup> وهذا أوسعها. فإذا الوضع التي يكونُ فيها الازدحام والله أعلم النَّ هذا التنوعُ هو من باب التمثيل بأكثَرِ المواضيع التي يكونُ فيها الازدحام والتدافعُ بين النَّاسِ ظاهراً للعيان ، لا على سبيل تخصيص المواضيع التي يكونُ فيها الازدحام والتدافعُ بين النَّاسِ ظاهراً للعيان ، لا على سبيل تحصيص المواضيع التي يكونُ فيها الازدحام والتدافعُ بين النَّاسِ ظاهراً للعيان ، دا على سبيل تحصيص مالواضيع التي يكونُ فيها الازدحام والتدافعُ ين النَّاسِ طاهراً للعيان ، دا على سبيل مرا ميكثر مال مالي التسمين عن المواضي المواضي المواضي المرا ملي المالم الموضي التي يكمرُ ما مروي ويقورُو هما المور مع المور مع مالي المالي مالول مالمول مالمول مالمون مالي المالمول مالمو مالي مالمول مالمول مالمول مالمول مالمول مالمول مالمول ماله مالموي مالي مالمول مالمول

باب التمثِيْلِ لذلِك المَكْرِ ، باحتِهادِ يَهُودٍ في صَدِّ أهل مكة عن الإسلام ، وابتغائهم لهم الضلال والزيغ .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم في فسيره (٧١٧/٣) بإسنادٍ ضعيف جداً ، تقدمت دراسته برقم (٢) .

٩٩ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، ثنا أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : ﴿ ٢٠٧٥ ٢٠٢ ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ يعني : هكذا"(').

٩ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا موسى بن أبي موسى الأنصاري ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن بن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : لعل ، أي : كي "<sup>(٢)</sup>.
 <u>الدراسة التفسيرية</u> : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٣)</sup>.

**٩** — قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : ( > > = = = ]

**الـــدراســـة التفســيرية** : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(۱)</sup>.

قو له تعالى : « عَكَلَ # اَنَ تَ كَبَرُ المَامَ \* اَنَ مَنْ كَبْرُ كَلَيْ اَنَ مَنْ كَبْرُ كَانُو اللَّهُ المَامَ الله المحكمة المامة المامة المحد من الله منه المارة المحدة من المامة المامة المامة المامة المامة المحدة من الم الله المحمة المامة المامة المحدة المامة المحدة من المحدة المحية المحدة ا المحدة محدة المحدة الم

٩٢ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن
 ابن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : ﴿ ٣
 ٣٥
 ٣٩
 مضوا"<sup>(٢)</sup>.

**الــدراســة التفسـيرية** : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٣)</sup>.

(۱) انظر التفسير رقم (۲۹) .

(٢) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٧٤٦/٣) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .

(۳) انظر التفسير رقم (٤) .

**٩٣ \_** قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : ﴿ △•۞۞ \$\*\ﷺ ◘ \$ \$ ) يعني : مضت"<sup>(۱)</sup>.

الــدراســة التفســيرية :

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٢)</sup>.

<u>الــدراســة التفسـيرية</u> : "الوهن ضعفٌ من حيث الخَلَقْ ، أو الخُلَقُ"<sup>(٤)</sup>. وتفسيرُ ذلك بالعجزِ هو من التفسير باللازم ، فمن لوازم نفي الضعف عنهم مع ما أصابحم من القتلِ ، قوةُ إيمانهم ، ورباطةُ جأشهم ، ومصابرتهم لقتال عدوهم ، وعدم انهزامهم . وهذا اللازمُ لازمٌ سياقيٌ ، عُدِلَ إليه ؛ لأنَّهُ قد جُمِعَ في هذه

(١) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٧٦٨/٣) بإسنادٍ ضعيف جداً ، تقدم برقم (٢) . (٢) انظر التفسير رقم (٤) . (٣) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٧٨١/٣) بإسنادٍ ضعيف جداً ، تقدم برقم (٢) . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤) مفردات ألفاظ القرآن (صـ٨٨٧) . (٤) مفردات ألفاظ القرآن (صـ٨٨٧) . الآيةِ بين الوهن والضَّعْفِ و<sup>ه</sup>ما متقاربان في المعنى . وقد روي نحو هذا المعنى عن قتادة ، والربيع ابن أنس ، ومقاتل بن سليمان<sup>(۱)</sup>، وبه قال الطبري<sup>(۲)</sup>.

- (١) تفسير مقاتل بن سليمان (١٩٥/١) ، تفسير الطبري (٤/٥٤) .
  - (٢) تفسير الطبري (٤/٤) .
  - (٣) ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره معلقاً (٧٩٩/٣) .

عن جزعه وقلَّة صبره<sup>(۱)</sup>. وتفسير الحسرة بالحزن هو من قبيل تفسير اللفظ بما يقاربه في المعنى رُوي نحو ذلك عن مقاتل بن سليمان ، وبه قال الطبري<sup>(٢)</sup> .

قوله تعالى : ﴿ ٢٠٠٠٠ • ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠

★ \Set CONDENT & COND

قوله تعالى : ﴿ جَمَعُمَ جَهَ هَ مَعَةَ هَ مَنْ مَنْ جَيَّ جَمَعَ جَمَعَ المَعَالَ : ﴿ جَمَعَ مَا حَمَّ مَعَالَ : ﴿ جَمَعَ مَا عَمَا مَعَالَ : ﴿ جَمَعَ مَعَالَ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ مَنْ كَمَتَ مَ اللَّهُ عَنْ اللَّ • مَحَمَّةُ مَعْ اللَّهُ عَنْ اللَ • مَحَمَّةُ مَعْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَ • مَحْمَةُ مَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّ • مَحْمَةُ مَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّ

- (١) انظر مقاييس اللغة (٢/٢١–٢٢) .
- (٢) تفسير مقاتل بن سليمان (١٩٩١) ، تفسير الطبري (١٧٨/٤) .
- (٣) ذكره ابن أبي حاتم في هذا الموضع من تفسيره معلقاً (٨٠٩/٣) ، وقد وصله فيما مضي برقم (٦٢) .
  - (٤) انظر التفسير رقم (٢٧) .

جمعها المحالي ال المحالي الله الله المحالي الذي المحالي الذي المحالي ا 

اشتمل هذا التفسير المنقول عن أبي مالكٍ على قصةِ هذه الآيةِ ، والتي يُسْتفادُ منها في تعيين بعض المبهمات ، على النحو التالي : أولاً : أنَّ المراد بالناس في قوله تعالى : ﴿ ٢٦هـ٥٣ ٢هـ٢٥هـ٢ ٥٠٥ ٢ المالة : أنَّ المراد بالناس في قوله تعالى : ﴿ ٢هـ٥٣ ٢هـ٢٥ ٢هـ٢٠ ٢٠ المالة : أنَّ المراد بالناس في قوله تعالى : ﴿ ٢هـ٥٣ ٢هـ٢٠ ٢هـ٢٠ ٢٠ المالة : أنَّ المراد بالناس في قوله تعالى : ﴿ ٢هـ٢٥ ٢هـ٢٠ ٢٠ المالة : أنَّ المراد بالناس في قوله تعالى على مو أبو سفيان ومن كان معَهُ . وعبد الله بن أبي بكر بن موي نحو ذلك عن ابن عباس ، ومجاهد ، والحسن ، وقتادة ، السدي ، وعبد الله بن أبي بكر بن موي نحو ذلك عن ابن عباس ، ومجاهد ، والحسن ، وقتادة ، السدي ، وعبد الله بن أبي بكر بن عمرو بن حزم <sup>(٤)</sup>، وابن إسحاق <sup>(٥)</sup>، وبه قال الطبري <sup>(٢)</sup>. عمرو بن حزم <sup>(٤)</sup>، وابن إسحاق <sup>(٥)</sup>، وبه قال الطبري <sup>(٢)</sup>. كانياً : الوقت الذي قِيْلَ فيهِ لأصحاب النبي المالة فيه على قولين : أحدهما : أنَّ ذلِكَ بعد غزوة

أحد ، وهو سببُ خروجه ﷺ إلى حمراء الأسد ،

**والقول الثابي**: عند الخروج إلى بدر الصغرى<sup>(١)</sup>. والقول الأول هو الذي عليه جُمهور المفسرين.

(١) محمد بن كثير العبدي ، البصري ، ثقة لم كيصُ من ضعَّفه ، مات سنة (٢٢٣) ، وله تسعون سنة . تقريب التهذيب (٢٥٢٢) .
(٢) سليمان بن كثير العبدي ، البصري ، أبو داود ، وأبو محمد ، لا بأس به في غير الزهري ، مات سنة (٢١٣) .
(٣) أخرجه ابن أبي حاتِم (٢١٨/٨) بإسناد حسنٍ ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/١٤٥) لعبد بن حُميدٍ ، وابن أبي حاتِم .
(٣) أخرجه ابن أبي براتم (٢١٨/٨) بإسناد حسنٍ ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/١٤٥) لعبد بن حُميدٍ ، وابن أبي حاتِم .
(٣) أخرجه ابن أبي براتم (٢١٨/٨) بإسناد حسنٍ ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/١٤٥) لعبد بن حُميدٍ ، وابن أبي حاتِم .
(٣) أخرجه ابن أبي براتم (٢١٨/٢٢) بإسناد حسنٍ ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/١٤٥) لعبد بن حُميدٍ ، وابن أبي حاتِم .
(٣) أخرجه ابن أبي براتم (٢١٢٨) بإسناد حسن ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/١٤٥) لعبد بن حُميدٍ ، وابن أبي حاتِم .
(٣) أخرجه ابن أبي حاتِم (٣/١٨٨) بإسناد حسن ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/١٤٥) لعبد بن حُميدٍ ، وابن أبي حاتِم .
(٣) أخرجه ابن أبي حاتِم (٣/١٨٩) بإسناد حسن ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/١٤٥) لعبد بن حُميدٍ ، وابن أبي حاتِم .
(٢) أبي حاتِم .
(٢) عبد الله بن أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم الأنصاري ، المدني ، القاضي ، ثقة ، مات سنة (٥٩١٥) ، وهو ابن سبعين سنة . الكاشف (١/١٤٥) ، تقريب التهذيب (٣٣٣٩) .
(٥) تفسير الطبري (٤/٢١٦) .
(٢) تفسير الطبري (٤/٢٦٦) .

وهو اختيار الطبري ، وابن عطية ، وابن كثير<sup>(٢)</sup>. ولعل أبا مالكٍ قَصَدَ هذه الغزوة عندما قال : "إن أبا سفيانَ كان أرسَلَ يومَ أُحُدٍ" ، لأنَّ هَذه الغزوة وقعت بعد أُحُدٍ ، فهي تبعٌ لغزوةِ أُحُدٍ ، وامتدادٌ لها.

الدراسة التفسيرية :

اشتمل هذا التفسير المنقول عن أبي مالكٍ على أمرين :

**الأول** : تفسيرُ النِّعمة التي امتنَّ الله جل ثناؤه بما على عباده المؤمنين في هذا السياق ، بأنهم انقلبوا بعافيةٍ من الله سالمينَ ، لم يلقوا عدواً . وبه قال الطبري ، والزجاج ، وأبو جعفر النحاس<sup>(٥)</sup>.

**الأمر الثاني** : المراد بقوله تعالى : ﴿ ٢٠٨٦ ۞ ۞۞۞۞۞۞۞۞۞₩٧ ڲ۞ ۞۞۞۞۞ الأمر الثاني : المراد بقوله تعالى : ﴿ ٢٠٨٦ ۞ ۞۞۞۞۞۞۞ السياق أي لم ينلهم مكروةٌ من عدوهم ولا أذى <sup>(١)</sup>. وقولُ أبي مالك هو من باب التفسير بلازم المعنى .

#### قوله تعالى : ﴿ ۞۞ 60 ﴾ ~ ~ ~ ~ ~ ~ . ♦

### 

 روي نحو هذا عن ابن عباس ، والسدي ، وبه قال الطبري (٢٢١/٤) ، وحكى الإجماع على ذلك الرازي في تفسيره (٨٢/٩) .
 (٢) أخرجه ابن أبي حاتم (٨٢٠/٣) بإسناد حسن ، تقدّم برقم (٩٧) . وعزاهُ السيوطي في الدر المنثور (١٥٠/٤) لعبد بن حُميد ، وابن أبي حاتم .

(٣) انظر معاني القرآن للزجاج (٤٩٠/١) .

قوله تعالى : ﴿ گ□~ ك ك 🗵 ك ك الله تعالى : ﴿ گ

۲۰۲ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى ، ثنا هارون بن حاتم، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، ثنا أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : ﴿ ٥٠٥٢هـ ٢٥٠ ٢٥ ٥ قال : يستخلص"<sup>(٣)</sup>.
<u>الدراسة التفسيرية</u> :
"الجيم والباء وما بعده من المعتل أصلُّ واحدٌ يدل على حَمْع الشيء والتَّحمُّع "<sup>(٤)</sup>، وتفسير أبي

مالكٍ لهذا اللفظ هو من باب التفسير باللازم؛ "لأن من جمع شيئاً لنفسه فقد المستخلصة واصطفاه"(°). وبنحو ذلك فَسرَّ مقاتل بن سليمان<sup>(٢)</sup>.

(٦) تفسير مقاتل بن سليمان (٢٠٦/١) .

الــدراســة التفسـيرية :

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٢)</sup>.

٤ • ١ ـ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، ثنا أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : ﴿ ٢٠هـ٢٢٢٢ ٢٩٣٥ ٢٥٢٢ يعنى : زينة الدنيا"<sup>(٣)</sup>.

اللدراسة التفسيرية :

(١) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٨٣٠/٣) بإسناد ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .

- (۲) انظر التفسير رقم (۲۹) .
- (٣) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٨٣٣/٣) بإسناد ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .
  - (٤) تفسير الطبري (٢٤١/٤) .

○<</li>
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
<li

۵۰۱ـ روي عن أبي مالك في قوله تعالى : ﴿ ٥٥۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞ ٭ ٢٦٢٢۞< ◘<٥ ۞۞۞۞ ۞۞۞۞ ڲ٦ \$\ ٢٤٦ \$\ ٢٤٥ \$\ ٢٤٥ \$\ ٢٤٥ \$\ ٢٤٥ \$\ ٢٤ \* ٢٢٢٢ = ٢ \$\ ٢٥ \$\ ٢٥ \$\ ٢٥ \$\ ٢٥ }\ أما خلقكم من نفس واحدة ، فمن آدم ﷺ <sup>(۱)</sup>.

## الـــدراســـة التفســيرية :

هذا التفسير من قييل بيان اللفظ المبهم ، وقد روي ذلك عن محاهد ، وقتادة ، والسدي ، ومقاتل ابن حيان ، ومقاتل بن سليمان<sup>(٢)</sup>، وهو قول عامة أهل التفسير<sup>(٣)</sup>.

### قوله تعالى : « □ ♦ ٦ ♦ ⊀ ∡ ← □ ⊀ ☎ ⊀ ∽ ଈ ೮ 0 ● ♥ ♥ 0 0 0 √ □ ∅ □ ₡ ८ □ ♦ ೮ ڡ • ؊ ८ ३ ८ ☎ □ ♦ • • ∡ • □ □ ﷺ ♦ 0 0 ల ⊼ □ ⊀ ☎ ⊀ ∽ ≞ ല ८ 0 • ﷺ ഗ ∞ ഗ ∽ ∽ ಎ ಲ ⊂ = ಹ ♦ 0 0 ల ⊼ □ ⊀ ☎ ∞ • ఓ ট ⊼ घ ← □ √ ☎ □ ७ ഗ ⇔ ∞ ⊂ ● ೨ \$ ∿ 0 ഗ ⊡ = 0 ⊀ □ ∅ ८ ४ ८ ● ♥ ⊡ ८ ८ € ⊕ 0 ● ∑ 6 0 7 ⊡ ∞ ∞ ∽ □ ∅ ८ ४ ८ ● ♥ ⊡ 2 5 0 € 0 € 0 € 0 7 ⊡ ∞ ∞ ∽

الـــدراســـة التفســيرية :

تفسير الحَــوب بالإثم هو من قبيل تفسير اللفظ بما يقاربه في المعنى<sup>(١)</sup>، وقد روي ذلك عن ابن عباس ، وسعيد بن جبير ، ومحاهد ، وعكرمة ، والضحاك ، والحسن ، وابن سيرين<sup>(٢)</sup>، وقتادة ،

(١) ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره معلقاً (٨٥٢/٣) . (٢) تفسير مقاتل بن سليمان (٢١٣/١) ، تفسير الطبري (٢٧٠/٤) ، تفسير ابن أبي حاتم (٨٥٢/٣) (٤/٥٥٥٥) . (٣) انظر تفسير الراغب الأصفهاني (١٠٧٢/٢) ، تفسير الرازي (١٣١/٩) . (٤) ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره معلقاً (٨٥٦/٣) . والسدي ، وزيد بن أسلم ، وأبي سنان الشيباني<sup>(٣)</sup>، ومقاتل بن حيان ، ومقاتل بن سليمان ، وابن زيدٍ<sup>(٤)</sup>. وبه قال الفــراء ، وأبو عبيدة ، وأبو عبيد القاسم بن سلاَّم ، وابن قتيبة ، والطبري ، والزجاج<sup>(٥)</sup>.

● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)
● (1)

٧٠٧ \_ قال أبو بكر بن أبي شيبة : "نا محمد بن فضيل<sup>(٦)</sup>، عن إسماعيل<sup>(١)</sup>، عن أبي مالك :

(١) قال ابن فارس : " الحاء والواو والباء أصل واحد يتشعب إلى إثمٍ ، أو حاجةٍ ، أو مسكنةٍ ، وكلها متقاربة " . مقاييس اللغة (٢/١٣)
(٢) محمد بن سيرين الأنصاريُ ، أبو بكر ابن أبي عمرة البصري ، أحد الأعلام ، ثقة حُجَّةٌ ، عابدٌ كبيرُ العلم ، ورِغٌ بعيدُ الصيتِ ، مات في تاسع شوّال سنة (١١٠) . الكاشف (٢/٨٧) ، التقريب (٩٤٥) .
(٣) سعيد بن سنان الرُّجُميُ ، العابد الزاهد الحَجَّاج ، أبو سنان الشيباني الأصغر ، الكوفي ، نزيل الري ، صدوق له أوهام . الكاشف (٢/٨٨) ، التقريب (٩٤٥) .
(٣) سعيد بن سنان الرُّجُميُ ، العابد الزاهد الحَجَّاج ، أبو سنان الشيباني الأصغر ، الكوفي ، نزيل الري ، صدوق له أوهام . الكاشف (٢/٨٨) ، التقريب (٧٤٥٥) .
(٣) معيد بن سنان الرُّجُميُ ، العابد الزاهد الحَجَّاج ، أبو سنان الشيباني الأصغر ، الكوفي ، نزيل الري ، صدوق له أوهام . الكاشف (٢/٨٩) ، التقريب (٢٣٣٢) .
(٤) تفسير مقاتل بن سليمان (١٣/٢) ، نفسير الطبري (٤/٢٩٩–٢٨٠) ، تفسير ابن أبي حاتم (٣/٨٥٨) .
(٥) معاني القرآن للفراء (٢/٣٢٩) ، بحاز القرآن لأبي عبيدة (١٩٣١) ، غريب الحديث لأبي عبيد القاسم بن سلاًم .
(٦) معاني القرآن للفراء (٢/٣٢٩) ، بعاز القرآن لأبي عبيدة (١٩٣١) ، غريب الحديث لأبي عبيد القاسم بن سلاًم .
(٢) معاني القرآن للفراء (٢/٣٢) ، بغير (١٩٢٢) ، تفسير الطبري (٤/٢٩٩)، معاني القرآن للزحاج (٢/٨).
(٦) معاني القرآن للفراء (١٩٣٢) ، بفت المعرم (١٢٢٩) ، تفسير الطبري (٤/٢٩٩)، معاني القرآن للزحاج (٢/٨).

الــدراســة التفسيرية :

هذا التفسير المنقول عن أبي مالك هو من قبيل التفسير على المعنى ، فسَّر فيه اللفظ بحسب سياقه ، والمعنى : فانكحوا الطَّيب من النساء أي الحلال ؛ لأن ما حَرَّمه الله تعالى ليس بطيب<sup>(٣)</sup>، بل هو حبيث ، وهذا هو أصل معنى اللفظ في اللغة<sup>(٤)</sup>. وقد روي نحو ذلك عن عائشة، وسعيد بن جبير، والحسن ، ومقاتل بن سليمان<sup>(٥)</sup>. وبه قال الطبري ، والزحاج<sup>(٢)</sup>.

۸۰۸ \_ قال أبو بكر ابن أبي شيبة : "حدثنا عثام بن علي<sup>(۱)</sup>، ومحمد بن فضيل ، عن إسماعيل ، عن أبي مالك : « ٥٠٥ ٢٢ ٢٢ ٢٢ ٢٢ ٢٢ ٢٢ ٢٢
 ۶۰۵ ٢٠ ٢٢ ٢٢ ٢٢ ٢٢
 ۶۰۱ ـ قال : تميلوا"<sup>(۲)</sup>.
 ۹۰۹ \_ قال سعيد بن منصور : "نا هشيم ، قال : نا حصين ، عن أبي مالك في قرار العالى :

لأبي مالك في هذا التفسير قولان منقولان :

**الأول** : تفسيرُ العَولِ بالميل ، وقد روي ذلك عن عائشة ، وابن عباس ، وأبي رَزِين<sup>(ئ)</sup>، وإبراهيم ، ، والشعبي ، ومحاهد ، وعكرمة ، والضحاك ، والحسن ، وقتادة ، والسدي ، والربيع بن أنس ، وعطاء الخراساني ، ومقاتل بن حيان ، ومقاتل بن سليمان<sup>(°)</sup>. وبه قال الفراء ، وأبو بكر الأنباري<sup>(۲)</sup>، قال الثعلبي : "وأكثر المفصرين على هذا"<sup>(۷)</sup>.

**والثابي** : تفسيرُ العَولِ بالجَور ، وقد روي ذلك عن عائشة<sup>(^)</sup>. وبه قال أبو عبيدة ، والزجاج<sup>(<sup>e)</sup>. والزجاج</sup>

وأصل العولِ في اللغةِ الميلُ ، ثم اختص بحسب العرف بالميل إلى الجور والظلم <sup>(۱)</sup>. ومن هنا فتَعَدُدُ الأقوال المروية عن أبي مالك هو من باب اختلاف التنوع ، وسببه التفسير بألفاظ متقاربة ، قال الزجاج : "وقيل في التفسير : ألا تميلوا ، ومعنى تميلوا : تجوروا"<sup>(٢)</sup>، وعبـرَّر بهذين اللفـظين ابن قتيبة ، والطبري<sup>(٣)</sup>، وهو المختار عند أكثر المفسرين<sup>(٤)</sup>.

- (١) انظر تفسير الرازي (١٤٤/٩) ، روح المعاني (١٩٦/٤) .
  - (٢) معاني القرآن للزجاج (١١/٢) .
- (٤) انظر تهذيب اللغة (١٩٤/٣) ، تفسير الوسيط للواحدي (٢٣٩/١) ، تفسير البغوي (٤٧٤/١) ، تفسير الرازي
  - . (1 2 2/9)

(۱) سعيد بن يحيى بن سعيد بن أبان بن سعيد بن العاص الأموي ، أبو عثمان البغدادي ، ثقة ربما أخطأ ، مات سنة
 (٢٤٩) . تقريب التهذيب (٢٤١٥) .

(٢) أخرجه الطبري في تفسيره (٢٩٨/٤) بإسناد صحيح . وقد توبع سعيد بن يحيى في روايته ، فرواه ابن المنذر في تفسيره (٢٣/٢٥) من طريق سويد بن نصر ، قال أخبرنا عبد الله به ، وفيه " الذي هو قيامُكَ بعد الله " ، وقد ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره (٣/٣٥) من طريق سويد بن نصر ، قال أخبرنا عبد الله به ، وفيه " الذي هو قيامُكَ بعد الله " ، وقد ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره (٣/٣٥) من طريق سويد بن نصر ، قال أخبرنا عبد الله به ، وفيه " الذي هو قيامُكَ بعد الله " ، وقد ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره (٣/٣٥) من طريق سويد بن نصر ، قال أخبرنا عبد الله به ، وفيه " الذي هو قيامُكَ بعد الله " ، وقد ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره بدا اللفظ معلقاً (٣/٣٨) . كما توبع ابن المبارك في الجملة الأولى من الأثر ، فروى ابن أبي حاتم في تفسيره (٣/٣٣) من طريق محمد بن فضيل ، عن إسلميل بن أبي حالد به ، بلفظ : "لا تعطوها أولادكم ليفسدوها " .

(٣) يحيى بن عبد الحميد بن عبد الرحمن ابن سْبَوْمْين ، الحِمَّاني ، الكوفي ، حافظ إلا ألهم اتمموه بسرقة الحديث ، مات سنة (٢٢٨) . التقريب (٧٥٩١) .

(٤) أخرجه الطبري في تفسيره (٤/٢٩٨) بإسنادٍ ضعيفٍ ، وقد توبع المثنى بن إبراهيم الآملي في روايته ، فرواه أبو
 إسحاق إسماعيل بن إسحاق المالكي \_ كما في المحلى لابن حزم (٢٨٨/٨) \_ عن يجيى بن عبد الحميد الحِمَّاني به .
 وذَكره ابنُ المنذر في تفسيره (٢٦٣/٢) معلقاً .
 (٥) تفسير مقاتل بن سليمان (٢١٥/١) ، تفسير الطبري (٢٩٧/٤) .

(٦) تفسير غريب القرآن (صـــــ ١٢٠) .

المعرفةِ بمواضعِ المنافعِ والمَضَار<sup>(י)</sup>. **وقد روي عن أبي مالك في تعيينِ المراد بمم قولان** : **القول الأول** : أنهم النساء والصبيان ، وقد روي ذلك عن ابن مسعود ، وابن عباس ، وسعيد بن

جبير ، ومجاهد ، والضحاك ، والحسن ، والحكم بن عتيبة<sup>(٢)</sup>، وقتادة ، والسدي ، ومقاتل بن سليمان<sup>(٣)</sup>، وبه قاله الفراء ، وابن قتيبة ، وابن عُزَيزٍ<sup>(٤)</sup>.

**القول الثاني** : أن المراد بهم أولاد الرجل . روي ذلك عن ابن عباس ، وابن زيد <sup>(°)</sup>. وهذا ن القولان المنقولان بمعنى واحدٍ ، بيد أن الأول منهما أعم من الثاني . وفي الاقتصار عليهما ذكرُ لبعض من يتناوله الاسم العام على سبيل المثال لا على سبيل التخصيص <sup>(۲)</sup>. فإن لفظ السفهاء في الآية يعم كل سفيهٍ صغيراً كان أو كبيراً ، ذكراً كان أو أُنثى ، ولم يخص من ذلك شيءٌ . وهو اختيارُ الطبري<sup>(۷)</sup>.

والأمر الثالث : أن إضافة الأموال في قوله تعالى : ﴿ ◘♦•• ﷺ•• ﷺ ، والمرادُ ٤همه:٥٠@™⊠طاكمه ٦٨♦ ۩◘\$ك۵◘®•ا\$٦٤؟٦ ﴾ هي إضافةٌ حقيقيةٌ ، والمرادُ نَهيُ أصحاب الأموال أنفسهم ، أن يدفعوا بأموالهم لمن يفسدها ويضيعها ، من سفهاء النساء والأولاد . وقد روي ذلك عن أبي موسى الأشعري ، وابن عباس ، ومحاهد ، والسدي ،

وحضرمي<sup>(١)</sup>، والحسن، وقتادة، ومقاتل بن سليمان، وابن زيد<sup>(٢)</sup>. وبه قال ابن قتيبة<sup>(٣)</sup>، واختار الطبري أنَّ الله جل ثناؤه عَمَّ بالنهي في الآيةِ عن إيتاءِ السفهاء الأموالَ كلَّها ، فلم يخصص منها مالاً دون مال ، فيدخلُ فيه مالُ السفيهِ نفسه ، ويدخلُ فيه مال المخاطبين من الأولياء . ويكون المعنى : "ولا تَؤتوا أيها النَّاس سفهاءكم أموالكم التي بعضها لكم ، وبعضها لهم ، فتضيعوها"<sup>(٤)</sup>.

وفي هذا التفسير فائدتان :

الفائدة الأولى : أنَّ ﴿ ٢٢٢٢ ٢٢٢ ٢٢٢ ٢٢ ٢٢ ٢٢ وقواماً بمترلة واحدة ، يقال : هذا قِوام أمرك وقيامه ، أي : ما يقوم به أمرك <sup>(°)</sup>.

(١) حَضرُميُّ بن لاحِق التميميُّ اليماميُّ القاصُّ، عن ابن المسيِّ، والقاسم، وعنه سليمان التعَيِّيُّ، وعكرمة بن عمار ، وفرَّق ابن المديني بين الحضرمي شيخ سليمان التيمي، وبين ابن لاحق. الكاشف (١/٣٤)، تقريب التهذيب (١٣٩٦)
 (٢) تفسير مقاتل بن سليمان (١/٥١٢) ، تفسير الطبري (٤/٩٩٩–٢٠١١) .
 (٣) تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـ١٢٠) .
 (٤) تفسير الطبري (٤/٢٩٦) .
 (٥) معاني القرآن للفراء (١/٢٥٦) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـ١٢٠) .

۲۱۲ ــ روي عن أبي مالك في قوله : ﴿ ۞۞• ٦ ۖ ۞ ♦۩■⇔٦ ـ ٢ ﷺ• ٦٠٩٠٠> \@■•⊖⊠؟ فال : الحُلُم<sup>(١)</sup>.

الدراسة التفسيرية : اشتمل هذان الأثران المنقولان عن أبي مالك على أمرين : الأول : تفسير بلوغ النكاح في الآية بالحُلُم ، هو من قبيل التفسير السياقي ؛ لأنَّ المرءَ إذا بَلَغَ الاحتـلام ، فقد وَصَلَ إلى سِنِّ يصلح عندها للنكاح ، ولطلب ما هو مقصود به ، وهو التوالد والتناسل<sup>(۳)</sup>. وهذا التفسير مأخوذٌ من رَبْطِ هذه الآي ق بقوله تعالى : (٢٥٣٥هـ ٤٠ هـ حَكَمَ هَتَكَمَ ٢٠٤ هـ

(١) ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره (٨٦٥/٣) معلقاً .
 (٢) ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره (٨٦٥/٣) معلقاً .
 (٣) انظر الكشاف للزمخشري (١٤/٨) .

[النور : ٥٩]<sup>(١)</sup>، وقد روي نحو ذلك عن ابن عباس ، وسعيد بن جبير ، ومحاهد ، والسدي ، ومقاتل ابن سليمان ، وابن زيد<sup>(٢)</sup>، وبه قال الطبري<sup>(٣)</sup>. **الثابي** : تفسير **٦** حكمة ٥ تله **٦** الطبري بقوله : عرفتم ، هو من قبيل التفسير باللازم ؛ لأن مادة أَنَسَ في اللغة تدورُ حول أصلٍ واحدٍ ، وهو ظُهور الشيء<sup>(٤)</sup>، ومن لازم ذلك الظُّهور حُصُول المعرفة بِهِ . وقد روي نحو هذا المعنى عن ابن عباس ، وسعيد بن جبير<sup>(٥)</sup>، وبه قال الطبري<sup>(٢)</sup>.

قوله تعالى : ﴿ □♦ (Ø 0 + 4 ) 
 قوله تعالى : ﴿ □♦ (Ø 0 + 4 ) 
 قوله تعالى : ﴿ □♦ (Ø 0 0 + 4 ) 
 قوله تعالى : ﴿ □♦ (Ø 0 + 4 ) 
 قوله تعالى : ﴿ □♦ (Ø 0 + 4 ) 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0 
 6 0

ربط أبو مالكٍ بين هذه الآيةِ وبين آيةِ الميراث <sup>(١)</sup>، بعلاقةِ النَّسْخِ ، فآيةُ الميراثِ ناسِخَةٌ لهذه الآيةِ ، رُوي القول بالنَّسْخِ عن ابن عباس ، وأبي الشعثاء<sup>(٢)</sup>، وسعيد بن المسيَّب <sup>(٣)</sup>، وأبي صالحٍ ،

والضحاك ، وعكرمة ، والقاسم بن محمد<sup>(٤)</sup>، و عطاء الخراساني ، وزيد بن أسلم ، وربيعة بن أبي عبد الرحمن ، ومقاتل بن حيان<sup>(٥)</sup>. والجَمْعُ بين الآيتين ممكِنٌ ، فقد تحدَّثت هذه الآية عن قسمة الميراث ، **وفيها إجْمالٌ في موضِعين** ، **الأول** : قوله ( ٢٩هـ ٢٥هـ ٢٩هـ ٢٩ حصصت ٢٥</br> *حصت ( حصح حصح حصح حصح حصوم القرابة الذين يَرِثون ، والذين لا* يَرِثون . فأمَّا الوارِثُونَ فقد بيَّنتْ آيةُ الميراث نصيبَ كُلِّ واحِدٍ منهم ، فبقي من لا يَرِث ، وهو المرادُ في هذه الآية .

**والموضِعْ الثاني** : الأمْرُ في قولِه تعالى : ﴿□•مهم@@∞∞™۞**<□**≏**<**\$ <sup>®</sup>)(&\*00→ ) فهو يُخْتَمِلُ الوجوب والدَّبَ . وقد بيَّنتْ آيةُ الميراث استحقاق أولئك الورثةِ لنصيبِهم ، فبقي من عداهم على الندب والاستحباب .

(٢) حابر بن زيد ، أبو الشَّحْثاء الأزديُّ ،ثم الجَوْفي ، البصري ، مشهور بكنيته ، صاحِبُ ابن عباس ، ثقة فقيه ، مات سنة (٩٣) . الكاشف (٢٨٧/١) ، تقريب التهذيب (٨٦٥) .

(٣) سعيد ب المسيِّ بن حَزْن ، الإمام ، أبو محمدٍ القرشيُّ المخزوميُّ ، أحد الأعلام ، وسيد التابعين ، ثقةٌ حجةٌ فقيةٌ رفيع الذِّكْرِ ، رأسٌ في العِلم والعمل ، مات سنة (٩٤) . الكاشف (٤٤٤/١) ، تقريب التهذيب (٢٣٩٦) .

(٤) القاسم بن محمد بن أبي بكر الصليّق التيْمي ، ثقة ، أحد الفقهاء بالمدينة ، قال أيوب : ما رأيت أفضل منه ، مات سنة (١٠٦) . الكاشِف (١٣٠/٢) ، تقريب التهذيب (٥٤٨٩) .
 (٥) تفسير الطبري (٢٠/٤) ، تفسير ابن أبي حاتم (٨٧٥/٣) .

، فإذا كان ذلك كذلِك ، فإنَّ أبا مالكِ عَبَّرَ هاهنا بالنَّسْخِ ، وهو يُرِيْدُ بِهِ بيان الإحْمال والإبحام ، لا حقيقة النَّسْخِ المُتَعارَفِ عايِهِ في كلامِ الأُصُوليينِ<sup>(١)</sup>.

**ومن فوائد هذا الأثر** : تسميةُ الآيات التي تحدَّثت عن المواريث في سورة النِّساء بآيةِ الميْراث .

الــدراســة التفســيرية :

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٣)</sup>.

[

(١) انظر الموافقات للشاطبي (٣٤٤/٣) .

- (٢) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٨٩١/٣) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .
  - (۳) انظر التفسير رقم (۱۱) .

١٦٦ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، ثنا أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : ( < </p>
٣٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٠ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٠ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٥ - ٢٠٠ - ٢٠٥ - ٢٠٠ - ٢٠٥ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٢٠٠ - ٠٠ - ٠٠ - ٠٠ - ٠٠ - ٠٠ - ٠٠ - ٠٠ - ٠٠ - ٠٠ - ٠٠ - ٠٠ - ٠٠ - ٠٠ - ٠٠ - ٠٠ - ٠٠ - ٠٠ - ٠٠ - ٠٠ - ٠٠٠ - ٠٠ - ٠٠ - ٠٠ - ٠٠ - ٠٠ - ٠٠ - ٠٠ - ٠٠ - ٠٠ - ٠٠ - ٠٠ - ٠٠ -

# الـــدراســـة القفســيرية :

هذا التفسير من باب توجيه مايُتوهمُ من ظاهره الإشكال ؛ فإنَّ لفظة (كان) في الأصلِ عبارةٌ عمّا مضى من الزمان ، فبيّن أبو مالكِ أنَّ هذا اللفظ وإن جاءَ بصورةِ الماضي ، فهو وَصْفٌ ملازمٌ للباري حل ثناؤهُ ، لم يزل متصفاً به كذلك<sup>(٢)</sup>. رُوي نحو ذلك عن ابن عباس<sup>(٣)</sup>، وبه قال أبو عبيدة ، وابن قتيبة ، والطبري ، والزجاج<sup>(٤)</sup>.

> **١١٧ —** روي عن أبي مالك قوله : الأليم : الموجع<sup>(°)</sup>. **الـــدراســة التفســيرية** : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٦)</sup>.

(١) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٩٩/٣) بإسناد ضعيف حداً ، تقدم برقم (٢) .
(٢) مفردات ألفاظ القرآن (ص-٧٣٠) .
(٣) صحيح البخاري (٨/٨١٤) .
(٤) مجاز القرآن لأبي عبيدة (٢/٧) ، تأويل مُشكِل القرآن لابن قتيبة (صـ٢٩٥) ، فسير الطبري (٤/٣٥٥) ، معاني القرآن للزجاج (١/٥٢) .
(٥) ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره (٩٠١/٣) معلقاً .

[ النساء ] 《 金 歌 ダ チ ( 8 2 火 + • 🗎

١١٩ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو سعيد الأشج ، ثنا عبيد الله ، عن إسرائيل، عن السدي، عن أبي مالك في قوله :

الـــدراســـة التفســيرية :

اشتمل الأثر الأول على حكايةِ سبب نزول الآيةِ ، وقد عَبَّرَ أبو مالكِ عن ذلك بصيغة ( فأنزل الله ) ، والذي يظهر من صنيع أبي مالكِ أنَّهُ لم يُرِدْ حقيقةَ سبب الترول ، وإنَّما أَرَادَ أنَّ هذا الفِعْل الذي كانت تفعله أهلُ الجاهليةِ ، يَدْحلُ تحت معنى هذه الآيةِ ، لا أنَّه سبب الترول ؛ لتعدد الروايات وتنوعها فيما كانت تفعله أهلُ الجاهليةِ <sup>(٣)</sup>، ولأنَّ الأثر ليس فيه حكايةٌ بعينها كانت هي سبباً للترول . وقد رُوي نحو ذلك عن ابن عباس، ومِقسمٍ، والضحاك، وعطاء بن أبي رباح ،

(١) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٩٠٢/٣) بإسنادٍ حَسَنٍ ، تقدمت دراسته برقم (٣٠) . وعزاهُ ابن حجرٍ في كتابه العجاب في بيان الأسباب (٨٤٧/٢) ، والسيوطي في الدر المنثور (٢٨٧/٤ـ٢٨٨) لعبد بن حُميد ، وابن أبي حاتمٍ ، من طريق إسرائيل ، عن السدي ، عن أبي مالكٍ به .
 (٢) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٩٠٣/٣) ، والسيوطي في الدر المنثور (٢٨٧/٤) لعبد بن حُميد ، وابن أبي حاتمٍ ، من طريق إسرائيل ، عن السدي ، عن أبي مالكٍ به .
 (٢) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٩٠٣/٣) بإسنادٍ حَسَنٍ ، تقدمت دراسته برقم (٣٠) . وعزاهُ السيوطي في الدر (٢) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٩٠٣/٣) بإسنادٍ حَسَنٍ ، تقدمت دراسته برقم (٣٠) . وعزاهُ السيوطي في الدر (٢) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٩٠٣/٣) بإسنادٍ حَسَنٍ ، تقدمت دراسته برقم (٣٠) . وعزاهُ السيوطي في الدر (٣) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٢٠٣/٣) بإسنادٍ حَسَنٍ ، تقدمت دراسته برقم (٣٠) . وعزاهُ السيوطي في الدر (٣) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٢٠٣/٣) بإسنادٍ حَسَنٍ ، تقدمت دراسته برقم (٣٠) . وعزاهُ السيوطي في الدر المنثور (٢٩٩٤) لعبد بن حُميد ، وابن أبي حاتمٍ .
 (٣) قال ابن كثيرٍ (٢/٢٤١) لعبد بن حُميد ، وابن أبي حاتمٍ .
 (٣) قال ابن كثيرٍ (٢/٢١٢) ـــ بعد ذِكْرو لتِلْكَ الروايات ـــ : "فالآية تعم ما كان يفعله أهل الجاهلية ، وما ذكره محره الله أعلم" .

### 

٢٠ - قال ابن أبي حاتم : "حديثا أبو بكر بن أبي موسى ، ثنا هارون بن حاتم، ثنا عبد الرحمن
 ١٢ - قال ابن أبي حاتم : "حديثا أبو بكر بن أبي مالك قوله : ( ٧ المحاص ٢٠٠) يعني : شديداً"<sup>(٨)</sup>.

## الــدراســة التفســيرية :

تفسيرُ الغِلظةِ بالشِّدَةِ هو من قبيل تفسير اللفظ بما يقاربهُ في المعنى ؛ فإن "الغِلظة ضد الرِّ قة ، ويقال : غِلْظُةٌ ، وغُلْظُةٌ ، وأصله أن يستعمل في الأجسام ، لكن قد كيُتعارُ للمعاني كالكبير والكثير<sup>"(۱)</sup>. وبه فَسَّر مقاتل بن سليمان ، والطبري<sup>(۲)</sup>.

#### 

そろのがなまままで、
そののののかないたい、
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)
(1)<

١٢١ \_ قال ابن أبي حاتِمٍ: "حدثنا موسى بن أبي موسى، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، عن أسباطٍ ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله عز وجل : < □♦□♦○♦</p>
١٠: [mَواءُ]<sup>(٣)</sup> ذلك<sup>(٤)</sup>.

# الـــدراســـة التفســيرية :

- (١) مفردات ألفاظ القرآن (صـــ ٦١٢) .
- (٢) تفسير مقاتل بن سليمان (٢٢٢/١) ، تفسير الطبري (١٣/٦) .

 (٣) سواءُ الشيء : غيرهُ . و( سَواءٌ ) ، بالفتح والمدِّ ، مثلُ ( سِوى ) بالكسْرِ والقَصْرِ . لسان العرب ( سوا ) .
 (٤) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٩١٧/٣) بإسناد ضعيف حداً ، تقدمت دراسته برقم (٢) ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور لابن أبي حاتم في تفسيره (٩١٧/٣) بإسناد ضعيف حداً ، تقدمت دراسته برقم (٢) ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور لابن أبي حاتم في تفسيره (٩١٧/٣) بإسناد ضعيف حداً ، تقدمت دراسته برقم (٢) ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور لابن أبي حاتم في تفسيره (٩١٧/٣) بإسناد ضعيف حداً ، تقدمت دراسته برقم (٢) ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور لابن أبي حاتم في الفظ أطول ، ولفظه : " عن أبي مالك ، قال : ﴿ ٢٠٢٥ بح ٢٠٢ ) الدر المنثور لابن أبي حاتم في مركز (٤) بلفظ أطول ، ولفظه : " عن أبي مالك ، قال : ﴿ ٢٠٢٥ بح ٢٠٢ ) الدر المائم ) في القرآن كل ه ، غير حرفين : ﴿ ٢٠٢ بحالي ٢٠٢ ب ١٢٥ بحالي ٢٠٢ بحالي ٢٠ ٢٠٢ بحالي ٢٠
<

وراء أولئك بهذا الوجه(). وبنحو ذلك قال الفراء ، وأبو عبيدة ، والطبري ، والزجاج().

قوله تعالى : ﴿ ◘♦٦♦۩ ۩٠٨٦٩ ۩۞٢٥۞ ﴾♦٢ ٢٩٢ ۞٢ ٩ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠

تفسير الطُّوْلِ بالغِنَى والسعة ، هو من قبيل تفسير اللفظ بما يقاربهُ في المعنى ؛ "فإنَّ الطاء والواو

(١) المحرر الوجيز لابن عطية (٧٩/٤) .

الــدراســة التفســيرية :

- (٢) معاني القرآن للفراء (٢٦١/١) ، محاز القرآن لأبي عبيدة (١٢٣/١) ، تفسير الطبري (٥/٥٥) ، معاني القرآن
  - للزجاج (٣٧/٢) .
  - (٣) ذكره ابن أبي حاتِمٍ في تفسيره (٩٢٠/٣) معلقاً .

واللام أصلٌ صحيحٌ يدلُّ على فضْلٍ وامتدادٍ في شيء<sup>"(1)</sup>. وقد روي هذا المعنى عن ابن عباس ، وسعيد بن جبير ، ومحـــاهد ، والسدي ، وعطــاء الخراساني ، ومقاتل بن سليمان<sup>(٢)</sup>. وبه قال أبو عبيدة ، وابن قتيبة، والزجاج ، وهو اختيار الطبري<sup>(٣)</sup>.

٣٢٢ \_ قال ابن أبي حاتم: "حدثنا أبو سعيد الأشج، ثنا إسحاق بن سليمان أبو يحي
الرازي <sup>(3)</sup>، عن حصين ، عن أبي مالك : ﴿

- (١) مقاييس اللغة لابن فارس (٤٣٣/٣) .
- (٢) تفسير مقاتل بن سليمان (٢٢٤/١) ، تفسير ابن أبي حاتم (٩٢٠/٣) .
- (٣) مجاز القرآن لأبي عبيدة (١٢٣/١) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـــ١٢٤) ، تفسير الطبري (٢١/٥) ، معانى القرآن للزجاج (٤٠/٢) .
  - (٤) إسحاق بن سليمان الرازي ، أبو يجي ، كوفي الأصل ، ثقة فاضل ، مات سنة (٢٠٠) وقيل قبلها . تقريب
     التهذيب (٣٥٧) .

> الـــدراســـة التفســيرية : اشتمل هذا الأثر على عدة أمور :

(١) في تفسير ابن أبي حاتِمٍ المطبوع كتبت القراءةُ هكذا ﴿ ◄♦۞•۞۞۞۞۞۞ ﴾ ، بينما القراءةُ المُثْبَتةُ أعلاه مأخوذةٌ من تحقيق سورة النساء من تفسير ابن أبي حاتمٍ ، للدكتور حكمت بشير ياسين ، رسالة دكتوراة ، جامعة أم القرى ، رقم الأثر (٣٠٠٠) ، (٣٢/٣١) ، وهي الموافقة لما هو مُثْبَتٌ في كتاب العجاب في بيان الأسباب لابن حجر (٣٦٥/٢) ، والدر المنثور للسيوطي (٣٨٢/٤) .

(٢) أخرجه ابن أبي حاتِمٍ في تفسيره (٩٣٨/٣) بإسنادٍ صحيحٍ ، وعزاه ابن حجرٍ في كتابه العجاب في بيان الأسباب (٢) أخرجه ابن أبي حاتمٍ . وزاد ابن حجرٍ : من طريق حصينٍ عن أبي مالكٍ .
عن أبي مالكٍ .
(٣) عبد الله بن عمران بن أبي علي الأسدي ، أبو محمد الأصبهاني، نزيل الريّ ، صدوق . تقريب التهذيب (٣٥١١) لعبد بن جميد ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٣٥٢/٤) لعبد بن حميد ، وابن أبي حاتمٍ .
(٣) عبد الله بن عمران بن أبي علي الأسدي ، أبو محمد الأصبهاني، نزيل الريّ ، صدوق . تقريب التهذيب (٣٥١١) لعبد بن حميد ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٣٥١٤) لعبد بن حميد ، وابن أبي حاتمٍ .

الأول : أنَّ المر اد بقوله تعالى Ĵ\$⊘•Ĵ♦K ♦×⇔ጲ≙▲∥ℴ♪℀♦□ ): الك©⊿©⊅™€⊀<?>> هم الحلفاء ، روي نحو ذلك عن ابن عباس ، وسعيد بن المسيب ، وسعيد بن جبير ، وأبي صالح ، وسليمان بن يسار ، والشعبي ، ومحاهد، والضحاك، وعكرمة، والحسن، وقتادة، والسدي، وعطاء الخراساني ، ومقاتل بن حيان، ومقاتل بن سليمان (). وبه قال أبو عبيدة ، وابن قتيبة<sup>(٢)</sup>، وهو اختيار ابن جرير الطبري ، وعَلَّل ذلك بأنَّ هذا القول دون غيرهِ يجتمعُ فيه معنى لفظتي المعاقَدَةِ والأيمان ، وذلك أنَّه من المعلوم عند أهل العِلْم بأيام العرب وأحبارها، أنَّ عقد الحِلْفِ بينها، كان كِهونُ بالأيمانِ والعهودِ والمواثيق<sup>(٣)</sup>. والثابى : أنَّ المــراد بالنصيب الذي أمر الله أهل الحلف أن يؤتى بعضهُم بعضًا ، في قوله تعالى : ↗Ž→ZKC®D©₽3□Щ ţ≵D®+D♦K♦×⇔&⊖★*₽*G♪♪ والعَقْلُ<sup>(٤)</sup>، والمشورة ، مثل الذي يأخذون منهم . روي نحو هذا المعنى عن ابن عباس ، وسعيد بن المسيب ، ومجاهد ، والسُدِّي ، وعطاء الخراساني<sup>(°)</sup>، وبه قال ابن قتيبة<sup>(٦)</sup>، وهو اختيار الطبري<sup>(۷)</sup>. الطبري (٧). والثالث : ذَكر أبو مالكٍ سبب نزول الآية ، وعَبَّرَ عن ذلك بقوله : ( فأنزل الله ) . والذي يظهر واللهُ أعلم أنَّهُ لم يُرد حقيقة الترول ، وإنَّما أراد أنَّ هذا الوجهَ الذي ذَكَرَهُ مما يشْملُهُ معنى الآيةِ ، وينْطَبقُ عليه حكمها<sup>(٨)</sup>. **الرابع**: يؤخَذُ من سياق هذا الأثر، أنَّ أبا مالكٍ كان يقرأ هذا الحرف (عاقدت) هكذا بألِفٍ<sup>(١)</sup>. بألف().

> • ۲ ٩ ـــ روي عن أبي مالك في قوله : ﴿ △•۞>۪۪&&♦® ۞ ﴾ يعني : مطيعات<sup>(٢)</sup>. الـــدراســـة التفســيرية :

تفسير القنوت بالطاعة هو قبيل تفسير اللفظ بما يقاربه في المعنى ؛ فإن "القنوت لزوم الطاعة مع الخضوع"<sup>(٣)</sup>. وقد روي ذلك عن ابن عباس ، ومجاهد ، وقتادة ، والسدي ، وسفيان الثوري ، وعكرمة ، وعطاء ، ومقاتل بن حيان ، ومقاتل بن سليمان ، وابن زيد<sup>(٤)</sup>. وبه قال أبو عبيدة ، وابن قتيبة ، والطبري<sup>(٥)</sup>.

(١) وبه قرأ ابن كثير ، ونافع ، وأبو عمرو ، وابن عامر . كما في كتاب السبعة لمجاهد (صـ ٢٣٣) ، وهي القراءة التي كان يقرأ كما مجاهد ، كما في سنن سعيد بن منصور (١٢٤٣/٤) .
(٢) ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره (٣/٩٤٩) معلقاً .
(٣) مفردات ألفاظ القرآن (صـ ٦٨٤) .
(٤) تفسير مقاتل بن سليمان (٢٧/١) ، تفسير الطبري (٥/٧٧) و(٢٨٤/٨) ، تفسير ابن أبي حاتم (٣٠/٩٤) .
(٥) مجاز القرآن (١/١٥) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـ ٢٧٢) ، تفسير الطبري (٥/٧٧) .

۱۲۲ ـــ روي عن أبي مالك في قوله : ﴿ ٢٦۞ ٥٦۞ ٣٩۞ ٥<br/>٢٢ ـــ روي عن أبي مالك في قوله : ﴿ ٢٦۞ ٥<br/>٢٥۞ ٣٩<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/>٢٥<br/><

الدراسة التفسيرية : في هذا التفسير تعيين لِمُفَسِّر الضمير في قوله جل وعز : ( ©∞0 ©∧∞ ©∞0 ج% ©∞⊕⊕⊕∎∎®•⊙~∞ ) ، وأنَّ المقصود به الحك مان ؛ لأنَّ السياق في الحديث عنهما<sup>(۲)</sup>، وفيهِ دفعٌ لما قد يُتَوهمُ من أنَّ المقصُودَ به الزوجان<sup>(۳)</sup>، وقد رُويَ هذا التفسير عن ابن عباس ، وسعيد بن جبير ، وأبي صالح ، والشعبيَ ، ومحاهد ، والضحاك ، والسدي ، ومقاتل بن سليمان<sup>(٤)</sup>. وهو احتيار الطبري<sup>(٥)</sup>، وبه قال عامة المفسرين<sup>(٢)</sup>.

Eq. La sel J: 《 (E ◆ (D) \* 8 1 □ @ ∞ ( ( ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓ ( ) ↓

(١) ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره (٩٤٦/٣) معلقاً .
(٢) انظر التحرير والتنوير (٥/٧٤) .
(٣) فقد رُوي عن مجاهدٍ قوله : " أما إنه ليس بالرجل والمرأة ، ولكنه الحكمان " . تفسير الطبري (٥٩٩) .
(٤) تفسير مقاتل بن سليمان (٢٢٨/١) ، تفسير الطبري (٥/٩٩) ، تفسير ابن أبي حاتم (٩٤٦/٣) .
(٥) تفسير الطبري (٥/٩٩)
(٦) انظر الوسيط في تفسير القرآن الجيد للواحدي (٤/٢) .

الذي به الجراحة التي يخاف منها أن يغتسل فلا يغتسل، فرخص له في التيمم<sup>(٤)</sup>. الذي المالية التفسيرية :

اشتمل هذان التفسيران المنقولان عن أبي مالكٍ على أمرين اثنين :

الأمر الأول : فَسَرَ أبو مالكِ قوله تعالى : (□<</li>
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٨
٩
٩
٩
٩
٩
٩
٩
٩
٩
٩
٩
٩
٩
٩
٩
٩
٩
٩
٩
٩
٩
٩
٩
٩
٩
٩
٩
٩
٩

 (۱) تميم بن المنتصر بن تميم بن الصلت الهاشمي مولاهم ، الواسطى ، جدُّ أُسلمَ بن سهل الحافظ لأمه ، ثقة ضابط ، مات سنة (٢٤٤) أو (١٤٥) ، وله (٧٦) سنةٍ . تقريب التهذيب (٨٠٥) (٢) إسحاق بن يوسف بن م رْداس المخزومي الواسطي ، المعروف بالأزرق ، ثقة ، مات سنة (١٩٥) . تقريب ـ التهذيب (٣٩٦) (٣) شَرَدِيك بن عبد الله النخَ عي ، اللَّوفي ، القاضي بواسط ، ثم الكوفة ، أبو عبد الله ، صدوقٌ ، يخطئُ كثيرًا ، تغيَّ حفظه منذ وُلِيٍّ القضاء بالكوفةِ ، وكان عادلاً فاضلاً عابداً شديداً على أهل البدع ، مات سنة (١٧٧) أو (١٧٨) . تقريب التهذيب (٢٧٨٧) (٤) أخرجه الطبري في تفسيره (١٢٨/٥) بإسنادٍ لا بأس به ، فشريكٌ وإن كان يخطىءُ كثيراً ، إلا أنَّ الراوي عنه هو إسحاقٌ الأزرق ، وكان من أَعْلَمِهم بحديثِ شريك ؛ لأنه كتب من كتابه ، كما في تهذيب الكمال  $(\xi q q - \xi q \Lambda / \gamma)$ (٥) تفسير الطبري (١٢٧/٥). (٦) انظر الكشف والبيان للثعلبي (٣١٣/٣) ، تفسير الراغب الأصفهاني (١٢٥٣/٢) ، تفسير الرازي (١٧/١٠) . (٧) زاد المسير (٢ / ١٢٩). (٨) مسروق بن الأجدع بن مالك الهمْدابي الوَادعي ، أبو عائشة الكوفي ، ثقة فقيه عابد ، مخضرم ، مات سنة (٦٢) ويقال سنة (٦٣) . الكاشف (٢٥٦/٢) ، تقريب التهذيب (٦٦٠١) .

بن جبير، وسعيد بن المسيب، وإبراهيم النخ\_عي ، وأبي الضحى <sup>(٢)</sup>، ومجاهد ، وعكرمة ، والحسن البصري ، والحكم بن عتيبة ، وقتادة ، وابن شهاب ، وعمرو بن دينار ، وعطاء الخراساني ، وزيد بن أسلم ، ويحيى بن سعيد الأنصاري<sup>(٣)</sup>. وبه قال أبو عبيدة ، وابن قتيبة ، وهو اختيار الطبري<sup>(٤)</sup>.

الأمر الثاني : بَيَّنَّ فيه أنَّ المرضَ الْمِيْحَ للتيممِ في قوله جل ثناؤه : ﴿ ◘♦۞۞۞ ۞۞۞♥♥♥®۞ ץ00⇔ﷺ⊠٦٦↔ ﴾ ، هو المرض الذي يُخُاف معه من استعمال الماء . وقد ضربَ أبو مالكٍ مثالاً لذلك بالمريض به جُرُوحٌ ، يَخَافُ معها من الاغتسال ، وبنحو ذلك قال الطبري<sup>(٥)</sup>.

> **الـــدراســـة التفســيرية** : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(۷)</sup>.

• **١٣٠ ــ** روي عن أبي مالك في قوله تعالى : ﴿ ◘♦◙♦®**٨۪۞**♦*∞ € ﴾*قال : كانوا يقولون للنبي ﷺ : ارعنا سمعك ، وإنما راعنا كقولك عاطنا<sup>(١)</sup>. <u>الــدراســة التفسيرية</u> : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٢)</sup>.

(١) ذكره ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٩٦٦/٣) معلقاً . (٢) انظر التفسير رقم (٢٥) . (٣) سفيان بن وكيع بن الجَرَّاح ، أبو محمد الرُّؤاسي ، الكوفي ، كان صدوقا إلا أنه ابتلي بورَّاقه ، فأدخل عليه ما ليس من حديثه ، فنُصِح فلم يقبل ؛ فسقط حديثه ، توفي سنة (٢٤٧) ، التقريب (٢٤٥٦) ، تمذيب الكمال (٢٠٣/١١) .

۵۸۵♦ ٢ ۵۵۵ ۵۵ ۵۵ ۵ ۲۵ ۲۵ ۲۵ ۲۵ ۲۵ ۲۵ ۲۵ ۲۰ ۵ ۵ ۲۰ ۵ ال : نزلت في اليهود ، كانوا يقدمون صبيانهم ، يقولون : ليست لهم ذنوب "('). ١٣٢ \_ قال الطبري : "حدثني يجقوب بن إبراهيم ، قال : ثنا هشيم، قال: أخبرنا حصينٌ ، عن أبي مالك في قوله : ﴿ ◘ ♦ • • ۞ ٦ ♦ ۞ ◘ ۞ ﴾ ◘ ♦ • • • ♦ ◊ ◙ ◙ • • ) قال : الفتيل : الوسخ الذي يخرج من بين الكفين"<sup>(٢)</sup>. الدراسة التفسيرية : اشتمل هذان الأثران على أمرين : الأول : في تأويل قوله تعالى ♦≍⇔ጲ≙ㅅ∥ℯ৴ϟ-Ә◼◨ѷ҈Ѻ♦᠙∙▱↗⅔•℩逾⊐Щ): اختلف المفسرون في الكيفيةِ التي كانت اليهودُ تزكي بما أنفسها . فمنهم مَنْ تلمس فيما حكاهُ الله جل ثناؤه \_ في كتابه \_ عن اليهود ، ما يمكن أنْ يُعَدَّ مُفَسِّرًا لهذه الآيةِ ، ومن ذلك قوله ▤◙♦◙७☎७□≉℩ⅇ୶℀♦□←७□←७♦०४℩ⅇ୶℀ጲ♠\*•℩ⅇ୶•⊖♦□»∶ تعالى : المائدة: ۞ ♦ ♦ ◘ ◘ ♦ ♦ ♦ ◘ ◘ ♦ ♦ ♦ ◘ ♦ ◘ ◘ ♦ ₩ ◘ ♦ ₩ ◘ ♦ ₩ ◘ ♦ ₩ ◘ ♦ ₩ ◘ ♦ ₩ ◘ ♦ ₩ ◘ ♦ ₩ ◘ ♦ ₩ ₽ •≈↗#☆⑨♦③Ⅱ•∞ ☎♀─↗∞↔♪♦□》: ١٨]، وقوله عز وجل ⇙□□□ ᡣ᠅♡᠐□→♀♦∂∠⊠@┘ Ⅱ♦ミ ↔ℵ♡ •□□≠△↗∀≀@୶ル ذكرهُ أبو مالكٍ الغفاري في هذا التفسير ، وقد استعمل فيه عبارة الترول : ( نزلت في ) ، وهي هنا لا تدلُ على حقيقةِ سبب الترول ، وإنما تدل على أنَّ ما ورد في التفسير ، هو مثالٌ لما زَكَّت به اليهودُ أَنْفُسَها ، وقد رُوي هذا المعنى عن ابن عباس ، ومجاهد ، وعكرمة (٤).

- (١) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦١/٥ــــ١٦٢) بإسنادٍ ضعيفٍ ، لضعف سفيان بن وكيع ، وقد ذكرهُ ابن أبي حاتِمٍ في تفسيره (٩٧٢/٣) معلقاً ، بينما عزاه السيوطي في الدر المنثور (٤٧٧/٤) لابن جرير فقط .
- (٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٦٣/٥) بإسنادٍ صحيحٍ ، تقدم دراسته برقم (١٣) ، وذكره ابن أبي حاتمٍ في تفسيره
   (٩٧٢/٣) معلقاً .
  - (٣) رُوي هذا الاستدلال في النفسير عن الحسن ، وقتادة ، وابن زيدٍ ، كما في تفسير الطبري (١٦٦/٥) .
    - (٤) تفسير الطبري (٥/١٦١ــ١٦٢) ، تفسير ابن أبي حاتِم (٩٧٢/٣) .

ووجهُ هذا التفسير أنَّ اليهود قدّمت صبيانهم الذين لم يبلغوا الحنث يؤمونهم في الصلاةِ ، والدعاءِ ، والذبح ، يزعمون ألهم لا ذنوب لهم ، وأنَّ هذا الصنيع سببٌ في تَقَبُّلِ أعمالِهم هُم ، وتطهير ذنوبهم ، فيؤولُ ذَلِكَ إلى تزكيّتِهم أنْفُسِهم ، وادعائهم أنْ لا ذنوب لهم ولا خطايا<sup>(١)</sup>.

- (١) استُفيد هذا التوجيه من الجَمْعِ بين الآثارِ المرويةِ عن السَّلَفِ في تفسير هذه الآية .
   (٢) انظر تفسير الطبري (١٦٤/٤) ، مقاييس اللغة (٤٧٢/٤) .
   (٣) تفسير الطبري (٥/١٦٣) ، تفسير ابن أبي حاتمٍ (٩٧٢/٣) .
   (٤) معاني القرآن للفراء (١٦٣/١) .
   (٥) انظر تهذيب اللغة للأزهري (٤/١٩٠) ، المحرر الوجيز (٤/١٤٢) ، تفسير الرازي (١٠٢/١٠) ، تفسير ابن كثير (١٠٢/١) .
  - (٦) تفسير الطبري (٥/٥٥) .

ℐℿℿ♦ⅆ℆⅀℆℩℗ℯℷℋℋℿ℣ℋ℁ℳℷⅆ⅏ⅆℿ♦ℑ⅋℀ℿ℈ℼℿÅℿ ጲ⅀⅃⅂⇔ℂ⅄⊃℩๏୷ഺ♦⅂ጲⅉℤℤℰℷ℩⅏ℋℳ⅋ⅆ℈♦ฦ⅃ℾ¢ጲ⅀ℰ℩ℾℨ ☎ఊ⊐к❷⊠▦⊠⊲ౕ ♦ँ⇔ఓॣ≙४ఊॡॗख़♦ጺ◻๎↗ख◻⇒ँ३♦३ँ♥⊐ ♦≍♤ఓㅅ∥♤৴ఊⅫೡёً◙◙◙৫♎⊐Щ㎏↗ᄬ♦➔∙☀☽盃♎ ١٣٣ \_ قال إبراهيم الحربي : "حدثنا أبو بكر ، عن عبيد الله ، عن إسرائيل ، [عن السدي]('). عن أبي مالك ( کی کر کر کی کر کر کی کی کی کی کی کی الشيطان"(۲). ١٣٤ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو سعيد الأشج ، ثنا عبيد الله بن موسى ، عن إسرائيل ، عن السدي ، عن أبي مالك قال : الطاغوت : الكاهن "("). ١٣٥ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو سعيد الأشج، ثنا عبيد الله ، عن إسرائيل ، عن السدي، عن أبي مالك أن أهل مكة قالوا لكعب بن الأشرف ، وقدم عليهم : ديننا خــير أم دين محمد ؟ قال : اعرضوا على دينكم . قالوا : نعم ، نعمر بيت الله ، وننحر الكوماء<sup>(٤)</sup>، ونسقى الحجيج ، ونصل الرحم ، ونُقْرِيُ الضيف . قال : دينكم حير من دين محمد ، فأنزل الله تعالى ୶☆@ৡ↺♦ ☎╬┓⋺∡◻♠Щ ⋙⇔ጲ≙ٌٌ४*४४४ २*∎◲ँँ҇҄Ӽฃ ๎♦७•∞ ёё•≀๏◻Щ ጲቇሾኞ፮ኇ፟፟፟፟፟፟ኇዄ፼ፚኇፚጞፙ፼፟፟፟፟♦ጺ⊒ጙቑጲ፟፟፟ዿዸ∙ጙ③ኇ፼፝፞©♦ዿ፟፟፟፟ቘ፟፟፟ጟዄ፼ፚዾዀቘҴጷ፞፝፝፝፞₭፟፟፟፟ ♦≍⇔&&^★&&@ ♦∂□↗ख□→◑♦३♦□ &<sup>®</sup>₽∠₩₽₩₽₩₽₩₽₩₽ ℟⅃℄℁ℤℇℴ⅃⅃℀⅋ℶΩⅅ℁ℯ✦ℯℽℾℴℨ℗Ω℗ℾℤ℁ℊ⅃ℋ اللدراسة التفسيرية : اشتملت هذه الآثار المنقولة عن أبي مالك على عدة أُمور : منها تفسير الجبت والطاغوت ، وبيان سبب نزول ، وما يتبع ذلك من التَّعَرُّف على مبهمات الآيةِ . (١) ما بين القوسين سقط من النسخةِ المطبوعة ، وإثباته ضروريٌّ ؛ لاستقامة هذا الإسناد ، فهو من أسانيد التفسير

(٢) أخرجه إبراهيم الحربي في كتابه غريب الحديث (١١٧٧/٣) بإسنادٍ حسنٍ ، فأبو بكر هو ابن أبي شيبة ، والإسناد تقدمت دراسته برقم (٣٠) ، وهذا الأثر ذكره ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٩٧٤/٣) معلقاً .
(٣) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٩٧٦/٣) بإسنادٍ حسنٍ . تقدمت دراسته برقم (٣٠) .
(٤) الكوماء : الناقة العظيمة السَّنام . القاموس المحيط (كوم) .
(٥) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٩٧٦/٣) بإسنادٍ حسنٍ . تقدمت دراسته برقم (٣٠) .
(٥) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٩٧٦/٣) بإسناد حسنٍ . تقدمت دراسته برقم (٣٠) .
(٢) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٩٧٦/٣) بإسنادٍ حسنٍ . تقدمت دراسته برقم (٣٠) .
(٥) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٩٧٦/٣) بإسناد حسنٍ . تقدمت دراسته برقم (٣٠) . وعزاه ابن حجر (٥) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٩٧٦/٣) بإسناد عسنٍ . تقدمت دراسته برقم (٣٠) .
(٥) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٩٧٦/٣) العاموس المحيط (كوم) .
(٥) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٩٧٦/٣) بإسناد حسنٍ . تقدمت دراسته برقم (٣٠) . وعزاه ابن حجر في كتابه العجاب في بيان الأسباب (٢/٨٨٨) : لعبد بن حميد وابن أبي حاتمٍ من طريق إسرائيل بن يونس ، عن السدي ، عن أبي مالك . زاد السيوطي في الدر المنثور (٤/٢٨٤) نسبته لابن جريرٍ ، والذي في تفسير الطبري (٦٩/٩٧٩) .

المتكررة ، كما في الأمثلة التالية .

فأما تَفْسِيْرُ الجبتِ بالشيطان ، فقد روي ذلك عن ابن عباس ، وسعيد بن جبير ، وعكرمة ، وعطية العوفي، وقتادة ، والسدي<sup>(۱)</sup>. وأما تفسير الطاغوت بالكاهن ، فقد روي ذلك عن ابن عباس ، وأبي العالية، وسعيد بن جبير، وعكرمة، والشعبي، وقتادة، والسدي<sup>(۲)</sup>، وهذان التفسيران المنقولان ، هما من باب التفسير بالمثال ؛ لأنَّ الجبت والطاغ وت اسمان عامَّان "لكل معظَّم بعبادةٍ من دون الله ، أو طاعةٍ ، أو خضوعٍ له ، كائنًا ما كان ذلك المُعظَّمُ من حجرٍ ، أو إنسانٍ ، أو شيطانِ"<sup>(۳)</sup>.

- (١) تفسير الطبري (١٦٧/٥) ، تفسير ابن أبي حاتمٍ (٩٧٤/٣) ، تفسير ابن المنذر (٧٤٦/٢) .
- (٢) تفسير الطبري (١٦٦/٥ــــ١٦٧) ، تفسير ابن أبي حاتم (٩٧٦/٣) ، تفسير ابن المنذر (٧٤٨/٢) .
- (٣) هذا لفظ الطبري في تفسيره (١٦٨/٥) ، وبنحوه في مجاز القرآن لأبي عبيدة (١٢٩/١) ، وتفسير غريب القرآن

  - (٤) تفسير مقاتل بن سليمان (٢٣٤/١) ، تفسير الطبري (٥/١٦٨ـــ١٧٠) .
    - (٥) انظر المحرر الوجيز (١٤٨/٤) .

136 \_ قال الطبري : "حدثني يعقوب بن إبراهيم ، قال : ثنا هشيم ، قال : أخبرنا حصين ، عن أبي مالك قال : النقير الذي في ظهر النواة"<sup>(۱)</sup>. ١٣٧ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو سعيد الأشج ، ثنا عبيد الله بن موسى ، عن إسرائيل ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : ﴿ ۞♦۞۞۞۞۞۞ ﴾ الذي في وسط النواة"<sup>(٢)</sup>. **الـدراسـة التفسـيرية** :

الوَّحُرُ قرعُ الشيءِ المفضي إلى الوَّب ، والنَّقير : هو الثقب في النواة<sup>(٣)</sup>. **ولأبي مالكٍ في تعيين محله** قولان :

**الأول** : أنَّ النقيرَ هو الذي في ظهر النواة . روي ذلك عن ابن عباس ، ومحاهد ، و عِطاء بن أبي رباح ، والضحاك ، ومقاتل بن سليمان<sup>(٤)</sup>. وبه قال الفراء ، وأبو عبيدة ، وابن قتيبة<sup>(٥)</sup>. **والثابى** : أنَّ النقيرَ هو الذي في وسط النواة . روي ذلك عن ابن عباس ، ومحاهد ، والضحاك ،

وعطية العوفي ، والسدي<sup>(٢)</sup>.

وهذان القولان في التفسير وإن اختلفا في اللفظ ، إلا ألهما متفقان في المعنى ، ويجمع بينهما بما رُوي عن قتادة قال : "النقير الذي في وسط النواة من ظهرها"<sup>(١)</sup>. وعن محاهد قال : "النقير الذي يكون في وسط النواة في ظهرها"<sup>(٢)</sup>.

 (١) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧٢/٥) بإسناد صحيح ، تقدمت دراسته برقم (١٣) . وقد توبِعَ يعقوبُ بن إبراهيم في روايته ، فرواه ابن المنذر في تفسيره (١٧/٣) من طريق يحيى وشجاع قالا حدثنا هشيمٌ به ، وذكره ابن أبي حاتم في تفسيره (٩٧٧/٣) معلقاً .
 (٢) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٩٧٨/٣) بإسناد حسنٍ ، تقدَّمت دراسته برقم (٣٠) .
 (٣) انظر مفردات ألفاظ القرآن (صـ٨٢١) .
 (٤) تفسير مقاتل بن سليمان (٢١٤/١) ، تفسير الطبري (٥٠/١٠) ، تفسير (٦٠٥) .

(٦) تفسير الطبري (٥/١٧٢ـــ١٧٣ ، ٣٦٣) .

↕᠑•↺•□☎➁ጲШॆ哉≻貣৶•□Ⅱఓё ᆃ⇙ᢑ৴杀↺⅊↽ೡॆ৽๏•✍杀♠↗৶ᢑ৴♦  $\mathbf{4} \otimes \mathbf{7} \otimes \mathbf{2} \otimes \mathbf{6} \otimes \mathbf{7} \otimes$ ∙◻⊠☺∿▤≿♦∖⊒⋳∕⊁♦◻♥і₽₽७@⋳∕⊁

ſ ١٣٨ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو سعيد الأشج، ثنا عبيد الله ، عن إسرائيل ، عن السدي،

▋∂■≈♦↖ "□み□ᠿखみみ ♦₰□←᠑೧೦৬♦•᠖↕≁□Щ》: عن أبي مالك قوله محمدا ﷺ حين لم يكن منهم ، وكفروا به"<sup>(٣)</sup>.

١٣٩ \_\_\_\_ روي عن أبي مالك في قوله ♦∛ ~ ◆ 7 *N* ~ □ \$\$2 **4** • \$\$ ~ \$ 7 **1 1 9** • **1** • **□ >** : ۩؆ؾ؆ڡ؆ڡ؆ڡ؆؇ڡؽ؇ٵ؇؇۩ؾ؇ٵ؇؇۩ۊ؇؇؆ٵ؇ : القرآن ، وقوله ﴿ □ ♦ ٦ ٢٦ ٢٠ ٢ ♦ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ • ٢ قال : السنة (٤).

الــدراســة التفسـيريق:

اشتمل هذان الأثران على أمور عدة : فأما الأثر الأول ففيه تعيين المراد بالناس ، وأن المقصود به هو النبي محمد ﷺ ، وهذا التفسير يصلُحُ لأن يكون مثالًا للفظ العام الذي يراد به الخصوص . وقد روي ذلك عن ابن عباس ، ومجاهد، والضحاك، وعكرمة، والسدي ، ومقاتل بن سليمان(°)، وبه قاله الفراء ، وابن قتيبة ، والزجاج(٢) . ثُمَّ تعرَّض أبو مالكٍ في هذا التفسير أيضاً لسبب ذلك الحسدِ ونتيجته ، فاليهود قد حسدته على ما أتاه الله من النبوة، إذ كانوا يعتقدون أنَّ النُّبوة فيهم،

 $(\Lambda\Lambda\Lambda/\Upsilon)$ 

ولا تخرجُ عنهم'')، ونتيجة ذلك كفرهم به وإعراضهم عن اتباعه، والاهتداء بمديه . ونظير هذا

Щ☐≏な&☆ ⊀∿&@v2@₽₺७0@₻ @+□√ @ €\$97@₻☐¢\$≣८ጷӤ₺∬₲ ₻♦≮な@& ©&©©∆♡oy≣८≶∿₲₻८₶©∿©© \$ ○QO\$@¢⊀ &HyI 7y¢@y Щ☐¢₶<0₽ď&d %HyI₲ © ♦€な@y %^~& &\*\$<\\_× @+ď→\$?7 ⊀∿&@v4O@@ ©+∿&`&7;₶€⊂⊡≮@ ©+⊀∿&®û₶⊠+>□⊀☎ ○Q©#℃@ @\$#°©© \$ ⊀∿&~ ©&%°D\$©Q#Q©₶ ≣ ©&?0□ ⊀∿&^ ^\$z≡0₪ ≣€≈∭₠ ★ Z`?⇔∇ &•@&©©@ \$[[!↓;:::!)].

- (٣) انظر تفسير ابن كثير (٤٦١/٤) ، فتح الباري (٥٢٢/٦) .
- (٤) انظر تفسير الطبري (١٧٦/٥) وقد تقدّمت دراسة هذا اللفظ برقم (٢٧) .

 <sup>(</sup>۱) روي هذا المعنى عن قتادة ، وابن جريج ، وبه قال الزجاج . انظر تفسير الطبري (٥/٥٥) ، معاني القرآن للزجاج (٦٤/٢) .

## **5**66 k zel b: : 《□+③以參公法24% グロⅡ① K ◆ チ ∅ ◆ Ⅱ H ⊕ ダ ○ 必 ③ □ ◆ ∅ め 公法 2 % □ Ⅱ ⊕ ♥ @ ○ 7 ♦ ☆ 2 ○ → 圓 □ ◆ ⑤ ⊠ × • ♡ 圓 ■ ⊕ d □ d ○ ← 人 ③ ● ⑨ ≁ ☆ R R & ♪ 》 [ النساء ]

٤٠ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى الكوفي ، ثنا هـ ارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن بن أبي حماد، ثنا أسباط، عن السدي، عن أبي مالك قوله : ( ٢٩٢<٢٥</li>
 ٤٥
 ٤٠
 ٤٠
 ٤٠
 ٤٠
 ٤٠
 ٤٠
 ٤٠
 ٤٠
 ٤٠
 ٤٠
 ٤٠
 ٤٠
 ٤٠
 ٤٠
 ٤٠
 ٤٠
 ٤٠
 ٤٠
 ٤٠
 ٤٠
 ٤٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٤٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠
 ٢٠

**الــدراســة التفســيرية** : تفسير السّعير بالوقود هو من قبيل تفسير اللفظ بما يقاربه في المعنى ؛ فالسّعير شدةُ توقد النَّارِ <sup>(٢)</sup>، رُوي ذلك عن مقاتل بن سليمان <sup>(٣)</sup>، وبه قال أبو عبيدة <sup>(٤)</sup>.

قوله تعالى : « ◘♦ 糸 ۵۵ ٭ ۵ ۵ ♦ × ♦ ٦ ♦ ۴ ♦ ♦ ♦ ۲ ■ ٤

□◆7\$©ダ亩←□⊀馏 ⊀∿∞少⊙⊙亩及\*囚?\*\$ダ 約△Э7©┆╫╓亩←ᡧ→ц⇔ ४⊠☆□♡\*\$■ ё□ᡧ♂⊙溅© ёダⅡ ё□♦८©ऎऊ□∿ ⊀∿∞ഈಶ⊴๖ы□097 ೫⊂೮⊀万∿∞ダ⇔×♦ □Ø€₺□∿∿∿ Щ□€≥♦©≠⊀ ☎ =#●→\$ऽ∿□ダ€₺□∿≈% Щ□∞♂□♦♡●ऎ ёФ€+∛⊙©\$€□> ☎ □♦○→\$\$#╔₸⋲ᡧ→\$∿ ↓\$\]

- (٤) مجاز القرآن (١٣٠/١) .
   (٥) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٩٨٤/٣) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .
  - (٦) انظر التفسير رقم (١١) .

۱٤۲ ـــ روي عن أبي مالك في قوله : ﴿ ◘♦٢٠٩◘ ٢ ٢٠٧٦ ٢٤٢ ×٢0 ك ٢٩♦٢٠ ٢٠ ٢٤٢ . قال : قصورٌ في السماء<sup>(١)</sup>. ١٤٣ \_ وعنه أيضاً ﴿ ٢٥۞ ♦♦۞ • ۞۞ ۞ ] قال : المُطَوَّلَة<sup>(٢)</sup>. اللدراسة التفسيرية : اشتمل هذان الأثران على أمورٍ ثلاثة ، وهي تفسيرُ البروج ، وذِكرُ مَحَلُّها وأنما في السماء . وأخيراً تفسير لفظةِ مُشيَّدة : بالمطولة . فأما البروج في كلام العرب فهي القصور والحصون ، وأصلها في اللغة من الظُهُور، ومنه تبرجت المرأةُ إذا أظهرت محاسنها ("). وهذا هو قولُ أبي عبيدة، وابن قتيبة، والزجاج(). وأمَّا كون هذه القصور في السماء فذلك مأخوذٌ من سياق آياتٍ أُخرى، أُخرى، فإنَّ لفظة البروج جاءت في أربعةِ مواضعَ من كتاب الله جل ثناؤه، فأما الموضع الأول ـــ وهو هذا الموضع ـــ فكان ذِكْرُ البروج فيه مطلقاً غير مُقيدٍ بشيء ، وأما في الثلاثة الأحرى فقد ورد تقييدها بكونها في السماء . قال تعالى : ﴿ ◘♦۩٠٠۩٠۞۞ ∀ ◘<⊡∎□>♦~~ ٧ لى مەرە00©⊠مە & & & @ € @ € } [الحجر: ١٦] وقولە : ﴿ يَرْ الْحَرْ • ؟ } كَالَ & • \$ ᢤ品ᡚ᠋᠋⊏᠙ᡩᡪᡜ᠔᠒ᢞᡒᢙ᠍᠐᠐᠁ᡅᡘᢣ᠐ᡭᠯᠷ᠂ᢘᡌᢣ᠌ᢂ᠔᠖᠔᠘ᢣ᠉ᡷᡘᢣ \\ \$~+••\\ \7 / ~~+@@00\@~~~~+ ◆□ ): : ٦١] وقوله سبحانه الفر قان لحميه،٢٢٠،٢٢٢ ٢٢ السلف \_ ومن هنا حَمَلَ مَنْ حَمَلَ مِنَ السلف \_ ومنهم أبو

(١) ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠٠٨/٤) معلقاً .

(٢) ذكره بهذا اللفظ ابن الجوزي في زاد المسير (١٥٦/٢) ، وساق ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (١٠٨/٤) بسنده عن الضحاك : " ( ٢٥ هـ ٥٥ هـ ٥٩ مـ ٥٩ هـ ٥٩ مـ ٢٢ محصينة " ، تُمَّ قال : "وروي عن أبي مالك نحو ذلك" .
 (٣) ذكر ابنُ فارس في مقاييس اللغة (٢٣٨/١) : أنَّ مادةَ بَرَجَ تدور حول أصلين : أحدهما البروز والظهور ، والآخر (٣) ذكر ابنُ فارس في مقاييس اللغة (٢٣٨/١) : أنَّ مادةَ بَرَجَ تدور حول أصلين : أحدهما البروز والظهور ، والآخر الورَزُرُ والملْحَأُ ، ومنه البُرْجُ واحد بروج السماء ، وأصل البروج الحصونُ والقصور . والذي يظهر والله أعلم أنَّ هذا الوَزَرُ والملْحَاً ، ومنه البُرْجُ واحد بروج السماء ، وأصل البروج الحصونُ والقصور . والذي يظهر والله أعلم أنَّ هذا الوَزَرُ والملْحَاً ، ومنه البُرْجُ واحد بروج السماء ، وأصل البروج الحصونُ والقصور . والذي يظهر والله أعلم أنَّ هذا الوَزَرُ والملْحان الناني الذي ذكره ابنُ فارسٍ ، راجعٌ إلى الأول ، وأنه إنما أُطْلِقَ على الحصون والقصور كلمة بروج لظهورها الأصل الثاني الذي ذكره ابنُ فارسٍ ، راجعٌ إلى الأول ، وأنه إنما أُطْلِقَ على الحصون والقصور كلمة بروج لظهورها وارتفاعها .

(٤) مجاز القرآن (١٣٢/١) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـــ١٣٠) ، معاني القرآن للزجاج (٧٩/٢) .

البناءِ بالشِّيْدِ ــــ وَلَّم ينظر إلى حقيقة لفظها<sup>(٧)</sup>. وقد روي هذا التفسير عن مقاتل بن سليمان ، وبه وبه قال أبو عبيدة ، وابن قتيبة ، وابن عُزَيز<sup>(٨)</sup>.

**144 ــ** روي عن أبي مالك أنَّه قال : كل سلطان في القرآن حجة<sup>(١)</sup>. ا**لــدراســة التفســيرية** :

"السين واللام والطاء تدور حولَ أصلٍ واحدٍ ، وهو القوةُ والقهرُ"<sup>(٢)</sup>. وتفسيرُ السلطانِ في الآيةِ بالحُجَّةِ هو من قبيل التفسير السياقي ؛ لأنَّ في الحُجَّةِ قوةً على دَفْع وقَهْر ما يُقابلها . وقد روي هذا التفسير عن ابن عباس، وسعيد بن جبير، والضحاك، وعكرمة، ومحمد بن كعب ، والسدي ، ومقاتل بن سليمان ، والنضر بن عربي <sup>(٣)(٢)</sup>، وبه قال الطبري، والزجاج، وأبو جعفر النحاس<sup>(°)</sup>. النحاس(°). أمّا ما تضمنه هذا الأثر من الكلية التفسيرية، وأنَّ لفظةَ السلطان تأتى في القرآن كله بمعنى الحُجَّةِ ، فهذا مَحَلٌّ نَظَر وتأمُّل ؛ فإنَّه يأتي في آياتٍ عديدةٍ بمعنى المُلْكِ والقَهْر ، وهو أصل ، نحو قوله تعالى المعين اللغوي للفظ ▯ּּਗ਼=∞♦∇♦◻☎剁⊐∇ᢗ+∛头→↗∞∽⊄ጲ◬▴∥∞♪⊁ਗ਼⊒∞♦∇⊻ӏ©+⊃▫⊒杀∞ ℰ℆℗℁ℴℬⅅℰ℟℣℣⅌ℽ℆ロ℈ℍℽℾℽℽ֎֎֎֎֎֎֎֎֎ ◍ᆕ◓ݙݨᅍЭ져ᄋᆕ◍ᅒݙݤݠݲݤݐݤݚݕݾݑݚݤݠݲݤݤݠݥݲݠݤݤݾݾݾݠݤݤݠݚݤݜݤݥݤݠݤ ℋⅆℌ℈⅃ℯℳ℧℗℩℩⅏Kℿℿ℩℈⅍℧℗⅌℩⅏ℯℋ℄℣ⅆℳℴ⅃℄℧℣ℍ وقوله ☎∥ёӬѮҾ҂Ӽӭ҈ҴҴ҈Ѵ҄ӾѺ҄ӭҹӤ҄҄ѵӹӤӹѧӂ҈Ҩ♦ҞѺѺѺ҅ѺӬѽѽѺҍѠ҄҄ѩѽ҂҂ 营◆іі҈Ѻ҂⊐⊓⊒←ҁѧӏӼӾѷӽлӹдо∎ӹҿѴ♦ѻ҄ӄ҄ӹ♦҄҄҄҄҄҄҄҄҄҄ѽ҄Ѡѽѻ҂ѷѺѷ ايراميم ♦♦♦♦♦♦♦♦♦♦♦♦♦♦♦♦♦♦ ( 77 : وقوله: ﴿ ◘♦ڴ♦ٮؠ ۞ڲڲ۞۞ ۞ • • • ♦ ♦ ٧ • • • ♦ ۩ ∎ ۞ ۩ ۩ ٦ ۞ گ؇ ٧ ۩ • • • 0 ∎ 0

. (<sup>(1)</sup>[۳۰ : الصافات : • (♥⇔ (♥+ ♥ ↔ (♥+ ♥ ↔ ♥)+ ♥ ⊗ ♥ ⊕ ⊕ ⊗ ♥ ♦ ⊗ ♥ ♦ ⊗ ♥ ♦ ∞ ₱ ☎

(١) ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره (٢/ ١٠٣٠) معلقاً .
(٢) مقاييس اللغة (٣/٥٩) .
(٣) النضر بن عَرَبيَّ الباهليُّ ، مولاهم ، أبو رَوْحٍ ، ويقال أبو عمر الحرَّانيُّ ، لا بأس به ، مات سنة (١٦٨) .
(٣) النضر بن عرَبيَ الباهليُّ ، مولاهم ، أبو رَوْحٍ ، ويقال أبو عمر الحرَّانيُّ ، لا بأس به ، مات سنة (١٦٨) .
(٤) تفسير مقاتل بن سليمان (١/ ٢٤٨) ، تفسير الطبري (٥/ ٢٤٩) ، تفسير ابن أبي حاتم (٣/ ١٠٠٠) .
(٥) تفسير الطبري (٥/ ٢٤٢) ، معاني القرآن للزجاج (٢/ ٩٠) ، معاني القرآن لأبي جعفر النحاس (٢/ ١٠٥٠) .
(٦) الأشباه والنظائر لمقاتل بن سليمان (٥ - ٢٥٣) ، تأويل مشكل القرآن (صـ٢٠٥) ، نزهة الأعين النواظر (٢٠ ١٤٩) .

▯◖₠ѷज़ऀऴक़©©©ॹऀॿ॒ॎॖॎक़फ़©©©ѷॿॳॸ≠҂क़҂ҳॳॶऀ≙⊠ख़ऀॳ

النساء

والضحاك ، وقتادة ، والسدي ، والربيع بن أنس ، وابن إسحاق ، وابن جريج ، ومقاتل بن حيان ، وابن زيدٍ<sup>(٣)</sup>، وبه قال أبو عبيدة ، وابن قتيبة ، والطبري ، والزجاج<sup>(٤)</sup>.

- (١) ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره (٤/٧٥٧) معلقاً .
- (٢) انظر تفسير الراغب الأصفهاني (١٤٢٤/٢) ، التحرير والتنوير (٩٨/٤) .
- (٣) تفسير الطبري (١٢٥/٤) و (٣٢٣/٥) ، تفسير ابن أبي حاتم (٧٧٠/٣) و (١٥٠٧/٤) .
- (٤) مجاز القرآن لأبي عبيدة (١٠٤/١) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـــ١٣٥) ، تفسير الطبري (٥/٣٢٣) ،
   معاني القرآن للزجاج (١٠٠/٢) .

١٤٧ - قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى، ثنا هارون بن حاتم ، ثل عبد الرحمن
 ابن أبي حماد ، ثنا أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : ( ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ ٤٠٠ ٤٠٠ عيني : حظاً "<sup>(٢)</sup>.

الــدراســة التفسـيرية : اشتمل هذان الأثران على أمرين : الأول : تفسيرُ قوله تعالى : ﴿ ٢٣هـ٩ ٣٣، ٢٣هـ٩ ٣٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ مع ﴾ بالمعبودات المؤنثة أسماؤها ، وقد ضرب أبو مالكٍ مثالاً لذلك طلآلهة التي كان مشركو ا العرب يعبدونها من دون الله ، ويسمونها بتسمية الإناث ،كاللات، والعُزَّى ، ومناة . روي هذا المعنى عن السدي ، وابن زيد<sup>(٣)</sup>. وبه قال الفراء ، وابن قتيبة<sup>(٤)</sup>، وهو اختيار الطبري ، وعَلَّلَ ذلك بأن "الأظهر من معاني ( الإناث ) في كلام العرب ، ما عُرِّف بالتأنيث دون غيره . فإذ كان ذلك كذلك ، فالواحب توجيه تأويله إلى الأشهر من معانيه"<sup>(٥)</sup>.

(١) أخرجه الطبري في تفسيره (٣٤٢/٥) بإسنادٍ صحيحٍ تقدمت دراسته برقم (١٣) ، وقد توبع يعقوب بن إبراهيمٍ الدَّوْرَقي ، فرواه الطبري في تفسيره (٣٤٣/٥) من طريق عمرو بن عونٍ الواسطي قال : ثنا هُشَيْمٌ به . وذكره ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (١٠٦٧/٤) مُعَلَّقاً ، بينما عزاه السيوطي في الدر المنثور (١٩/٥) لعبد بن حُميدٍ ، وابن جريرٍ ، وابن المنذر .

(٢) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠٦٨/٤) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .

- (٣) تفسير الطبري (٣٤٣/٥) .
- (٤) معاني القرآن للفراء (٢٨٨/١) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـــ١٣٥) .

(٥) تفسير الطبري (٣٤٤/٥) .

**والثابي** : تفسيرُ النَّصيب بالحظِّ ، وقد تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(١)</sup>.

読しを できし:《□◆④□○⇔ b ◆ 健 C b ◆ □ ○ ◆ 圖 ○ × Ø 0
え ふ の む ★ ひ 0 \* ふ ~ へ ん 金 金 よ ふ ふ ~ 
の 0 0 0 Ø 0 1 0 □ ◆ ぎ ◆ ふ 8 7 ~ 5 1 0 0 0 0 2 < 2 </li>
べ ふ の 0 Ø 0 Ø 0 1 0 0 0 \* 
べ ふ の 0 2 < 2 </li>
べ ふ の 0 0 \* 
べ ふ 0 0 \* 
べ ふ 0 0 \* 
べ る 0 \* 
ひ \* 
<li

٨٤١ \_ قال أبو بكر ابن أبي شيبة : "حدثنا عبيد الله ، عن إسرائيل ، عن السدي ، عن أبي مالك في قول الله
٩٩٢ ـ ٢٩٩ ـ ٣٩٩ ـ ٣٩٩ ـ ٣٩٩ ـ

- الــدراســة التفســيرية : اشتمل هذا الأثر على ثلاثة أمور :
  - (۱) انظر التفسير رقم (٦٧) .

والثاني : أنَّ المراد بقوله جل ثناؤه : **( □♦≈•◊◊ﻻ⊠\$+□**◊♦ ◙□◊ >••>◙♦•+□≏♦■٥ ) أي وترغبون عن أن تنكحوهن ، ثُمَّ حُذِفت عنْ . روي ذلك عن عائشة، وإبراهيم النخعي، والحسن ، وقتادة ، والسدي ، ومقاتل

ابن سليمان (")، وبه قال الطبري ، والزجاج (٤).

والثالث : أخبرَ أبو مالكِ عند تفسيره لقوله تعالى : ( - حمد الات : أخبرَ أبو مالكِ عند تفسيره لقوله تعالى - حمد الات ، ومُقتضى ذلك ألهم كانوا يمتنعون أن أهل الجاهلية لا يُوَرِّنُون إلا الأكبر فالأكبر من أبناء الميت ، ومُقتضى ذلك ألهم كانوا يمتنعون من توريث صغار الولدان ؛ لألهم مستضعفون ، غيرُ قادرين على كسب المالِ والقيامِ عليه . روي هذا المعنى عن ابن عباس ، وسعيد بن جبير ، ومحاهد ، والسدي ، ومقاتل بن سليمان<sup>(٥)</sup>، وبه قال الطبرى<sup>(٢)</sup>.

- (١) تفسير مقاتل بن سليمان (٢٦٠/١) ، تفسير عبد الرزاق (١٧٥/١) ، تفسير الطبري (٥/٣٦٦ـ٣٦٨ ، ٣٧١)
  - (٢) تفسير الطبري (٥/٣٧٠) .
  - (٣) تفسير مقاتل بن سليمان (٢٦١/١) ، تفسير الطبري (٣٦٦-٣٦٨ ، ٣٧١) .
    - (٤) تفسير الطبري (٣٧٢/٥) ، معاني القرآن للزجاج (١١٥/٢) .
  - (٥) تفسير مقاتل بن سليمان (٢٦١/١) ، تفسير الطبري (٣٦٦-٣٦٧ ، ٣٧٢) .
    - (٦) تفسير الطبري (٣٧٢/٥) .

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(۲)</sup>.

قوله تعالى: ﴿ ـُحْمَى ٨ ـُ ٢ ٢ ـ ٤ ٤ ♦ ٤ ♦ ٤ ♦ ٢ • ٢ • ٢ • ٢ • ٢ • ٢ • ٢ • ٢ • ٢

١٥٠ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى الخطمي ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن بن أبي حماد ، عن أسباط، عن السدي، عن أبي مالك قوله : ( ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ يعني : حظاً "(٣).

(١) ذكره ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (١٠٩٢/٤) مُعلقاً .
 (٢) انظر التفسير رقم (٣) .
 (٣) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٠٩٤/٤) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .

#### 

(۲) انظر التفسير رقم (۲۷) .

(٤) انظر تفسير الطبري (٥/٥) ، المحرر الوجيز (٢٨٨/٤) .

(٥) قطعة من تفسير عبد بن حميد (صـــ١٢٥) ، تفسير الطبري (٥/٥٥) ، تفسير ابن أبي حاتمٍ (٤/٥٩٥) . (٦) تفسير الطبري (٥/٤٠٤ـــ٥٠٥) .

٢٥٢ — قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن
 ١٠٢ — قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : ( ٧ × ٢٥ 
 ٢٠٢ شديداً"(').

**الـــدراســة التفســيرية** : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(۲)</sup>.

قوله تعالى : « □•\$\$\$@\\ + 0\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$

▲ (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)</l

٣٥٢ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن
 ١٠٠ أبي حماد ، ثنا أسباط ، عن الس دي ، عن أبي مالك قوله : ( ٢٠٠ ٢٠٢ ٢٠٢ ٢٠٢
 ٢٠٠ ٢٠٢ ٢٠٢ ٢٠٢ ٢٠٢ ٢٠٢

الدراسة التفسيرية : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٤)</sup>، وفيه تفسير لفظة قرآنيةً بلفظةٍ قرآنيةٍ ، وهو مأخوذٌ من قوله جل ثناؤه : (ﷺ∞∞%%%%%%%%% بما محتا© ﷺ کرتا کی شکاری؟ □♦٦♦≈=© ﷺ∞©©◊♦&&%% ﴾[لبقرة: ٧] .

- (١) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١١٠٧/٤) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .
  - (۲) انظر التفسير رقم (۱۲۰) .
- (٣) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١١٠٩/٤) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .
  - (٤) انظر التفسير رقم (٢) .

(١) أخرجه الطبري في تفسيره (٢٣/٦) بإسناد صحيح تقدمت دراسته برقم (١٣) ، وقد توبع هشيمٌ في روايتهِ
 فرواه الطبري(٢٤/٦) من طُرُق عن سفيان الثوري، وعمران بن عيينة، ورواه ابن أبي حاتم في تفسيره (١١١٣/٤) من طريق سليمان بن كثير العبدي ، ثلاثتُهم عن حُصينٍ به . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٥/١١٠) لابن جريرٍ فقط .
 (٢) انظر تفسير الطبري (٢/٦) .
 (٣) أضواء البيان (٧/٥٦) .

٤٠٤ \_ قال الطبري : "حدثني يعقوب بن إبراهيم، قال: ثنا هشيم ، قال : أخبرنا حصين ، عن أبي مالك في قوله : ﴿ ٢٦٥ ٠٠٠ ٢٢ ٢٢ ٢٢ ٢٢ ٢٠٠ ٢٢ ٢٠٠ ٢٢ ٢٠٠ ٢٢ ٢٠٠ ٢٢ ٢٠٠ ٢٠٠ ٢٠٠ ٢٠٠ ٢٠٠ ٢٠٠ ٢٠٠ ٢٠٠ ٢٠٠ ٢٠٠ ٢٠ ) قال : ذلك عند نزول عيسى بن مريم ، لا يبقى أحدٌ من أهل الكتاب إلا ليؤمننَّ به"<sup>(١)</sup>. الــدراســة التفســيرية :

# وابن عباس، والحسن، وقتادة، والكلبي، وابن زيدٍ<sup>(١)</sup>. وبه قال ابن قتيبة ، وهو اختيار الطبري ، وأبي حيان ، وابن كثيرٍ ، والشنقيطي<sup>(٢)</sup>.

٩٥٥ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى الخطمي ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن بن أبي حماد، عن أسباط، عن السدي، عن أبي مالك قوله: ﴿ ٢٠٧٢هـ ٢٢ ) يعني :
 لكيلا"<sup>(٣)</sup>.

الــدراســة التفســيرية :

النافية ، فأصل اللام هنا للتعليل اقترنت بأن المصدرية ، و ( لا ) النافية ، فأصل اللفظ ( لأن لا ) ، ثُمَّ أُدغمت النون في اللام ، وحذفت من الخط كما حُذفت من اللفظ ، والهمزة على حالها ؛ لعلا يحل بالحرف حذف حرفين<sup>(٤)</sup>. وقد فسَّر أبو مالك ( ٢٠٢٥ هاهنا بقوله ( لكيلا ) ، لعلا يحل بالحرف حذف حرفين الفريق ، وقد فسَّر أبو مالك ( ٢٠٢٥ هاهنا بقوله ( لكيلا ) ، وفي هذا دلالة على أنَّ كي تكون بمترلة أن المصدرية معني وعملاً<sup>(٥)</sup>، وفيه أيضاً تفسير اللفظة وفيت الفظة ، والممزة على حالما الفلا يحل بالحرف حذف حرفين<sup>(٤)</sup>.

(١) تفسير عبد الرزاق (١٧٦/١) ، تفسير الطبري (٢/٣٢–٢٤) ، تفسير ابن أبي حاتم (٤/١١٤) .
(٢) تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (٥–١٣٧) ، تفسير الطبري (٢٧/٦) ، البحر المحيط (٤/٢١٩) ، تفسير ابن كثير (٢/٥٥٤) ، أضواء البيان (٧/٥٢) .
(٣) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٤/١١٢) بإسناد ضعيف حداً ، تقدم برقم (٢) .
(٤) انظر تفسير سورة البقرة لابن عثيمين (٢/٤٥) ، القراءات وعلل النحويين فيها لأبي منصور الأزهري (١٦/٣)، شرح الهداية لأبي منصور الأزهري (١٦/٣)، شرح الهداية لأبي العباس المُجْدَوي (١٨٥٨) .
(٩) انظر مغني اللبيب عن كتب الأعاريب لابن هشام (٥–٢٤) .
(٦) فإن ( لكيلا ) لفظة قرآنية وردت في كتاب الله في أربعة مواضع منها قوله تعالى ٤٠٠ ٢٠٠ ٢٠٠ .
(٤) هإن ( لكيلا ) لفظة قرآنية وردت في كتاب الله في أربعة مواضع منها قوله تعالى ٤٠٠ ٢٠٠ ٢٠٠ ٢٠٠ .
(٣) فإن ( لكيلا ) فلظة قرآنية وردت في كتاب الله في أربعة مواضع منها قوله تعالى ٤٠٠ ٢٠٠ .

اللدراسة التفسيرية :

اشتمل هذا الأثر على ذِكْرِ سبب نزول الآية ، وقد استعمل فيه أبو مالك صيغة : " نزلت في " وهي فيما يظهرُ من سياق كلامه دالةٌ على إرادة السبب المباشر لترول الآية . وقد روي التصريح بأن استنقاذ الله جل ثناؤه لنبيه ﷺ ، مما كانت هَمَّت به يهود بني النَّضير من قتله ، وقتل من كان معه من المؤمنين ، هو سبب نزول الآية ، روي ذلك عن ابن عباس، وعروة بن الزبير ، ومحاهد ،

- (١) الحارث بن محمد بن أبي أسامة ، أبو محمد التميمي ، مولاهم البغدادي الخصيب ، الحافظ ، الصدوق ، صاحب "المسند" المشهور ، مات سنة (٢٨٢) . سير أعلام النبلاء (٣٨٨/١٣)
- (٢) عبد العزيز بن أبان بن محمد بن عبد الله بن سعيد بن العاص الأمو ي الحَّعيدي ، أبو خالد الكوفي ، نزيل بغداد ، متروك وكذبه ابن معين وغيره ، مات سنة (٢٠٧) . تقريب التهذيب (٤٠٨٣) (٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٨٢/٦) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً . وعزاه ابن كثيرٍ في تفسيره (٦٣/٣) لابن أبي حاتمٍ

بلفظ : "<mark>نزلت في كعب بن الأشرف وأصحابه ، حين أرادوا أن يغدروا بمحمد ﷺ وأصحابه في دار كعب بن</mark> ا**لأشرف**" . بينما عزاه السيوطي في الدر المنثور (٢٢٤/٥-٢٢٥) لعبد بن حميد ، وابن جريرِ .

يهود بني النضير ، والنِّعمة التي امتن الله جل ثناؤه بما على المؤمنين هي استنقاذهم مما هَمَّت به يهود من الغدر برسول الله ﷺ ومن معه من المؤمنين .

(۱) عاصم بن عمر بن قتادة بن النعمان الأوسي الأنصاري ، أبو عمر المدني ، ثقةً عالمٌ بالمغازي ، مات بعد العشرين ومائة . الكاشف (۱/ ۲۰) ، تقريب التهذيب (۳۰۷) .
 (۲) يزيد بن أبي زياد الهاشمي مولاهم ، الكوفي ، ضعيفٌ كوفتغيّ وصار يتلقن وكان شيعياً ، مات سنة (۱۳٦) .
 (۲) يزيد بن ماي زياد الهاشمي مولاهم ، الكوفي ، ضعيفٌ كوفتغيّ وصار يتلقن وكان شيعياً ، مات سنة (۱۳۱) .
 (۳) يزيد بن ماي زياد الماشمي مولاهم ، الكوفي ، ضعيف كوفتغيّ وصار يتلقن وكان شيعياً ، مات سنة (۱۳۰) .
 (۳) يزيد بن أبي زياد الهاشمي مولاهم ، الكوفي ، ضعيف كوفتغيّ وصار يتلقن وكان شيعياً ، مات سنة (۱۳۵) .
 (۳) تفسير مقاتل بن سليمان (۱/ ۲۰۵۰) ، تفسير الطبري (۲/ ۱۷۹۱) ، ، تفسير الثعلبي (٤/ ٣٥) ، الدر المنثور (٥/ ٢٢٢ ـ ٢٢٢) .

157\_ قال الطبري :"حدثنا سفيان بن وكيع، ثنا يحيى بن يمان، عن سفيان ،عن السدي، عن أبي مالك، وسعيد بن جبير في قوله : ﴿ □ ♦٦ ♦ ڂڝ • ◙ ا ڲ ۞ ◘ ڝ ◙ • ڲ ۞ ◙ • ۩ \$ □□= ♦ ۞ ڂ ۞ + ۞ II # ڂ ڝ ۞ < ◘ ۞ ۞ • ٩ & <> > > قالا: أمة محمد ﷺ <sup>(1)</sup>. الدراسة التفسيرية :

 <tde

(١) أخرجه الطبري في تفسيره (٢١١/٦) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، لضعف سفيان بن وكيع .

(٢) انظر تفسير الطبري (٢١٢/٦) ، المحرر الوجيز (٦٨/٥) ، الجامع لأحكام القرآن (١٢١/٦) ، روح المعايي

- . (1 7\_1 0/7)
- (٣) انظر المكتفى في الوقف والابتداء (صـــ٥٩) .

۸۰۱ \_ قل الطبري : "حدثني المثنى ، قال : ثنا مُعَلَّى بن أسد<sup>(1)</sup> ، قال : ثنا حالد ، عن حصين ، عن أبي مالك في قول الله : (() حصيف عن أبي مالك في قول الله : (() حصيف عن أبي مالك في قول الله : (() حصيف على عن أبي مالك في مع محمد حصيف الحصيف الله : (() حصيف على عن أبي مالك في مع محمد حصيف المحمد حصيف الله : (() حصيف الله : () حصيف المحمد حصيف المحمد حصيف المحمد حصيف الله : () حصيف المحمد حصيف المحمد حصيف الله : () حصيف المحمد حصيف المحمد حصيف المحمد حصيف المحمد حصيف الله : () حصيف المحمد حصيف المع : () حصيف المع : () حصيف المع : () حصيف الله : () حصيف الله : () حصيف الله : () حصيف الموف الموف اله : () حصيف الموف المع : () حصيف الموف الم

الـدراسـة التفسيرية : اشتمل هذا الأثر على أمور : الأول : أنَّ في الآيةِ محذوفاً تُرِكَ ذكرهُ ، استغناءً بدلالةِ ما ذُكِرَ عليه . وهو قوله تعالى : (••ﷺ ﴿ ٥٠ﷺ ﴿ ٢٥ عليه . وهو قوله تعالى : (• • ﷺ ﴿ ٢٠ ×٣٥ جمه ٥٥ ×٣٥ جمه ٥٥ يبحث على غُراب ميت التراب " ، بدلالة قوله حل ثناؤه : ( ٢٠ ٤٥، ٣٤ يبحث على غُراب ميت التراب " ، بدلالة قوله حل ثناؤه : ( ٢٠ ٤٥، ٣٤، ٥٥) اله ٢٥ ٤ جم ٤٥ ٤٥ ٢٠ ٢٠ المان تقيبة ،

والطبري<sup>(٣)</sup>.

الثالث : أن المراد بقوله تعالى : ﴿ ③♦ﷺ<•<\>♥♥ ×♥♥ ٭<>>®♥♥♥♥ ﴾ أي يغر في الأرض ، ويثيرُ ترابحا<sup>(°)</sup>.

**الرابع** : الربط بين آخر الآيةِ وأولها ، برابط التعليل ، وذلك أن قوله تعالى : ﴿ ۩٦٦♦√⊠٢٤٢€٢٤ € ۩٦٦℃ ۩□۞√₽٦\$♦ \$\$

(١) مُ عَلَىٌ بفتح ثانيه وتشديد اللام المفتوحة ، ابن أَسد العَمِّي ، بفتح المهملة وـشوديد الميم ، أبو الهيثم البصري ، أخو سُؤَرٍ ، ثقة ثبتْ ، قال أبو حــاتم : لم يُخْطِئ إلا في حديثٍ واحدٍ ، مات سنة (٢١٨) على الصحيح . تقريب التهذيب (٦٨٠٢) .

٭ ٮۿڡ٢۵۵۵۵ ۞ ٭ ۞ ڰ ◘٠١٩ ◘ ♦ ٥ ◙ ۵۵ ◙ ۩ ۩ ٨ ♦ ◘ ■ ۩ ◘ ۩ ٨ ٢ ₪ □•١ ◘ ⊕ ۞ ۞ ♦ ⊠ ۩ ڴ & M = ۴ € ٮۿڡ٢ \$ ◘ ۞ & \$ & \ × ♦ ﴾ إنما صدر مِن ابن آدم بسبب رؤيته لصنيع الغراب .

الــدراســة التفسـيرية :

تفسير العذاب المقيم بالدائمِ الذي لا ينقطع ، هو من تفسير اللفظ بما يقاربه في المعنى ، وبه قال أبو عبيدة ، والطبري<sup>(٢)</sup>. وقد وردت هذه الآية في خمسةِ مواضع من كتاب الله تعالى<sup>(٣)</sup>. جاءت جميعها في سياق الحديث عن عقوبة الذين كفروا والمنافقين ، للدلالة على خُلودهم في العذاب . فيكون ما ذكره أبو مالك قاعدة كلية مطردة في كتاب الله .

- (١) عزاه السيوطي في الدر المنثور (٢٩٤/٥) لأبي الشيخ فقط .
  - (٢) مجاز القرآن (١٦٥/١) ، تفسير الطبري (٢٨٤/٦) .
- (٣) وهي [المائدة : ٣٧] ، و[التوبة : ٦٨] ، و [هود : ٣٩] ، و[الزمر :٤٠] ، و[الشورى : ٤٥] .

الـــدراســـة التفســيرية :

إِنَّ الله جل ثناؤه أثْنَى على الموصوفين بالعدالة في أحكامهم بين الناس ، وأخبر عن محبته لهم ، لوازم محبةِ الله لهم ، وثنائه عليهم ، أن تكون أقوالهم وأفعالهم دائرة مع العدل ، غير خارجةٍ عنها ، فهُم كما اجتهدوا في تطبيق العدل بين النَّاس ، اجتهدوا كذلك في توطين أنفُسهم على قول العدل وفعله ولو على أنفُسهم . فيكون ذلك ثناءً عاماً عليهم بالعدل في أحكامهم ، وأفعا لهم ، وأقوالهم . ومن العدل في القول قوله جل وعز ⇔⅊⇐☜┓→⇔ᡣ↔᠐Შ◑♦◻»∶ □• ٣٦٠@&@\$\ هي @@\$\$ @ @\$\$ \$ [الأنعام : ١٥٢] ، وهذا اللازم الذي ذكرهُ أبو مالكٍ هاهنا مستفادٌ من السياق العام للقرآن & Drace @ Drace & Drace \$ ، قد وردَ في موضِع آخرِ ، وسياقِ عامِ غير مُرتبطٍ بالعدل في الحُكم، وذلك في قوله جل ثناؤه ҨҴ♦Ҟᆃ∥ѽӼҲѱѽӣ҄҄҄Ӕҏҏҧѽҫѻ҅Ҙ҅҅҅ 

<sup>(</sup>١) عبد الرحمن بن عمرو بن عبد الله بن صفوان النصري ، بالنون ، أبو زرعة الدمشقي ، ثقة حافظ مُصرَفَّ ، مات سنة (٢٨١) . تقريب التهذيب (٣٩٦٥)

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (١١٣٧/٤) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً تقدمت دراسته برقم (٢) . وذكرهُ السيوطي في الدر المنثور (٣١٧/٥) وعزاه لابن أبي حاتمٍ فقط .

> **الدراسة التفسيرية** : تقدّمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٣)</sup>.

قوله تعالى : «□♦ⓒ♦ⓒ♦○€◘»٦ ⊀∿∿∿▲£&⇔×♦ ८♦ ⊀∅♦ € 7, 2 ≮≊ □□≏⊠۞\*•€+∛८& ⊀∿∿▲ £&¢>×♦ □□£⊘○©©©©=□≮≌ ☞%√∿∿∿\* ४⊠₡१©© □□ⓒ∿©©©©® €&&32\$<sup>©</sup> · ©%&□&3 €○¢□€©≣८३∿ ₪ ○○ಶ%€+ €♪ □□७१©©000 ∎€₡+\$ □•।∎⊕१;♦•+>□⊀≊ ೫⊠೮°৫°; \* © ↓ !! المائدة ]

١٦٢ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا موسى بن أبي موسى الخطمي ، ثنا هـ ارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن بن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : (○△\$\$\$€•\*•
 □□∧\$©△® € حلا→\$\$\$

(١) تفسير الطبري (٢٨/٧٤) . (٢) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١١٤٧/٤) بإسنادٍ ضعيف جداً ، تقدم برقم (٢) . (٣) انظو التفسير رقم (٢٤) . (٤) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١١٥٩/٤) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .

**الـــدراســة التفســيرية** : تقدّمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(۱)</sup>.

第一、本、なの、のか、し、オ、なの、どのどのべき、シット、ないでなく、ジッロ、ジャロ、ジャン・、
(ジ・ロ・ロ・シージ、ひ、まり四日、シッシュ、ジッジ、
(ジ・ロ・ロ・シージ、
(ジ・ロ・ロ・シージ、
(ジ・ロ・ロ・ジ・ロ・
(ジ・ロ・ロ・
(ジ・ロ・ロ・
(ジ・ロ・ロ・
(ジ・ロ・

۱٦٣ ــ روي عن أبي مالك قوله : ﴿ ◘◘\*\*@۞ ٥٦•٢◘•■٦◘\$\$ ﴾ قال : كيف يؤفكون<sup>(٢)</sup>.

الــدراســة التفسـيرية :

تفسير (□□\*\*©₪ » بكيف هو من فنسير اللفظ بما يقاربه في المعنى ، وقد تقدّمت دراسته فيما سبق<sup>(٣)</sup>.

(١) انظر التفسير رقم (٢٦) .
 (٢) ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره (٢١٨٠/٤) معلقاً ، وقد تقدم نحوه موصولاً برقم (٥٢) .
 (٣) انظر التفسير رقم (٥٢) .
 (٤) في الأصل هائذا ( القراءةُ ) وهو تصحيفٌ ، والصواب ما أثبته ، ويؤكد ذلك ما ذكره السيوطي في الدر المنثور (٤) في الأصل هائذا ( القراءةُ ) وهو تصحيفٌ ، والصواب ما أثبته ، ويؤكد ذلك ما ذكره السيوطي في الدر المنثور (٣٦٧/٥) وعزاه لأبي الشيخ عن أبي مالك ، أنه قيل له : "كانت القردة والخنازير قبل أن يمسخوا ؟ قال : نعم ،
 (٣٦٧/٥) وعزاه لأبي الشيخ عن أبي مالك ، أنه قيل له : "كانت القردة والخنازير قبل أن يمسخوا ؟ قال : نعم ،
 (٣٦٧/٥) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (٤/١٥٢) بإسنادٍ صحيح ، تقدم برقم (٢٢) . لكن وقعَ في متن هـــذا الأثر (٥) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (٤/١٥٢) إسنادٍ صحيح ، تقدم برقم (٢٢) .

قَلْبٌ ، فقد رواه الطبري في تفسيره (٣٩٠/٦) من طريق أبي محصَنٍ حصين بن نمير ، وهشيمٍ ، ورواه ابنَ أبي حاتمٍ في َ

الدراسة التفسيرية : اشْتَمَلَ هذا الأثر على أمرين اثنين : **الأول** : تبيينُ أَثَر وقوع اللعن على الذين كفروا من بني إسرائيل في هذا السياق ِ **والثابي** : توجيه ما يُتوهم من ظاهِره الإشكال في الآيةِ . فأمًّا اللعن فهو "الطرد والإبعاد على سبيل السخط ، وذلك من الله تعالى في الآخرة عقوبة ، وفي الدنيا انقطاع من قبول رحمته وتوفيقه " <sup>(١)</sup>، وقَدْ بَيَّنَ أبو مالكٍ أنَّ مِنْ آثار وقوع هذا اللعن على الذين كفروا من بني إسرائيل ، حُصُولُ المَسْخ ؛ لأنَّ من مسخه الله فقد أبعده عن رحمته وأخزاه . وهذا التعْيينُ مأخوذٌ من ربطٍ هذه الآيةِ بالآياتِ التي تحدّثت عما أُنزلَ على بني إسرائيل من العُقُوبات الإلهيةِ \_ ومنها المَسْخُ \_ بسبب كُفْرهِم ، وعصيانهم أمرَ ربحم . فقد أخْبَر اللهُ جل ثناؤه أنَّه جعل في الذين كفروا من بني إسرائيل قردةً وخنازيرَ ، فقال تعالى : ﴿ ۿ﴿ ◙ ۞ ۖ ۩◙ ۞ Щ个᠅♦ᆿOKO기≣∇┇ ᅼKℸÅ℗ℼℭ℁ℋ℁ℍ O・シ℗ℭ℣⅏℧ⅉ℄ℎ✦⅁℗ ℷ℣ጳ℗Ωஂℋ℅ℕ★ ℾⅉℰ℣ℾ⅏⅄✦Ω℩℈ℰ℮℈ ℋ℆℁℄ ԵÅKℤ℆ⅆ⅊ⅆ ↗♦◪◾◐どଠᢢ◻♦४◙←◙✍•◞ೆॳॖक़∿ॶॖ҈Ӱぷํлᆠ∿ଈ୰ど©∿छ♦◙◙◘◨ ◻♦≁∿ଋ⊒४₢∙Э♦∿ଋಂಂ∕€७♦ ◘♦↗♦♦©⊠ ⋠∿ଋ∞⊄४०⇔८⊑ёё ॏ ◨♦◣◙浊✿ў◻◧♦◻எ∕↩ёдҹ▯◻炎浊◙∙⇔⊠☎◈≉ů∗≀๏؛◻♠Щ المائدة : ٦.٠] . وهَذِهِ الآيةَ وإنْ صُرِّحَ فيها بوقوع . [٦٠] . وهَذِهِ الآيةَ وإنْ صُرِّحَ فيها بوقوع هذا المسْخِ في بني إسرائيل، إلا أنه قد أُبْهِمَ فيها أيُّ أولئك قد عُذِّبَ بالمسْخ قردةَ ، وأكِيُّم قد عُذِّبَ بالمسْخ خنازيرَ، كما أُبْهِمَ فيها سبب ذلك العذاب . وقد حاول أبو مالكٍ في تفسيره هذا تبيين ذلك الإبمام ، واستنباطه من خلال النَّظر في آياتِ الذِّكر الحكيم ، فبيَّنَ أنَّ الذين لُعِنوا على لسان داود ، هُمُ الذين قد مُسخوا قردة ، وهو بذلِكَ يُشيرُ إلى قصةِ الذين اعتدوا في السبت ، ووجْهُ ذلك : أنَّ أبا مالَكٍ حَمَلَ اللعن الذي أُنْزِلَ على لسان داود عليه السلام ، على ذلك اللعن الذي حكاهُ الله جل ثناؤه عن أصْحَاب السَبْتِ . ثُمَّ فَسَّرهُ بالمُسْخ قردةً . فربطَ في تفسيره هذا بين قوله تعالى ≈₽&→710):

تفسيره (١١٨٢/٤) من طريق أبي جعفر الرازي ثلاثتهم عن حصين بن عبد الرحمن به ، **وفيه أنَّ الذين لعنو**ا ( **وعند** الطبري : مُسخوا ) على لسان داود صاروا قردة ، وعلى لسان عيسى ابن مريم صاروا خنازير . وقد ذكره السيوطي بهذا اللفظ في الدر المنثور (٥/٣٩٩) وعزاه لأبي عبيدٍ ، وعبد بن حميدٍ ، وابن جريرٍ ، وابن المنذرِ ، وابن أبي حاتمٍ ، وأبي الشيخ عن أبي مالكٍ الغفاري . (١) مفردات ألفاظ القرآن للراغب الأصفهاني (صـ٧٤١) .

♦∂এ⊠@Ů♦◘▯ಓॐ◸▯೦೦≀๏๙ฦ๛ฃฃฃ♦∿ฃ⊐₽©♪•≀๏ ♦≍⇦ጲ乌ㅅ✐ℛℱ⅀ℼℬℷ℣ℰⅉℹℷ℈℄ℑ℈℩ℷ℈♦□℣∶ تعالى نحو ذلك عن مجاهد ، والحسن ، وقتادة ، والسدي ، ومقاتل بن سليمان<sup>(١)</sup>. كما بيَّن أبو مالكٍ كذلك أنَّ الذين لُعِنوا على لسان عيسي ابن مريمَ عليه السلام صاروا خنازير ، ولعل في ذلك إشارة إلى أولئك الذين كفروا من بني إسرائيل ممن أُنزلت عليهم المائدةِ ، وهم المذكورون في قولِه تعالى : ﴿ ٩٠٦٦ ﴿ ٩٠٦٦ ﴿ ٩٢٦ ﴿ ٢٢٢ ﴿ ٢٢٢ ﴿ ٢٢٢ ﴿ ٢٢٢ ﴿ ٢٢٢ ﴿ ٢٢٠ ⊻♦◪◼◐ど▤◣▯∿™ ▫੶☺◙▯ 怎♦॥↗▥<€᠑∿ ๗०♦€∿®→ ∞ೆೆೆ,∿∍◣▯∿ぷ ▫•⊠∅≉◻∅©№ Щ∱↗♦◐₻⇒◯⇒▯ ↗♦◐◙ ⊀๗๙∿₃ +∜ ♦≍✓ఓ☺◼◨▯◙➔४≀๏๙҂ ೫Ⅱಓೆೆ೫೩ ⊱द७♦∎⊐Щ छ०⋲०⋲⊴₽⊄ơ०♦▷↑Щ ﴾ [المائدة ١٠٠] . فأبْهَمَ ذلك العذاب في هذا الموضِع ، وفُسَّرَهُ أبو مالكٍ بالمُسْخ خنازير ، وهو المسْخُ الثابي الذي ذكرهُ الله في قوله تعالى لمسْخُ ؟ ؟ ؟ ؟ @ @ ◘ ◘ ◘ ♦ جريمة ي 3 • ؟ ♦ ٣ @ 3 @ @ ♦ ) ، إذ قد مضى فيهم المسْخُ الأول ، وهو مسخهم قردةً ، كما تقدم في أصحاب السبت . وقد رُوي نحو هذا التعيين عن محاهد ، وقتادة ، ومقاتل بن سليمان<sup>(٢)</sup>.

୷∕∩©⊠⊲<sup>₽</sup>ℤℤ&;•⊛∩→▫♦ݑ৫◻⊐Щ»:

باللعن في قوله جل ثناؤه

- (١) تفسير مقاتل بن سليمان (١/٥٣٥) ، تفسير الطبري (٥/٩٥٩) و(٣٩٠/٦) .
  - (٢) تفسير مقاتل بن سليمان (١/٥١٥) ، تفسير الطبري (٣٩٠/٦) .
- (٣) وقد رُويَ نحو هذا المعنى عن عبد الله بن عباس من طريق الضحاك ، الطبري(٤٢٨/١) .

"إِنَّ الله عز وجل لم يُهْلِكَ قوماً أو يُعذِّب قوماً ، فيجعل لهم نسلاً ، وإنَّ القردة والخنازير كانوا قبل ذلك"<sup>(۱)</sup>.

گ□∿∿©∰® گ&II گ□♦∿∞&& ↔ ⊠م∿⊠~? \* ∿%⊠©™) يعني : المساكن تحري أسفلها ألهارها"<sup>(۲)</sup>.

> الدراسة التفسيرية : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٣)</sup>.

قولە تعالى : ﴿ 3♦۞\*10% ى 2 مى 4 مە م مە م كى 4 مى × 4 م م م كى 5 مى 2 مە م م م كى 5 مى 2 مە م م كى 2 مە م كى 2 م •• گىم ♦ 0 8 3 2 مى 2 م 0 3 3 4 مە م كى 2 م م م كى 2 مە م كى 2 مە م

 أخرجه مسلمٌ في كتاب القدر ، باب بيان أن الآجال والأرزاق وغيرها ، لا تزيد ولا تنقص عما سبق به القدر ، رقم (٢٦٦٣) ، (٣٢٥/١٦ شرح النووي)
 أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (١١٨٦/٤) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .
 إنظر التفسير رقم (١١) .

## ≁𝒫𝑘¥ @+▤ฅǯ◹ ◻♦↔»>★<∀७♦@→◻▥杀☎ ▯ ©𝒯◍ ⊀∞𝑘 ↓ ↔ @𝑘♦𝒆ថ₽ ⊀𝒫®涉⊘→€∿≈♦©𝔅<

<u>الدراسة التفسيرية</u> : هذا الأثر اشتمل على حكاية سبب نزول الآية ، وقد استعمل أبو مالك فيه صيغة ( فترلت ) ، وهي هنا فيما يظهر من السياق صريحةٌ في إرادةِ سببِ الترول المباشر ، وقد رُوي نحو هذه السبب عن عبد الله بن عباس ، وإبراهيم النخعي ، ومجاهد ، وأبي قلابة<sup>(٤)</sup>، وعكرمة ، وقتادة ، والسدي، ومقاتل بن سايمان <sup>(٥)</sup>، وله شواهدُ في الصحيحين<sup>(٢)</sup>.

ومن فوائد هذا الأثر تعيين مبهمات الآية ، فقد نَصَّ أبو مالك على أنَّ عثمان بن مظعون مَن فوائد هذا الأثر تعيين مبهمات الآية ، فقد نَصَّ أبو مالك على أنَّ عثمان بن مظعون من أولئك المؤمنين الذين حرَّموا على أنفسهم بعض ما أحل الله جل ثناؤه ، ثُمَّ بَيَّن تلك الطيبات التي حُرِّمت وهي معاشرةُ النساء ، وأكلُ طَيِّبِ الطعام .

بعِضُهم: لا آكُلُ اللَّحمَ ، وقال بعضُهم : لا أَنامُ على فِرَاشٍ ، فحمِدَ اللَّهَ وأثنَى عليه فقال : "مَا بَالُ أقوامٍ قالُوا كذا وكذا ، لكنِّي أصلِّي وأَنامُ ، وأصومُ وأفطِرُ ، وأتزوَّجُ النِّسَاءَ ، فمنْ رَغِبَ عن سُنَّتِي فليسَ مِنِّي" .

المائدة

١٦٧ \_ قال الطبري : "حدثني يعقوب ، قال : ثنا هشيم ، قال : أخبرنا حصين ، عن أبي مالك قال : الأيمان ثلاث : يمين تكفر ، ويمين لا تكفر ، ويمين لا يؤاخذ بها صاحبها ، فأما اليمين التي تكفر : فالرجل يحلف على الأمر لا يفعله ثم يفعله ، فعليه الكفارة . وأما اليمين التي لا تكفر : فالرجل يحلف على الأمر لا يفعله ثم يفعله ، فعليه الكفارة . وأما اليمين التي لا تكفر : فالرجل يحلف على الأمر لا يفعله ثم يفعله ، فعليه فليه الكفارة . وأما اليمين التي لا تكفر : ما حدين التي لا تكفر : فالرجل يحلف على الأمر لا يفعله ثم يفعله ، فعليه الكفارة . وأما اليمين التي لا تكفر : ما حديد على الأمر لا يفعله ثم يفعله ، فعليه الكفارة . وأما اليمين التي لا تكفر : فالرجل يحلف على الأمر يتعمد فيه الكذب ، فليس فيه كفارة . وأما اليمين التي لا يؤاخذ بها صاحبها : فالرجل يحلف على الأمر يرى أنه كما حلف عليه فلا يكون كذلك ، فليس عليه فيه كفارة ، وهو اللغو"<sup>(١)</sup>.

أبي مالك في كفارة اليمين : نصف صاع لكل مسكين"<sup>(٢)</sup>.

(١) أخرجه الطبري في تفسيره (١٩/٧) بإسناد صحيح ، تقدّمت دراسته برقم (١٣) ، وقد توبع يعقوب بن إبراهيم في روايته ، فرواه سعيد بن منصور في تفسيره (٢٥٣٤/٤) قال : ثنا هشيمٌ به . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٥/٤٤) بقا اللفظ لعبد بن مصور في تفسيره (٢٥٣٤/٤) قال : ثنا هشيمٌ به . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٥٠٢٤٤) بمذا اللفظ لعبد بن محيد . وتوبع ه شيمٌ كذلك في بعض ألفاظ هذا الأثر تقدم بعض ذلك برقم (٢٥) ، كما تُوبع في رواية الشِّق الثاني من الأثر ، فقد رواه ابن أبي شيبة في مصنفه (٥/٢٤٢) من طريق عبد الله بن كما تُوبع في رواية الشِّق الثاني من الأثر ، فقد رواه ابن أبي شيبة في مصنفه (٥/٢٤٢) من (٢٥٣٤) من طريق عبد الله بن إدريس ، ومحمد بن فُضيل كلاهما عن حصين به ، ولفظ ابن إدريس : " يمين لا تكفر ؛ الرجل يحلف على الكذب يتعمده ، فذلك إلى الله إن شاء عذبه ، وإن شاء غفر له " . أما لفظ ابن فُضيل : " اليمين التي لا تُكفر ؛ الرجل يحلف على الكذب يتعمده ، فذلك إلى الله إن شاء عذبه ، وإن شاء غفر له " . أما لفظ ابن فُضيل : " اليمين التي لا تُكفر ؛ الرجل يحلف على الكذب يتعمده ، فذلك إلى الله إن شاء عذبه ، وإن شاء غفر له " . أما لفظ ابن فُضيل : " اليمين التي لا تُكفر ؛ الرجل يحلف على الكذب يتعمده ، فذلك إلى الله إن شاء عذبه ، وإن شاء غفر له " . أما لفظ ابن فُضيل : " اليمين التي لا تُكفر ؛ الرجل يحلف على يتعمده ، فلاح على مال رجل مسلم ، فيقتطعه ظلماً ، وهو فيه كاذب " .

١٦٩ \_ قال الطبري: "حدثني الحارث ، قال : ثنا عبد العزيز ، قال : ثنا إسرائيل ، عن السدي ، عن أبي مالك ، قال : ثنا إسرائيل ، عن السدي ، عن أبي مالك ، قال : ثوب ، أو قميص ، أو رداء ، أو إزار"<sup>(١)</sup>.

اشتملت هذه الآثار التفسيرية عن أبي مالك على جملةٍ من الأُمور :

**أولاً** : ذُكِرَ في الأثر الأول ثلاثةُ أنواع من الأيمان ، والذي يظهر واللهُ أعلم أنَّ هذا التقسيم مأخوذٌ من الربط بين آيتي الأيمان في سورة البقرةِ والمائدةِ . وبسطُ ذلك أنَّ هاتين الآيتين اشتركتا في نفي المؤاخذة عن لغو اليمين ، وافترقتا في أنَّ آية البقرة أثبتت المؤاخذة بما كسبت القلوب من ANDINKE \$7 4D70X \$ 2 × X • K3 I \$ EU • 20 ♦ □ > : الأيمان قال تعالى ৵△♡₨₲ ₰→▮↗◐ጲ◈ᆠ∠、к౩ҴѦ≣ᢗ•≀๏♦⊐): عُقِدَ من الأيمان ، فقال تعالى ٦♦١٠٠٢ ٢٦ ٢٢ ٢٢ ٢٢ ٢٢ ٢٢ ٢٢ ٢٠ ٢٠ ٢٠ . وقد فَرَّقَ أبو مالكِ بين هذين المعنيين ، فَحَمَل الأيمان التي يَحْــلِف بما الحالف على عِلم منه بأنَّه في حلفه كاذِبٌ <sup>(٢)</sup>، وتكونُ المؤاخذة بالعقوبةِ في الآخرةِ ، وهو تحت المشيئةِ . وَحَمَلَ قوله تعالى Ւ℁ℯ୶ℒ℗℗ℑ♦ℾℯℒ⊠☺℟ⅆ⊒℣∶ لمحمد@ @ @ @ @ BI # » على اليمين التي يستأنفُ فيها الحِنْثَ أو البرَّ ، وهو في حال حَلِفِهِ عازمٌ على أنْ يَبرَّ فيها<sup>(٣)</sup>، وتكون المؤاخذةُ فيها بالعقوبةِ في الدنيا ، وهي لزوم الكفارةِ . ومما يُسْتَدَلُّ به على هذا التفريق مراعاة الســياق ؛ فإنَّ الله جل ثناؤهُ إنما ذَكَرَ الكفارة في آيةِ المائدةِ فقط ، وذَلِكَ عقب ذِكْره قصةَ أصحاب النبي ﷺ الذين حَرَّموا على أنْفُسهم الطيبات بأيْمانٍ قد ♦≍⇦ॡॖॖॖॖिॣॣे≜ॣॡक़ॾॣक़ॻॡॖक़ॼॻऻॾख़ॖॏॿॱ <sup>(٤)</sup>، فقال جل وعز حلفوا بها ✐ℌ∢ℽℒ℅ℳ℄℁ⅅℷ⅏ℴ℮ℇℼℋ⅁⅃ℭ℁℻⅏ℴℴ℩℄ℼℋ⅁⅃ℴℴℽℛℯ℩ ℗ℤ℩ℤℋ⅌ℊℭℾ℔ℾ℁⅂ℋ℩ℷℕ✦ ⅅℛ℆ℷ℩ℿ℁℮ℒⅅ℄×ℛ℗⅀ ℿℾ℗℩⅏Ωⅅ⅁ℊ⅃ℾ℁℆ℾ✦⅏ℯⅅℾℰℾℂℤ℩ℤℋ⅌ℊ℧Kℾ℮℁ ⅅℛ⅏⅂ℷ • :

(١) أخرجه الطبري في تفسيره (٣٠/٧) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، وقد تقدمت دراسته برقم (١٥٦) .

 (٢) روي هذا المعنى عن ابن عباس ، وإبراهيم النخعي ، كما في تفسير الطبري (٩/٢) ، وبه قال ابن قتيبة في تفسير غريب القرآن (صــ٥٨) .

- (٣) تفسير الطبري (٢/١١٥) .
- (٤) تفسير الطبري (١٧/٧) ، وقد ذكر ذلك أبو مالكٍ في تفسيرهِ المتقدم برقم (١٦٦) .

ثانياً : اشتمل الأثر الثاني والثالث على بيان قدر الإطعام والكِسُوة المذكورة في كفارة اليمين . فأمَّا الإطعام ، فإنَّ قَدْرهُ حاء في كفارة اليمين مُحملاً غير مبين ، قال تعالى : ﴿ سَالَ اللَّعَام ، فإنَّ قَدْرهُ حاء في كفارة اليمين مُحملاً غير مبين ، قال تعالى : ﴿ سَالَ اللَّعام ، فإلَّ اللَّهُ حَدَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ حَدَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ اللَّهُ اللَّهُ حَدَى اللَّهُ مَن اللَّهُ لَكُلِّ سَالَ عَلَي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ أَنَّ هذا التقدير مأخوذٌ من حَمْلِ كفارة اليمين على كفارة الأذى الَّي حاءت في قوله تعالى : (٥٠۞ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ والذي الَي حاءت في قوله تعالى : (٥٠۞ الَهُ الَّهُ الَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ وَالَحُولُ وَالتَهُ لَكُولُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَهُ اللَهُ اللَهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ والتَقُولُ اللَّهُ وَلَي مَا أَنْ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالَهُ عَلَى اللَّهُ وَعَالَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ اللَهُ اللَهُ وَاللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ مَا أَرَى ، عَمَلُ عَالَ اللَهُ عَلَمُ اللَهُ عَلَى اللَهُ الْ اللَهُ مَا أَلَى اللَهُ علَهُ عَلَمُ اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ الللَهُ الللَهُ عَلَى اللَهُ اللَعْمَ مُولُولُ ال

- القرآن للجصاص (١١٣/٤) بتصرف يسير
  - (٢) تفسير الطبري (٥١١/٢) .
- (٣) أخرجه البخاري في صحيحه ، كتاب المحصر ، باب الإطعام في الفدية نصف صاع ، ح (١٨١٦) ، (٢١/٤ فتح الباري) ، وأخرجه مسلمٌ في كتاب الحج ، باب جواز حلق الرأس للمحرم إذا كان به أذى ، ووجوب الفدية لحلقه ، وبيان قدرها ، ح (١٢٠١) . (١٦٧/٨ شرح النووي) .

• ١٧ ـ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : ﴿ ۞ ♦ ♦ ۞ ۞ ۩ • ® ۞ ۞ ۞ ﴾ يعني : بعد هذا"<sup>(٣)</sup>. <u>الدراسة التفسيرية</u> : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٤)</sup>.

- (٢)تفسير الطبري (٣٢/٧) ، معاني القرآن للزجاج (٢٠٢/٢) ، معاني القرآن للنحاس (٢/٥٥) .
  - (٣) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٢٠٤/٤) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .
    - (٤) انظر التفسير رقم (٢٩) .

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري (٢٣/٧\_٢٥) .

١٧١ ــ روي عن أبي مالك في قوله ﴿ ◘♦ ٭ محطلا ♦ & ◘<!! السنة''.

الــدراســة التفسـيرية :

المقصود بالحكمة هنا هو ما أمتَنَّ به الله تعالى على عيسى عليه السلام ، من تَفَهُّمِ معاني الكتاب الذي أُنْزِل إليه وهو الإنجيل<sup>(٢)</sup>. وهذا هو معنى السنةِ ، وقد تقدمت دراسة ذلك فيما سبق<sup>(٣)</sup>.

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(°)</sup>.

Q+>>
A+>>
A+>
A

١٧٣ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : (١٣٣ ٢٠ ٢٥ ٤٠ ٤٢) قال : [ أمة ]"<sup>(۱)</sup>.

الـــدراســـة التفســيرية :

القرن مأخوذ من الاقتران ، وهو يدل على اجتماع شيئين ، أو أشياء في معنيً من المعاني . وتفسير ذلك بالأمة هو من التفسير السياقي ، لأن الأمة تطلق على الجماعة من الناس التي اقترن بعضهم ببعض في زمن واحد<sup>(1)</sup>. وبنحو ذلك قال مقاتل بن سليمان، وأبو عبيدة، والطبري، والزجاج<sup>(1)</sup> . قوله تعالى : ﴿ هُ ﴿ هُ صَح كَنَّ اللَّٰ اللَّٰ مَعَانَلُ بن سليمان، وأبو عبيدة، والطبري، والزجاج<sup>(1)</sup> . قوله تعالى : ﴿ هُ ﴿ هُ صَح كَنَّ اللَّٰ اللَّٰ اللَّٰ اللَّٰ اللَّٰ اللَّٰ اللَّٰ اللَّٰ عَلَى الْجُمَاعَة من المُ مُ مُحَكًا هُ اللَّٰ اللَّٰ المَّاتِ اللَّٰ اللَّٰ اللَّٰ اللَّٰ اللَّٰ عَلَى الْجُمَاعَة من الناس التي قوله تعالى : ﴿ هُ ﴿ هُ صَح كَنَّ اللَّٰ اللَّٰ عَلَى الْجُمَاعَة من الناس التي اقترن بعضهم قوله تعالى : ﴿ هُ ﴿ هُ صَح كَنَّ اللَّٰ عَلَى اللَّٰ اللَّٰ اللَّٰ اللَّٰ اللَّالَٰ الَّٰ اللَّٰ اللَّالَٰ اللَّٰ اللَّٰ اللَّ الَّٰ اللَّالَٰ اللَّالَةُ اللَّٰ اللَّٰ عَلَى اللَّٰ اللَّٰ اللَّ اللَّٰ اللَّٰ عَلَى اللَّٰ لَٰ اللَّهُ عَلَى اللَّٰ اللَّ

١٧٤ – روي عن أبي مالك أنه قال : الريب ، يعني : الشك<sup>(٤)</sup>.
 الــدراســة التفســيرية :

(١) أخرجه ابن أبي حاتم (١٢٦٣/٤) باسناد ضعيف حداً ، تقدمت دراسته برقم (٢) ، وما بين القوسين جاء في التفسير المطبوع بلفظ ( أمد ) وهو تصحيف ، والتصويب من تحقيق سورة الأنعام من تفسير ابن أبي حاتم لعبد الرحمن محمد حامد ، رسالة ماجستير ، (٥/١١) ، رقم الأثر (٣٩) ، وبهذا اللفظ عزاه السيوطي في الدر المنثور لابن أبي حاتم فقط (٦/١٢) .

(٢) انظر معاني القرآن للزجاج (٢٢٩/٢) ، معاني القرآن للنحاس (٢/ ٤٠٠) ، مفردات ألفاظ القرآن للراغب الأصفهاني (صـ ٦٦٧) .
 (<sup>7</sup>) تفسير مقاتل بن سليمان (١/ ٣٣٧) ، بحاز القرآن لأبي عبيدة (١٨٥/١) ، تفسير الطبري (١٨٠/٧)، معاني القرآن للزجاج (٢/ ٢٢٩) .
 (٤) ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره (١٢٦٩/٤) معلقاً .

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق ().

١٧٦ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا موسى بن أبي موسى الكوفي ، ثنا هـ ارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن بن أبي حماد، عن أسباط، عن السدي، عن أبي مالك قوله : ﴿ ٢٠٠ حَكَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَنَ اللهُ عَلَى عَنْ أبي مالك قوله : ﴿ ٢٠٠ حَكَ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلى المُولُولُهُ عَلَى اللهُ اللهُولُ عَلَى اللهُ عَلَى ا

◇区職ど←○三Nぷへ□◆□□むぐひゅひゃひゃひゃこへぷへ」◆第○↓·③
◇区職ど←○日ぷん」◆□□むんしゃひゅつのでしたべしゃん
スキャーロのの回Nぷ どこしん ジョロパイロ ひんそう ションのよう ひょうのく ひょうのいん いゃいん いゃひゃの ダートロ ひん ジャ (1/2)

- (١) انظر التفسير رقم (١) . (٢) ذكره ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (١٢٨٩/٤) معلقاً .
- (٣) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (١٢٨٩/٤) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدمت دراسته برقم (٢) .
  - (٤) انظر التفسير رقم (٨) و (٣٢) .

الأنعام ]

١٧٩ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أحمد بن سنان<sup>(۱)</sup>، ثنا عبد الرحمن بن مهدي<sup>(۲)</sup>، عن سفيان ، عن السدي ، عن أبي مالك قال : ( ♦ © ≥ & © ≥ & © ≥ & © ≥ & © ≥ & © ≥ & © ≥ & ©

<u>الحدراسة التفسيرية</u> : في هذين الأثرين بيان لمبهمات الآية ، وتعيينٌ للعذاب الذي توعد الله به هؤلاء المشركين . وما ذكرهُ أبو مالكٍ هو من باب التفسير بالمثال ؛ إذ لفظُ الآيةِ عامٌ يحتمل هذا المعنى وغيرهُ ، مما يصدق عليه وصفُ كونه من العذاب الذي يترل من فوق رؤوس النَّاس ، أو يكون من تحت أرجلهم . وهذا القول هو اختيار الطبري ، وقد علّل ذلك لمُنه المعروف في كلام العرب من معنى "فوق" و"تحت" الأرجل ، دون غيره . وحمل اللفظ على الأغلب الأشهر من معناه أحق وأولى ،

(١) أحمد بن سنان بن أسد بن حِللاً ، بكسر الإهملة ، بعدها موحدة ، أبو جعفر القطّان الواسطي ، ثقة حافظ ، مات سنة (٢٥٩) ، وقيل قبلها ، . تقريب التهذيب (٤٤)
(٢) عبد الرحمن بن مهدي بن حسان العَنْوَيَ مولاهم ، أبو سعيد البصري ، ثقة ثبتٌ حافظ عارف بالرحال والحديث ، قال ابن المديني : ما رأيت أعلم منه ، مات سنة (١٩٨) ، وهو ابن ثلاث وسبعين سنة ، وقيل أكثر ، والحديث ، قال ابن المديني : ما رأيت أعلم منه ، مات سنة (١٩٨) ، وهو ابن ثلاث وسبعين سنة ، وقيل أكثر ، والحديث ، قال ابن المديني : ما رأيت أعلم منه ، مات سنة (١٩٨) ، وهو ابن ثلاث وسبعين سنة ، وقيل أكثر ، تقريب التهذيب (٢٨٠٤) ، تحذيب التهذيب (٢٧/٦) .
(٣) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٤/١٣١٠) بإسنادٍ حسنٍ . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٣/٣) لعبد بن حميدٍ وأبي الشيخ .
(٤) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٤/١٣١١) بإسنادٍ حسنٍ . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٣/٣) لعبد بن حميدٍ وأبي الشيخ .
(٢) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٤/١٣١١) بإسنادٍ حسنٍ . وقد تُوبع أحمد بن سنان في روايته ، فرواه الطبري في تفسيره (٤/١٣١٠) باسنادٍ حسنٍ . وقد تُوبع أحمد بن سنان في روايته ، فرواه الطبري في تفسيره (٤/١٣١٠) باسنادٍ حسنٍ . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٢٩٧) لعبد بن حميدٍ وأبي الشيخ .

ومقاتل بن سليمان ، كما روي التفسير بالخسف عن سعيد بن جبير ، ومجاهد ، والسدي ،

Չℿ℗⅀℗ℊ℗ⅆ⅋℁⅀℄℈ℰ℁℄℁℻ℍℍ⅀ℤℯℯ℁℁ℋℊ⅍ℯ ℁℆ℷ⅏℮℮℗⅀⅃℆⅀Kℊℿℰℋℷ⅌⅌℗ℽℽℋℾℾℭⅆℨℰℽℒℾℂℭℰℰℽℽℍℾ℄ℰℭ℮ℛℋℷ ⅌ⅆⅆℛ℁ℷℋℷ℅⅌ℸ℗ℽℽ♦⅃ℾℂℷℰ℄℮℅ℂ⅌Ո℩ℷℷℽ℞ℿ⅂℆ℨ℁ ℔ℊ℮ⅆℿ℈℆ℰℋℊ℁ℳℴ⅏℮℮℗⅃℆⅀Kℊℾℂⅆℨ⅃⅃ℷⅆℾℭⅆℨ⅃ℷ

⋉♦Щघ๕₰००₽┖७೫⊐Ҵ×४७७ ⊀∿ಎш००☺д∿ಎ९КуЩघ҄७७७४०₽⊀д ₻४॥₨ฦ⊀∿∿₻७६४♦००∞४७०⊀ ६४₰७๙ ๖०७२०५ ६४%₽ Щ◘๕₰०₽५८७೫೦©д∿२४७ №шс७%%% ע♦₫∎०৫॥₨४∎♦೭⊕₰₨∿∿₷ ☎ ▫००¢७♦€५€७७°₽⊃0¢ €₽ ©∞∞४⊀Q

. (٤)[١٧\_١٦ : الملك : ٤٩@@@@

قوله تعالى : « ◘♦©&0+& ۞♦۩◘®۩\*\*\* \* \* ~~~ <

الأنعام ] 🕄 🖓 🖉

- (١) انظر تفسير الطبري (٢٥٨/٧) ، ووافقه على ذلك ابن كثير في تفسيره (٢٧٦/٣) .
  - (٢) تفسير مقاتل بن سليمان (١/١٥) ، تفسير الطبري (٢٥٧/٧) .
    - (٣) انظر فتح الباري (١٤٢/٨) .
    - (٤) انظر تفسير ابن كثير (٢٧٦/٣) .

۱۸۱ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أسيد بن عاصم<sup>(۱)</sup>، ثنا الحسين بن حفص<sup>(۲)</sup>، ثنا سفيان ، عن السدي ، عن أبي مالك 
 ۵۰٤ < □ </li>
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤ 
 ۵۰٤

١٨٣ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو سعيد الأشج ، ثنا عبيد الله بن موسى ، ثنا إسرائيل ، عن السدي، عن أبي مالك ، وسعيد بن جبير 
٢٠٩٣ ٥٠٩ ٥٠٩ ٥٠٩ ٥٠٩ ٥٠٩ ٢٠٩٠
٢٠٩٣ ٠٠٩ ٢٠٩ ٢٠٩٠

٤٨٤ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أسيد بن عاصم، ثنا الحسين بن حفص، ثنا سفيان، عن السدي ، عن أبي مالك .

(١) أسيد بن عاصم الثقفي ، أبو الحسين الأصبهاني ، الحافظ المحدث ، صاحب المسندِ ، قال ابن أبي حاتمٍ : سمعنا منه وهو ثقةٌ رضيٌ ، مات سنة (٢٠٧) ، وهو في عشر التسعين . الجرح والتعديل (٣١٨/٢) ، سير أعلام النبلاء
 (٣٧٨/١٢)

(٤) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (١٣١٤/٤) بإسنادٍ حسنٍ ، وتوبع الأشج في روايته ، فرواه الطبري في تفسيره (٤) أخرجه ابن أبي مالكٍ فقط ، و لم يذكرسعيد (٢٦٧/٧) من طريق سفيان بن وكيعٍ قال : ثنا عبيد الله به ، غير أنه جعله من قول أبي مالكٍ فقط ، و لم يذكرسعيد ابن جبير . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٨٧/٦) لعبد بن حميد ، وأبي داود في ناسخه ، وابن جريرٍ ، وابن المنذر ، وابن أبي حاتمٍ ، وأبي الشيخ .

(٥) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (١٣١٥/٤) بإسنادٍ حسنٍ ، وتوبع الأشج في هذه الرواية ، فروى الطبري في تفسيره (٢٦٧/٧) من طريق سفيان بن وكيعٍ قال : ثنا عبيد الله به ، غير أنه جعله من قولِ أبي مالكٍ فقط، و لم يذكر سعيد بن جبير . والأثر عزاه السيوطي في الدر المنثور (٨٧/٦ـــ٨٨) لعبد بن حميد ، وأبي داود في ناسخه ، وابن جريرٍ ، وابن المنذر ، وابن أبي حاتمٍ ، وأبي الشيخ .

(١) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٤/١٣١٥) بإسنادٍ حسنٍ ، وقد توبع الحسين بن حفص في هذه الرواية ، فرواهُ أبو حذيفة النهدي عن سفيان الثوري \_ كما في تفسيره المطبوع (صـ١٠٨) \_ لكنه جعله من رواية السدي عن سعيد بن جبير وأبي مالكٍ بلفظ : "بعد أن تذكر". والأثر عزاه السيوطي في الدر المنثور (٨٧/٦\_٨٨) لعبد بن حبه ، وأبي داود في ناسخه ، وابن جريرٍ ، وابن المنذر ، وابن أبي حاتمٍ ، وأبي الشيخ .

لحميم@+@@&<•@I+ @D&@@@@@@@@@@@@##### ﴾ [الكهف : ٦٣]. وفيه أيضاً تفسير (□•⊠• ∞•©&<٦@\$ )⊠ ، بقوله: فلا تجلس معهم ، وهذا من تفسير اللفظ بما يقاربه في المعنى. وقد روي نحو ذلك عن سعيد بن جبير، ومقاتل بن حيان<sup>(٥)</sup>.

- (١) تفسير الطبري (٢٦٦/٧) .
  - (٢) تفسير الطبري (٢٦٦/٧) .
- (٣) تفسير مقاتل بن سليمان (٢/١) ، تفسير الطبري (٢٦٧/٧) .
  - (٤) تفسير الطبري (٢٦٦/٧) .
  - (٥) تفسير ابن كثير (٢٧٨/٣) .
  - (٦) انظر التحرير والتنوير للطاهر بن عاشور (٢٩١/٧) .

النبي ﷺ من اجتنابهم ، وترك مجالستهم ('). سادساً : قال أبو مالكٍ في قوله تعالى ■3♦2₽₽<u>₩</u>1¶\$\$\$U•₩**♦□**}: @••♦⊠≣\*d+yd \$\$ @♦@\*@ح#@ج@& » "ذكروهم ذلك ، وأخبروهم أنه يشق عليكم فيتقون مساءتكم" . فيه تعيينُ المحذوف الْمُقَدّر لمفعول ﴿ ۞♦۞۞۞(→◘۞۞ ﴾ ، فَقَّدَره أبو مالكٍ بقوله : يتقون مساءتكم . والمعنى ولكن عليكم إن سَمِعْتُموهم يستهزئون أن تُذَكِّروهم وبتِغُلُوهم وىتحُوَّفوهم غضب الله ، وتُخْبرُوهم أنَّه يشقُ عليكم محالستهم على ذلك ، فيتقون مساءتكم . سابعاً : يؤخَذُ من مجموع هذه التفسيراتِ المنقولةِ عن أبي مالكٍ ، أنَّ ما اشتمل عليه قوله تعالى : ╡◘♦₡₡₡∙⊀◙♦Ѽ◘₡∿ề✿⊀∿∿∿⊀▲⊴₰+≥♦@•₡₭₽₽∜←◘₰♦×₡⁰₪ ₭♦⊀₡♦ฃ₻₰∿♦∿≈•₺◘₮₡₱₰४⇔₮♦₡∿₷⊻₰₰₵₽₮₽ @•3♦□>₹□>؟ من الأمر بالإعراض عن @\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$ كاك\$@\$\$\$\$\$\$ \$\$ \$\$ المشركين ، والنهى عن القعود معهم ، عند خوضهم في آياتِ الله جل ثناؤه ، أنَّ ذَلِكَ لَخُلُّهُ خاصُ بالنبي ﷺ . فلمّا وقف أبو مالكٍ عند قوله تعالى : ﴿ ◘♦۞♦٨٨ ٦♦٢٢ ٢ ٨٠٨ ٨ ٢ ٢ ٢ ٢٠٠٠ ٨ ذلِكَ على العموم ، فَدَخَلَ فيه جميع المتقين ، والرسول ﷺ إمامُهم ، ثُمَّ بَيَّن ما يَخْتَـصُ بَكُل منْهُم على انفرادهِ في هذا السياق . فأمَّا النبي ﷺ فقد تَقَدَّمَ حُكْمُهُ في الآية التي قبلها ، وبيَّنه أبو مالكٍ بقوله : "ما عليك أن يخوضوا في آيات الله إن فعلت ذلك" وتقدم إيضاحه فيما سبق . وأما بقية المؤمنين فقد ربط هـــذا الجُــزء من الآيةِ بســـياق ما بعده ، وقوله تعالى >: "ذكروهم ذلك ، وأخبروهم أنه يشق عليكم، فيتقون مساءتكم" ، فكانت هذه رخْصَةً للمؤمنين في مُجالسة المشركين ، بشرطِ وعظِهم وتذْكيرهِم لعل ذلك يمنعهم من الخوض في آياتِ الله ؛ اتقاء لمساءتِكم .

■♦٢٩٧٤ ٢ ٢٤ ٢٩٢٢ ٢٢٢ (النساء : ١٤٠) [النساء : ١٤٠] .

<sup>(</sup>۱) انظر تفسیر ابن کثیر (۲۷۸/۳) .

تاسعاً : من فوائد هذه التفسيرات المنقولة عن أبي مالكٍ : الفائدة الأولى : الإشارة إلى النسخ ، بعبارة "ثُمَّ أنزل الله " . الفائدة الثانية : عنايةُ مُفَسِّري السلف بترتيب نزولِ الآياتِ ذاتِ الموضوع الواحِد ، وذَلِكَ أنهُ نَصَّ على أنَّ آية النساء نزلت بعد آية الأنعام . فالأنعام مكية ، والنساء مدنية .

> **الدراسة التفسيرية** : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٢)</sup>.

(30) 40 ← 1 ← 1 ⊕ 1 ⊕ (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0) € (0)

**188 \_** قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، عن أسباطٍ، عن السدي، عن أبي مالك قوله : ﴿ لَحْمَهُ ٢٠٥٠ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ﴾ يعنى: إبليس وذريته"<sup>(٣)</sup>.

**الــدراســة التفســيرية** : الشيْطانُ يُطْلَقُ في لغة العرب على كلَّ عاتٍ متمرَّدٍ من الجنّ والإنس والدوابّ وكُلِّ شيء<sup>(٤)</sup>،وهو حقيقةٌ عُرْفِيَّةٌ في إبليسَ وذُريَّتِهِ<sup>(١)</sup>. قال مقاتل بن سليمان : "وكل شيءٍ في القُرآنِ : ﴿

(١) ذكره ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (١٣٢٠/٤) معلقا .
 (٢) انظر التفسير رقم (٣) .
 (٣) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (١٣٢١/٤) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .
 (٤) انظر تفسير الطبري (٧/١) ، مقاييس اللغة (١٨٤/٣) .

◻♦++ॐ◻恋+ଋ▫Ҁ◻ᢔൟ൘◻ݑ⋇≣െઽँ∿ Щ◻₦ग७♦ౕ©⊘₨५➔д ☜ഗัъ∿๖∿★ ॐ♦∿ଋ∞+Հ∿ ಐฅ₶¢₡₽₭₰₨ ๗ഗഗ⊻∢а∎©८₺ኛ<ё₨ ਲ਼→ॿെ⊂+ฃ೨¢∿ଋ≣▫+ಕ⊏ฃฃ ๙₨৫ ๒๙сукш⊻೨೫©०+∿ъՀ₠ Щ⊐⊂⊠т ₻₡∿ଋ₻₻₻₡₽₤₽ ☎ ©₡₨ ऎ₨৲५८₨ъ₻<€ऽ₪∎©→◘₶≪

€ \$ \$ \$ \$ \$ \$ ﴾ [ الأنعام ]

١٨٩ – روي عن أبي مالكٍ قال : كل سلطانٍ في القرآن حجة<sup>(°)</sup>.

الـــدراســـة التفســيرية :

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٢)</sup>.

قوله تعالى : ﴿ ◘♦ڰ♦٦٦ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٩٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠

> (١) انظر العذب النمير من مجالس الشنقيطي في التفسير (١/٢٢٠ـــ٢٢١) . (٢) التنبيه والرد على أهل الأهواء والبدع لأبي الحسين المَلطِيّ (صــ٧٧) . (٣) فقد تكرر في موضعين : هذا أحدهما ، والموضع الآخر يأتي برقم (١٩٨) . (٤) انظر التفسير رقم (٥) . (٥) ذكره ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (١٣٣٢/٤) معلقاً .

وأصل القـدر معرفة المقدار والكمية ، يقال : قَمَّر الشيءَ إذا سبره وحـرَّره ، وأراد أن يعلم مقداره ، ثم توسُع فيه حتى قيل : لكل من عرف شيئاً هو يقدُر قدره ، وإذا لم يعرفه بصفاته أنه لا يقدر قدره<sup>(٢)</sup>. وتفسير ذلك بما نُقِلَ عن أبي مالكٍ هو من التفسير باللازم ؛ لأن من لوازم تحقُق المعرفة على وجهها التعظيم الكامل لله جل ثناؤه ، ومن أعظم الأسباب الباعثة على التكذيب والإنكـار ؛ هو الجهل بأسماء الله تعالى وصفاته . روي نحو ذلك عن السـدي ، ومقاتل بن سليمان<sup>(٣)</sup>، وبه قال الفراء ، والطبري ، والزجاج<sup>(٤)</sup>.

(١) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٣٤١/٤) بإسنادٍ ضعيفٍ حداً ، تقدم برقم (٢) ، وقد ذكره السيوطي في الدر المنثور (٢٦/٦) وعزاه لابن أبي حاتم فقط .
(٢) انظر مقاييس اللغة (٥/٢٦) ، تفسير الرازي (٦٠/١٣) ، البحر المحيط (٤/٣٥) ، روح المعاني (٢١٨/٢) .
(٣) تفسير مقاتل بن سليمان (٢/٩٥٩) ، تفسير الطبري (٤/٢٦) .
(٤) معاني القرآن للفراء (٢/٣٣) ، تفسير الطبري (٢١/٢) ، معاني القرآن للزجاج (٢٧/٢) .
(٥) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (٥/٤٤) بإسنادٍ صحيح تقدمت دراسته برقم (٢ ) ، وتوبع سعيد بن منصور في روايته ، فرواه الطبري في تفسير ، معاني المترة ، معاني القرآن للنراج ، ٢١٨/٢) .

أمّا الأثر الأول فقد فسَّر فيه أبو مالكٍ الفَلْقِ بالشَّقِ الذي يكون في النواة والحنطة . وهذا من باب التفسير باللازم ، وفيه الإشارةُ إلى محل الإنبات ، واقتصاره عليه لا على سبيل التخصيص ، وإنما لمناسبته للمثال الذي فَسَّـرَ به ، فلفظ الحب والنوى في الآيةِ عام ، وأبو مالكٍ ضَرَبَ مثالاً للحب بالحنطة ، ومثالاً للنوى بنواةِ التمرِ<sup>(٣)</sup>. وقد روي نحو ذلك عن مجاهد<sup>(٤)</sup>.

وأما الأثران الثاني و الثالث ففيهما تفسير لقوله تعالى :﴿ ۞٦۞؇۞ڲ۞ ﴾ ڂ؞ڝڲ؇♦◘۞٥ \$ &IX جمييائ©⊠٥٢٠٦، كي ◘♦؇♦®४٩ ﴾ > جمييائ©⊠٥٣٥، كي \$ &IX جمييائ⊃⊠٥%& ) ، وقد تقدمت دراسة ذلك فيما سبق<sup>(°)</sup>.

١٩٤ ــ روي عن أبي مالك قوله : ﴿ ڴ؇ ٢٦ ۞\*۩٢=٦ □♦؟■٢@ ◘□= ﴾ يعني : آدم<sup>(٢)</sup>.

> **الـــدراســـة التفســيرية** : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(١)</sup>.

(١) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٣٥٢/٤) بإسنادٍ حسن ، وقد توبع أبو سعيدٍ الأشج في روايته فرواه الطبري في تفسيره (٣٢٩/٧) من طريق ابن وكيع عن أبيه به ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور لعبد بن حميدٍ ، وابن أبي حاتم ، وأبي الشيخ (٣٢٩/٦) .
(٢) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٣٥٣/٤) بإسنادٍ حسن ، وقد توبع أبو سعيدٍ الأشج في روايته فرواه الطبري في تفسيره (٣٢٩/٧) .
(٣) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٣٥٣/٤) بإسنادٍ حسن ، وقد توبع أبو سعيدٍ الأشج في روايته فرواه الطبري في تفسيره (٣٩٩/٢) .
(٣) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٣٥٣/٤) بإسنادٍ حسن ، وقد توبع أبو سعيدٍ الأشج في روايته فرواه الطبري في تفسيره (٣٢٩/٧) من طريق ابن وكيع عن أبيه به ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور لعبد بن حميدٍ ، وابن أبي حاتم ، وأبي الشيخ (٣٢٩/٢) من طريق ابن وكيع عن أبيه به ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور لعبد بن حميدٍ ، وابن أبي حاتم ، وأبي الشيخ (٣٦٩/٢) .
(٣) وبه يندفع استدراك ابن عطية رحمه الله على هذا القول ، بقوله : "والعبرة على هذا القول مخصوص ة في بعض الجب وبعض النوى ، وليس لذلك وحة". المحرر الوجيز (١١٤/١٦) .
(٤) تفسير الطبري (٣٢٨/٧) .
(٩) انظر التفسير رقم (٦٨) و (٦٩) .
(٩) انظر التفسير رقم (٦٨) و (٦٩) .

قول تعالى : ﴿ □♦۞ ⊠ 0 ⊠ ؟ ڡڹ & 0 & ث ← £ ۞ 8 ؊ ٦ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ & □♦ ڡڹ & 0 ♦ 0 < □ = ∞ ∧ 0 + 0 ~ @ © © 6 + % = © ~ & □♦ ڡن & \* ז = ♦ 0 ؊ ك • 0 + 0 + 0 < + = © + 6 € % = = © + 0 % ~

ك ك ك بي الأنعام] الأنعام]

٩٩ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا موسى بن أبي موسى الكوفي ، ثنا هـ ارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن بن أبي حماد ، عن أسباط بن نصر ، عن ال سدي ، عن أبي مالك قوله ...
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 ∞
 <li

الــدراســة التفسـيرية :

اشتمل هذا التفسير من أبي مالكٍ الغِفاريِّ على أمرين :

الأول : تفسير قوله تعالى : ﴿ ۞⊠۞♦۞۞۞ ﴾ بالدِّراسةِ ، ويؤخذُ منه أنَّ أبا مالكِ الغِفاريِّ كان يقرأ هذا الحرف هكذا ﴿ ®⊠@♦۞۞۞ الدِّراسة على وزن فِعالة مصدر الفِعل دَرَسَ .

(۱) انظر التفسير رقم (۱۰۰) .

(٢) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٣٦٥/٤) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .

ĿĸIJĹ : 《□♦ॐ♦∿& ♡>⊠AGG♦ ≏△♡O⊠⊀ ⊀∿₽@VC€€∇<€≮G7 Ш⊐G ©7⊞Vॐ♦@♦@≣ ॐ&I @→□MO ⊀∿AK ★ □♦@V•0E#II №°♡⇔@&@@ ⊀∿AK + A&® ©> V4×♦ ©♦@⊠©DOSO&□♦≈+⊞VO#®# ⊀∿₽VE#\$\$\$0E\$ +• @♦©SE# □&@O& &&I @-&G\$

ايونس: ۳۷] .

الأول : تفسير قوله تعالى : ﴿ □ ♦ ۞ ♦ ◙ ⊠ ۞ ↓ ۖ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ اللفظ بما يقاربه في المعنى ، فإن مادة وذر تدل على قذف الشيء لقلة الاعتداد به ، أما فِعْلُ ( خَلِّ ) هاهنا فيدل على مطلق الترك<sup>(٤)</sup>، لكن لما وُصِلَ ذلك بعن \_ في قول أبي مالكٍ : "خَلِّ عنهم"\_ ضُمِّن معنى الإعراض .

**والأمر الثابي** : تفسير قوله تعالى : ﴿ ③♦♦ ۞۞۞۞ ₩ ← ◘ ۞ ﴾ ، وقد تقدمت دراسته فيما سبق<sup>(°)</sup>.

(١) تفسير الطبري (٣٥٦/٧) .

(٢) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٤/١٣٦٩) بإسنادٍ ضعيفٍ حداً ، تقدم برقم (٢) . وما أُثْبِتَ بين القوسين مأخُوذٌ من تحقيق سورة الأنعام من تفسير ابن أبي حاتم ، لعبد الرحمن بن محمد الحامد ، رسالة ماجستير ، جامعة أ م القرى ، (٢/ ٢٠٠) ورقم الأثر (٢٦٧) . بينما لفظه في التفسير المطبوع بتحقيق أسعد الطيب ، ( نتخلى عنهم ) .
 (٣) ذكره ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٤/١٣٧٠) معلقاً .
 (٣) انظر مفردات ألفاظ القرآن للراغب الأصفهاني (صـ ٢٩٧ ، ٢٩٧ ) .

(٥) انظر التفسير رقم (٦) .

ن ال العالى : ( ( ) ج ( ) الحالي ال الحالي ال حالي معادي معادي معادي معادي معادي معادي معادي معادي معادي معالي معادي معادي معادي معادي معادي معادي معادي معادي حالي معادي معاد

٩٨ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد، عن أسباط، عن السدي، عن أبي مالك قوله: ﴿ ٨ ٢ ٥ ٢ ٢ ٢ ٢ ٤ يعني : إبليس وذريته"<sup>(۱)</sup>.

الــدراســة التفســيرية :

- (١) أخرجه الله أبي حاتمٍ في تفسيره (١٣٧١/٤) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدمت دراسته رقم (٢) .
  - (۲) انظر التفسير المتقدم برقم (۱۸۸) .
    - (٣) تفسير الطبري (٦/٨) .
  - (٤) تفسير مقاتل بن سليمان (٣٦٦/١) ، تفسير الطبري (٦/٨) .
    - (٥) تفسير الرازي (١٢٦/١٣) .

لأعدى أعدائه ، مثل الذي جعل لهم" ( ). والذي هو أولى بتأويل الآيةِ وسياقِها أنْ يُقالَ ــ في معنى الآيةِ \_\_\_\_: "إِنَّ اللهُ جل ثناؤه جعل مردة الإنس والجنِّ لِكُلِّ نِيٍّ عدواً ، يُوحِيْ بعضُهم إلى بعض من القول ما يؤذيهم به" ، وهذا هو اختيار الطبري<sup>(٢)</sup>.

قوله تعالى : ﴿ ◘♦•• ≈•أ□۩→日→日→ 🕿 🖉 ين00 م ٢٠٠ 🗄 © 20 🕼 🛛 20 🕅 ⋌⊕⇔୦ጲॻ⊷逾₵€○☀ݑ℟ฃ♦◻ጲଠଏ◙◼◙♦Ւ★ℐℯ♪↓ⅅ⅌ℛℯℋϟ ☞ℤℤ₰᠐♦∿ℋ℄℁ⅆⅆℒℷ℄℗⅀℩℗⅀℁℗ℤ⅀ℒ℗℗℗ⅆⅆℾℿℿ ୵℁୵≣⋇≎⋧迎୰℁⋺↩⊐⋲☺⋲୶୰⋺∙с⊐Ш ୰ฦ⋧迎♦⊐ 

١٩٩ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو سعيد الأشج ، ثنا وكيع ، عن سفيان ، عن سلمة بن كهيل ، عن أبي مالك : في الرجل يذبح ، ويَنْسَى أن يُسَمِّى ؟ قال : لا بأس به . قلتُ : فأين ▓᠙⊠₫∿⊙⊙⊼③⇔∄・№ ℛО☺ጲጲ☎ѩ⊐→┱→≞н・∡ ••♦□ »: قوله تعالى 

الدراسة التفسيرية : اشتمل هذا التفسير على حُكم من ترك التسمية على الذبيحة ناسياً ، فبيَّنَ أبو مالكِ رأيهُ في ذلِك بقوله : لا بأس به . فلما اعترض عليه السائلُ بما فَهمَهُ من عموم قولِهِ تعالى •• ★≁୶୷℀⋓⋭⇔ख़୶℀⋚⋓ॼⅆ∿ऽ॔∞ଽ୲୶୲୷ଡ଼୲ୠ୰ୢଢ଼ୖୖୖୡ୰ ◄♦◙■۞۞۞۞ ﴾\_ وأنَّ لفظَ الآيةِ يَعُمُّ ما تُركت التسميةُ عليه من الذبائح عمداً أو نسياناً \_\_ بيَّن أنَّ هذا الاعتِراض غيرُ واردٍ من جهتين : الأولى : أنَّ الْمُسلِمَ وإن نَسيَ التسميةَ ؛ فهو مُسْتصحِبٌ لِذِكـر الله في قلبهِ ، قال طـاووس ـــ في ذلك \_\_ :"مع المسلم ذِكْرُ الله ، فإن ذبحَ ونسىَ أن كَيْهُمِّي ؛ فليهُمِّ وليأكل ، فإن المحوسي لو

سَمَّى اللهُ على ذبيحـفِ لم ؈ُكل"<sup>(ئ)</sup>، وهذا يعني أنَّ المُراعاةَ في ذلك للدِّين ، وهو يُفَسِّرُ قولَ أبي مالكِ : "إنما ذبحت بدينك" (°).

- (1) تفسير الطبري (٦/٨) . (٢) تفسير الطبري (٦/٨) . (٣) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (١٣٧٨/٤) بإسنادٍ صحيح ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (١٨٨/٦) لعبد بن حميد ، وابن أبي حاتمٍ ، وأبي الشيخ . وذكـرهُ ابن عبد البر في التمهيد (٣٠٣/٢٢) من طريق وكيع ، عن سفيان ، عن سلمة بن ك يل ، عن أبي مالك بزيادةٍ في آخرِهِ قال : "وإنما هذا في ذبائح المشركين " .
  - (٤) الدر المنثور (١٨٩/٦) .
  - (٥) الاستذكار لابن عبد البر (٥/ ٢٥٠ ــ ٢٥١) .

والثانية : أنَّ الآيةَ وإن كان لفظُها يدلُّ على العموم إلا أنَّ أبا مالكِ الغِفاريَّ قد حَصَّهُ بذبائح المشركين لأوثانِهم . واستعمل في ذلك أسلوب الحصر فقال : "وإنما هذا في ذبائح المشركين " ؟ وذلك دفعاً للاعتراض الواردِ عليه ، وإلا فإنَّ قوله تعالى : ( ( الحن من منه الحرار لي المحر ه الم عنه الاعتراض الواردِ عليه ، وإلا فإنَّ قوله تعالى : ( ( الحن منه منه الحرار لي المحر ه الم عنه الم عنه الم عليه قدراً وهي الميتة ، وما تُركَ ذِكْرُ اسم الله عليه تَعَمُّداً وقصْداً . فأمَّا تحريم ما تُركَ ذِكْرُ اسم الله عليه قدراً وهي الميتة ، وما تُركَ ذِكْرُ اسم الله عليه تَعَمُّداً وقصْداً . فأمَّا تحريم والمحادلة في قوله تعالى : ( ( مه الله عليه عدها<sup>(۱)</sup>)، وهو الذي وقعت بشأنِهِ المناظرة والمحادلة في قوله تعالى : ( ( مه الآية مع ما قبلها وما بعدها<sup>(۱)</sup>)، وهو الذي وقعت بشأنِهِ المناظرة والمحادلة في قوله تعالى : ( ( مه الآية مع ما قبلها وما بعدها<sup>(۱)</sup>)، وهو الذي وقعت بشأنِهِ المناظرة والمحادلة في قوله تعالى : ( ( مه الآية مع ما قبلها وما بعدها<sup>(۱)</sup>)، وهو الذي وقعت بشأنِهِ المناظرة والمحادلة في قوله تعالى : ( ( مه الآية مع ما قبلها وما بعدها<sup>(۱)</sup>)، وهو الذي وقعت بشأنِهِ المناظرة والمحادلة في قوله تعالى : ( ( مه الآية مع ما قبلها وما بعدها<sup>(۱)</sup>)، وهو الذي وقعت بشأنِهِ المناظرة والمحادلة با عليه عالى الله عليه مع ما قبلها وما بعدها<sup>(۱)</sup>، وهو الذي وقعت بشأنِهِ المناظرة

وأمَّا ما تُعُمِّدَ تركُ التسميةِ عليهِ ، فإنَّ سياق الآيةِ يدلُ على أنَّ المراد به هاهنا نوعٌ خاصٌّ وهو ما أُهِلَّ لغير الله به مما ذبحهُ المشركون لأوثانهم ، ومن دلائل ذلك أنَّ الله جل ثناؤه قال ( ٢٠٠٠ ٢٠٩٠ حصار الله به مما ذبحهُ المشركون الأوثانهم ، ومن دلائل ذلك أنَّ الله جل ثناؤه قال ٢٠٩٠ حصار الله به مما ذبحهُ المشركون الأوثانهم ، ومن دلائل دلك أنَّ الله جل ثناؤه قال ( حصار العُومُنُّو مُعَا ٢٠٩٠ حصار الله به مما ذبحهُ المشركون الأوثانية من التي المراد به هاهنا نوعٌ خاصُّ وهو ما

(٢) الوسيط في تفسير القرآن الجحيد (٣١٧/٢) .

(٣) التحرير والتنوير (٣٩/٨) .

(٤) محاسن التأويل (٣/ ٢٥) .

»؛ "لأنَّ الشرك إنما يكون بذكر أسماء الأصنام على المُذكَّى ، ولا يكون بترك التسمية"<sup>(١)</sup>. وقد رُوي هذا المعنى عن ابن عباس ، وعطاء<sup>(٢)</sup>، وهو اختيار الطبري، والزجاج<sup>(٣)</sup>.

● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (10)
● (

••۲ ــ روي عن أبي مالك في قوله تعالى : ﴿ □•۞۞ ا ٥٦؟؟@ & ٭<>>> ا ال ٥♦طر\$® & ٥♦٥> 0 @ الم ¢ € ♦ ۞ ٢ @ \$ © \$ © \$ © ♦ = > 0 صي\* \*\* ٢ @ \$ \$ \$ \$ > \$ قال: يوسع قلبه للتوحيد والإيمان به<sup>(٤)</sup>.

الـــدراســـة التفســيرية :

اشتمل هذا الأثر على تفسير سياقي لكلمة ﴿ ۞□¤۞€♦⊠℃ ﴾ يبينُ فيه كيفية شــرح الله جل ثناؤه لصدر من أراد هدايته للإســـلام ، **وفيه أمران** :

**الأول** : أنَّ مادةَ شرح في اللغة تدل على البسط والتوسعة<sup>(°)</sup>. وقد روي نحو ذلك عن السدي ، ومقاتل بن سليمان ، وبه قال الطبري<sup>(۲)</sup>.

والثابي : أنَّ لهذا المعنى الْمُفَسَّرِ به شواهد من آياتٍ أخرى تدل عليه، ومن ذلك قوله عز وجل:

- (١) التحرير والتنوير (٣٩/٨) .
- (٢) تفسير الطبري (٢٣/٨) ، التمهيد لابن عبد البر (٣٠٣/٢٢) .
- (٣) تفسير الطبري (١٩/٨ ، ٢٥) ، معاني القرآن للزجاج (٢٨٧/٢) .
  - (٤) ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره (٤/١٣٨٥) معلقاً .
- (٥) انظر كتاب العين (٩٣/٣) ، عمدة الحفاظ في تفسير أشرف الألفاظ (٢٩٧/٢) .
  - (٦) تفسير مقاتل بن سليمان (٣٦٩/١) ، تفسير الطبري (٣١/٨ ، ٣٣) .

۲۵ BBC B B B B B B C الحجرات : ۲] (<sup>۱)</sup>.

٢٠٢ \_ روي عن أبي مالك قال : < <p>◄ ◄ ۞ ۞ ۞ ● ... > > ٥ ... > ٢٠٢ \_ روي عن أبي مالك قال : < <p>◄ ◄ ◄ ◄ <

الـــدراســـة التفســيرية :

يُحمل هذا التفسير من أبي مالكٍ على أنه جَعَلَ المكانة في الآيةِ اسماً بمعنى المكان ، فتكون من باب (كَوَنَ )، فيقال: مكان ومكانة، ومقام ومقامة<sup>(٤)</sup>. قال أبو جعفر النحاس : "وهذا قول صحيح ، ، والمعنى : على ناحيتكم التي اخترتموها ، وتمكنت عندكم"<sup>(٥)</sup>. وقد روي نحو ذلك عن ابن عباس عباس ، ومحاهد ، ومقاتل بن سليمان<sup>(١)</sup>، وبه قال أبو عبيدة ، وابن قتيبة ، والطبري<sup>(٧)</sup>. ويؤخذ

من هذا التفسير أيضاً أنَّ أبا مالكٍ رحمه الله كان يقرأ هذا الحرف : ﴿ ٢♦ڝ ◙ ۞ ۵♦■•۵۵♦ه&&<> بالإفراد <sup>(۱)</sup>.

الـــدراســـة التفســيرية :

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق (").

٣٠٣ ـ روي عن أبي مالكٍ في قوله تعالى : ﴿ ٢٠٣هـ١٩ الله عنه الله عَرُ، ، والمَرْبِضُ<sup>(٤)</sup>. الــدراســة التفســيرية :

تفسير ﴿ لَحْمَهَمَكَ اللهِ اللهِ عَلَى الله اعر والمرابض ، هو من قبيل التفسير السياقي ، فمادةُ ( حوي ) "أصلُ واحِدٌ وهو الجمْعُ ، يقال حوَيْتُ الشيءَ أحويه حَيَّاً ، إذا جمعتَه <sup>((۱)</sup>. و الحوايا في هذا السياق ما تحوَّى من البطن فاجتمع واستدار وهي الأمعاء . روي نحو ذلك عن ابن عباس ، وسعيد بن جبير، وأبي صالح ، ومحاهد ، والضحاك ، وقتادة ، والسدي ، وعطاء الخراساني ، ومقاتل بن حيان ، وابن زيد<sup>(۲)</sup>. وبه قال الفراء ، والطبري ، والزجاج<sup>(۳)</sup>.

≝୯୯४ घ८८ : ﴿ ◘♦ۜۜۜ۞♦७ \* \* ♦ ∿२७० ସ୕୶୵ ⊀ ∿२∞ ⇔≣८ Щ₵ û Щ ◘ ° ° ● \* □♦૯৫० □ ७४७ २ ऄॎ ४ ५२०४४ घ० = • • ॥ ८४० १ ८४१ ७ ०० ७ ४ ÷ ▲ ८०४ ≈ ३७० ८२ च + • २ ° ८४९ € २० १ ८४० ९ २४ ४ ५२०४ ० ९८०९ २ व • • २ € ८० ४ ८४ म ४ ५०० < ४७९९ ४ \*

⁄ 🖉 🗣 🕼 ﴾ [ الأعراف ]

٤•٢ ــ روي عن أبي مالك في قوله تعالى : ﴿ □♦•• ܐ• ◙•®♦◙>♦~& ≏◙®♥■؟ ٭<>@+@<</>>>>>> ©</

الــدراســة التفسيرية :

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٢)</sup>.

- (١) مقاييس اللغة (١١٢/٢) .
- (٢) تفسير الطبري (٨٨/٨) ، تفسير ابن أبي حاتم (١٤١١٥) ، الدر المنثور (٢٤٧/٦) .
- (٣) معاني القرآن للفراء (٣٦٣/١) ، تفسير الطبري (٨٨/٨) ، معاني القرآن للزجاج (٣٠١/٢) .
- (٤) ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره (١٤٤٩/٥) معلقاً ، وقد وصله الطبري بإسنادٍ صحيح تقدم برقم (١٣) .
  - (٥) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٤٤٩/٥) بإسنادٍ صحيح ، تقدم برقم (١٤) .
    - (٦) انظر التفسير رقم (١٣) و (١٤) .

ݱݸݿݶݟݫ:《᠘ᠭᠬᡘ᠉ᢋᠺᡆᡦᢂᡭᠷᡏᡆᠧ᠋ᆠᢁ×ᡏ᠐᠑᠋ᡣ᠕ᢞᡷᡕᢔᢄᡧ᠙ᠭ ᡱᢂᠮᡆ᠍᠅ᠭᢞ᠕᠋᠘᠂ᢄᠺᡦᡦᢄᡧ᠌ᢞᢢ᠕᠋ᠴ᠄᠕ᠺᡆᠧ᠘᠄ ᠋ᠿᢞᠼᡘ᠗᠋ᢁ᠅ᡧᢣᢊᠥ᠂ᢞᡳᡘᡆᡣ᠑ᠧ᠗᠔ᢁ᠋ᠿᢄᠺᡦᢞᡂᡘ ᢁᢂᠷᠺᡆᡆ᠉ᡧ᠓ᠿᢟ᠋᠐᠌ᠵ᠖ᠬᢣᠧᠺ᠑᠅᠓ᠿᠷᡈ᠖ᢀᡍ᠁ᠺ

(١) ذكره ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٥/١٤٧١) معلقاً .

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٤)</sup>.

- (٢) انظر التفسير رقم (١٤٤) .
- (٣) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٤٧٣/٥) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .
  - (٤) انظر التفسير رقم (١٥) .

بمشركي قريش الذين كانوا يصدون عن سبيل الله . **وفي هذا التفسير أمورٌ** : أ**ولاً** : تفسير قوله تعالى : (□♦©♦ﷺ♥۞۞♥۞♥۞♥۞۞۞۞۞ بقوله : يرجون ، هذا تفسير للفظ بما يقاربه في المعنى . **وثانياً** : الضمير في قوله تعالى : (□♦©♦۞۞۞۞۞۞ يعود على قوله : (٨♦١١ ۞۞؟©©۞ *۞ ♣ ٩۞* الإسلام . ثُمَّ بين أبو مالكٍ كيفية صدِّ هؤلاءِ المشركين عن دين الإسلام وابتغائه م له العِوج ؛

(١) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٤٧٥/٥) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .

- (۲) انظر التفسير رقم (٤) .
- (٣) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (١٤٨٣/٥) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .
  - (٤) انظر التفسير رقم (٨٨) .

وذلك بألهم يرتضون الكفر ويرجونه بمكة دينا ، ويحاربون الإسلام ولا يرتضونه ، ويبتغون به وبأهله العوج والميل عنه .

<u>الدراسة التفسيرية</u> : أصلُ الملاٍ الجماعةُ من النَّاسِ ، وقيَّده الفراء بالرِّحالِ خاصةً ، وتفسيرُ من فسَّر الملاَّ بأشرافِ القومِ وقادتمم ، هو من قبيل التفسير السياقي ؛ إذ هم عمدتمم في الرأي والأمر ، وعنهم يَصْدُرُون <sup>(٢)</sup>. روي نحو ذلك عن مقاتل بن سليمان <sup>(٣)</sup>، وبه قال أبو عبيدة ، وابن قتيبة ، والطبري ، والزجاج، وأبو جعفرٍ النحاس<sup>(٤)</sup>.

قوله تعالى: «□◆⊀∿۵۵۵۩∢€<2٦□∰⊀☎ ©∽۵۵ ४⊠←⊠⊒≣८⊕∿ ೫८घ⊒⊞⊠∿৯९८♦ ೫₰Ц७ ⊕०♦€७©₰٦♦∿∞®і □♦⊕♦□-Ш⊐॥<≷८ ×४० ⊀∿३®≈७८४೫ ๖⋅७४७८००, औ≪ ೫₰Ц ∞> औ→⊐∞₰औ⊠∿ ಟ€ ७೧⊏७४ ₭ □♦≥+೨५१४७-₽७३ ⊀∿ಎ೮४४३६∿७४ ₪ ⇒०७७८≈४ ш ⊶∿ಎ∿६८₤<2л⊡∰⊀☎ ८♦⊀ ७८ € ५५% ४% □♦+• ≥•<54+0९⊀ ☎ ×४० ⊀ ७२% € ४७% ४% ८% © &⇔∞ ₠ಬೆ≿ У । 11/2 ف

المدراسة التفسيرية : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق (٢).

## 

۲۱۳ \_ قال ابن أبي حاتم: "حدثنا موسى بن أبي موسى ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن بن أبي حماد ، عن أسباط، عن السدي، عن أبي مالك قوله: ﴿ ×٢٦ @۞۞۞۞۞۞؟ يعني : المعسكر كله"<sup>(٣)</sup>.

الــدراســة التفســيرية : تفسيرُ الدار بالعسكَر أو المُعَسْكَر هو من قبيل تفسير اللفظِ بما يقاربُهُ في المعنى . فقد عسكر القوم بالمكان إذا تجمعوا فيه ، والعَسْكَر مُحْتَمَعُ الجيش ، والموضعُ المُعَسْكَرُ بفتح الكاف <sup>(٤)</sup>. **وفي هذا التفسير لطيفة** : وهي أنَّ أبا مالكٍ فسَّر الديار في مواضِعَ من تفسيرِهِ بالمنازل<sup>(١)</sup>، لَكِنَّه في

في هذا الموضع، قد فسَّرها بالعسْكَرِ أو الْمُعَسْكَرِ كُلِّهِ، ولعل السِّر في ذلِكَ والله أعلم، أنَّ هذهِ الآيةَ

(١) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٥/٤/٥١) بإسنادٍ ضعيفٍ حداً ، تقدم برقم (٢) .
 (٢) انظر التفسير رقم (٢١) .
 (٣) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٥/١٥١٦) بإسنادٍ ضعيفٍ حداً ، تقدم برقم (٢) . وذكره السيوطي في الدر
 (٣) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٥/١٥١) بإسنادٍ ضعيفٍ حداً ، تقدم برقم (٢) . وذكره السيوطي في الدر
 (٣) أنظر للنا أبي حاتمٍ في تفسيره (٥/١٥١) بإسنادٍ ضعيفٍ حداً ، تقدم برقم (٢) .
 (٣) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٥/٢٥١) بإسنادٍ ضعيفٍ حداً ، تقدم برقم (٢) .
 (٣) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٥/٢٥١) بإسنادٍ ضعيفٍ حداً ، تقدم برقم (٢) .

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٤)</sup>.

قوله تعالى : ﴿ لَحْمَهُمَ لَحَيْهُ مَ اللَّهُ اللَّهُ الْحَالَى : ﴿ لَحْمَهُمُ لَحَيْهُ مَ اللَّهُ اللَّهُ الْ الَهُ اللَّا اللَّٰ ال الَهُ اللَّاصَ اللَّا اللَّٰ اللَّ

•٢١٥ ــ روي عن أبي مالك في قوله : ﴿ ٢٠٢ ــ روي عن أبي مالك في قوله : ﴿ ٢٠٠ ٢٢ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠

الــدراســة التفسـيرية :

الغين والنون والحرف المعتل أصلان صحيحان ، أحد<sup>ه</sup>ما يدلُّ على الكِفاية ، والآخر صوتٌ . فمن الأول قولهم غَنِيَ القومُ في دارهم ، إذا أقاموا ، فكألهم استغنوا بما<sup>(١)</sup>؛ لما وحدوا فيها من التنعم ورغد العيش . قال ابن عطية : "وغنيت في المكان إنما يقال في الإقامة التي هي مقترنة بتنعم وعيش مرضٍ ، هذا الذي استقريت من الأشعار التي ذكرت العرب فيها هذه اللفظة"<sup>(٢)</sup>. وتفسير قوله تعالى : ( ٢٠ الفظي من الأشعار التي ذكرت العرب فيها هذه اللفظة ا<sup>(٢)</sup>. يكونوا فيها ، هو من قبيل تفسيرُ اللفظِ بما يقارب معناه . روي ذلك عن مقاتل بن سليمان ، وابن زيدٍ<sup>(٣)</sup>.

٢١٦ ـ روي عن أبي مالك في قوله (□ ♦ ٢٠٦ ٣٤ ٩٠ ٩٠ ٩٠ ٢٠٢ ). السقم<sup>(٤)</sup>.

۲۱۷ \_ قال ابن أبي حاتمٍ : "حدثنا موسى بن أبي موسى الخطمي ، ثنا هــارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن بن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك في قوله:(٢٠٠٤هـالله هلا) المحاكة يعني:كي"<sup>(٥)</sup>. <u>الـدراسـة التفسيرية</u> : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٦)</sup>.

(۱) مقاييس اللغة (٤/٣٩٧) .
(۲) المحرر الوجيز (٧/١١) .
(۳) تفسير مقاتل بن سليمان (٤٠٣/١) ، تفسير الطبري (٨/٩) .
(٤) ذكره ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٥/٥٥٥) مُعلقاً .
(٥) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٥/١٥٢) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .
(٦) انظر التفسير رقم (٨) و (٣٣) .

قوله تعالى : ﴿ يَرِيحَ اللَّهُ صَحْرَكُ اللَّهُ صَحْرَكُ اللَّهُ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿ يَرِيحَ اللَّهُ عَالَى : ﴿ يَرِيحَ اللَّهُ عَالَى : ﴿ يَرِيحَ اللَّهُ عَالَى : ﴿ يَرَجُ اللَّهُ عَالَى : ﴿ يَرَجُ اللَّهُ عَالَى : ﴿ يَرَجُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى : ﴿ يَرَجُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّ

**٢١٩ ــ** قال الطبري : "حدثنا أبو هشام الرفاعي<sup>(٣)</sup>، قال : ثنا ابن يمان ، قال : ثنا سفيان ، عن إسماعيل ، عن أبي مالك ، قال : الطوفان : الماء<sup>"(٤)</sup>.

الـــدراســـة التفســيرية :

(١) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٥/١٥٣٠) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .
 (٢) انظر التفسير رقم (٧٤) .
 (٣) محمد بن يزيد بن محمد بن كثير العجلي ، أبو هشام الرفاعي ، الكوفي قاضي المدائن ، ليس بالقوي ، من صغار
 (٣) محمد بن يزيد بن عمد بن كثير العجلي ، أبو هشام الرفاعي ، الكوفي قاضي المدائن ، ليس بالقوي ، من صغار
 (٣) محمد بن يزيد بن عمد بن كثير العجلي ، أبو هشام الرفاعي ، الكوفي قاضي المدائن ، ليس بالقوي ، من صغار
 (٣) محمد بن يزيد بن عمد بن كثير العجلي ، أبو هشام الرفاعي ، الكوفي قاضي المدائن ، ليس بالقوي ، من صغار
 (٣) محمد بن يزيد بن عمد بن كثير العجلي ، أبو هشام الرفاعي ، الكوفي قاضي المدائن ، ليس بالقوي ، من صغار
 (٣) محمد بن يزيد بن عمد بن كثير العجلي ، أبو هشام الرفاعي ، الكوفي قاضي المدائن ، ليس بالقوي ، من صغار
 (٣) محمد بن يزيد بن عمد بن كثير العجلي ، أبو هشام الرفاعي ، الكوفي قاضي المدائن ، ليس بالقوي ، من صغار
 (٣) محمد بن يزيد بن عمد بن كثير العجلي ، أبو همام الرفاعي ، الكوفي قاضي المدائن ، ليس بالقوي ، من صغار
 (٣) محمد بن يزيد بن عدي في شيوخ البخاري ، وجزم الخطيب بأن البخاري روى عنه ، لكن قد قال البخاري :
 (أيتهم محمعين على ضعفه ، مات سنة (٢٤٨) . تقريب التهذيب (٢٤٠٢) .

(٤) أخرجه الطبري في تفسيره (٣٦/٩) بإسنادٍ ضعيفٍ . وقد ذكر ابن أبي حاتمٍ في تفسيره هذا القول عن أبي مالكٍ معلقاً (١٥٤٤/٥) . مادة طُوَف تدور حول أصلٍ واحدٍ يدل على دوران الشيء على الشيء ، وإحاطته به <sup>(1)</sup>. والطوفان لفظ عام في كل شيء يطوف ، ومجيئه على وزن فعلان مبالغة في شدة هذا الطائف وكثرته ، و عموم إحاطته من كل جهة . وفسره أبو مالك بالماء ، ومراده : المطر الشديد ، أو السيل الكثير ، الذي يحيط بالناس ويغشاهم ، فيصدق عليه مسمى الطوفان غد العرب<sup>(٢)</sup>. روي نحو هذا القول عن ابن عباس ، والضحاك، وقتادة ، ومقاتل بن سليمان<sup>(٣)</sup>. وبه قال الفراء ، وابن قتيبة<sup>(٤)</sup>. وهو المعنى المتبادر من اللغة ؛ لكثرة استعمال العرب له في ذلك خاصة ، حتى صار متعارفاً تسمية الماء المتناهي في الكثرة طوفان <sup>(٥)</sup>. وهو اختيار ابن عطية<sup>(٢)</sup>، وابن حجر

و محمد رشيد رضا<sup>(۸)</sup>.

**الــدراســة التفسـيرية** : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(۱)</sup>.

**٢٢٦ —** قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : اصطفى ، يعني : اختار"<sup>(٢)</sup>. <u>الدراسة التفسيرية</u> : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٣)</sup>.

وأبي مالكٍ ، والسدي ، هـو ( نعمة ) بالعين ، لا بالقاف ، ذكر ذلك ابن أبي حاتمٍ عند تفسيره لقوله تعالى ∶ ﴿ ◘♦×♦۞ ●•®™۞۩ڰ۞ ۞♦⊠ ڰا ۩۞ ك۞ ۞ ۞ ■۞ ■۞ ■۞ ■ ؟ م♦< ۞7®> ﴾ [البقرة : ٤٩] . (١) انظر التفسير رقم (١٨) . (٣) انظر التفسير رقم (٢٨) .

**الـــدراســة التفســيرية** : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٢)</sup>.

۲۲٤ \_ قال الطبري : "حدثني المثنى، قال : ثنا الحماني ، قال : ثنا شريك ، عن السدي ، عن أبي مالك ، أو سعيد بن جبير عند ق وله : ﴿□•◘∎©0~& ٦♦◊♦□< ٢ ۞□ ۞ \$>\$34] - \$\$\$ \$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$

وفيه أيضاً هذا ما يدل على أنَّ بني إسر ائيل وقع بينهم اختلاف في الوفاء بما كُتِبَ عليهم من

(۱) وفي روايةٍ ذكرها السيوطي في الدر المنثور (۱۳۲/۹) : " يحملُ حطباً " . والقَصَبُ : كلُّ نباتٍ كان ساقُه أنابيبَ
 وُحُعوباً . انظر لسان العرب ( قصب ) .

(٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٢٣/٩) بإسنادٍ لا بأس به ، فالمثنى بن إبراهيم قد وُنُق ، تقدم برقم (٣٤) ، وشريك ابن عبد الله النخ عي ، صدوق ، يخطئ كثيراً ، تقدَّم أيضاً برقم (١٢٨) ، والحِمَّاني وإنْ أُتُهم بسَرِقَة الحديث ، إلاَّ أنَّ أبا حاتِم الرازي قال في الجرح والتعديل (١٧٠/٩) : "لم أر أحداً من المحدثين ممن يحفظ ، يأتي بالحديث على لفظ واحد ، سوى يحيى الحماني في شريك " . ذكر السيوطي في الدر المنثور (١٣٢/٩) نحو هذا الأثر ، وعزاه لابن جرير ، وابن المنذر ، وابن أبي حاتم من طريق السدي عن أبي مالك وسعيد بن جبير . (٣) سقط هذا الأثر من تفسير ابن أبي حاتم الطبوع ، وهو مذكور في تحقيق سورة الأعراف من تفسير ابن أبي حاتم ، ( رسالة ماحستير ) ، تحقيق حمد بن أجمد بن أبي بكر ، رقم الأثر (١٣٥٨) . وقد تقدمت دراسته فيما سبق برقم ( ٢٣) .

٢٢٦ — قال ابن أبي حــاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى الأنصاري ، ثنا هارون بن حاتم ،
 ثنا عبد الرحمن بن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : (
 □♦٤♦٥⊠٥♦٩

۲۲۷ \_ روي عن أبي مالك قوله : ﴿ 3♦< ٢٢٥ </p>

الـــدراســـة التفســيرية :

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٣)</sup>.

(١) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٥/١٦٢٥) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) . (٢) ذكره ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٥/١٦٢٥) معلقاً .

(۳) انظر التفسير رقم (٦) و (١٩٦) .

۸۲۲ \_ روي عن أبي مالك في قوله تعالى : ﴿ ۞□○⇔★♦◘<□\$♦ﷺ< ۞ ⊠☎□\$\*ﷺ OO\%®© ٦♦\$2& □\% قال : كأنك حفي بمم حين يأتونك سأله نك<sup>(۱)</sup>.

الدراسة التفسيرية : يؤخذُ من هذا التفسير المنقول عن أبي مالكٍ أمرانِ : الأول : أنَّ الحفي في الآيةِ مأخوذٌ من الحفلوةِ ، بمعنى المبالغةِ في البِّر واللطف بحم ، ومنه قوله حل ثناؤه : ( ٥٠مهـ ٥هـ ٢هـ ٢هـ ٢هـ ٢هـ ٢هـ ٢هـ ٢٥ ٢٠ ٢هـ ٥ هـ ٢هـ ٢٥ ٢ ٢ ٢٥ ٢ ٢٠ ٢٠ ٢٥ ٢٩ ٢٥ ٢٥ ٢٠ ٢٥ ٢٠ ٢٥ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠

- **والثاين** : أنَّ في الآيةِ تقديماً وتأخيراً ، فقوله : ﴿ مَا هَ مِحْكِ اللَّهِ مَتعلقٌ بِـــ ﴿ ٩ ٥ ٥ ♦ ★ ♦ ◘ < ◘ ۞ ۞ ۞ ۞ ، والمعنى يسألونك عنها كأنك حفيٌّ بمم <sup>(٣)</sup>. روي هذا المعنى التفسيري عن ابن عباس ، ومحاهد، وعكرمة ، وقتادة ، والسدي<sup>(٤)</sup>، وبه قال الزجاج<sup>(٥)</sup>. ولفظُ الآيةِ وتركيبُها مُحْتَمِــلٌ لهذا المعنى ، ولغيره مما ذُكر ، غيرَ أنَّ أولى تلك المعاني دُخولاً في معنى هذه الآيةِ ، قول من قال: معناه ا: كأنك حفيٌ بالمسألة عن الساعةِ؛ فتعلمها. واسْتُدِلَّ له بقوله
- (١) عزاه السيوطي في الدر المنثور (٦٩٨/٦) لعبد بن حميدٍ ، وذكره الطبري في تفسيره معلقاً (١٧٠/٩) بلفظ وقال
   أبو مالك : "كأنك حفي بهم ، فتحدثهم" .
- (٢) انظر مفردات ألفاظ القرآن الكريم للراغب الأصفهاني (صـــ٢٤٦) ، تفسير غريب القرآن العظيم للراز ي
   (٥-٣٣٥)

(٣) انظر تفسير الطبري (١٦٩/٩) ، معاني القرآن لأبي جعفر النحاس (١١١/٣) .

- (٤) تفسير الطبري (١٦٩/٩).
- (٥) معاني القرآن للزجاج (٣٩٣/٢\_٣٩٤) .

تعالى في الرَّدِ على هذه الجُمْلةِ : ﴿ **ـ ﴿ حِ۞ ۞۞۞ ۞۞ ۞۞ ٧ ۞۞ ۞۞۞ ۞۞** ٭ *مه∞*★ ﴾، وهذا هو اختيار الطبري ، وابن كثيرِ<sup>(١)</sup>.

**229 ــ** روي عن أبي مالك قوله : ﴿ ۞•۩∎۞•ا¶۶ \$ <sup>\$</sup> ₩ & ¶∎℃•ا¶7 \* ₩№•¶ □♦®∎&®⊠□= } يعني : آدم<sup>(۲)</sup>.

**231 —** قال ابن أبي حاتم : "حدثنا علي بن الحسين<sup>(٤)</sup>، ثنا محمد بن أبي حماد<sup>(٥)</sup>، ثنا مهران<sup>(١)</sup>، مهران<sup>(١)</sup>، مهران<sup>(١)</sup>، عن سفيان ، عن السدي ، عن أبي مالك قال : هذه مفصولة أطاعاه في الولد ، «

(١) تفسير الطبري (١٧١/٩) ، تفسير ابن كثير (٢٠/٣) .
(٢) ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره (١٦٣٠/٥) معلقاً .
(٣) ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره (١٦٣٣/٥) معلقاً .
(٣) ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره (١٦٣٣/٥) معلقاً .
(٤) علي بن الحسين بن الجنيد ، أبو الحسن الرازي الحافظ ، عُرفَ بالمالكي ، لجمعه حديث مالك بن أنس ، كان واسع الرحلة ، خبيراً بالرحال والعلل ، قال ابن أبي حاتم: كتبنا عنه وهو صدوق ثقة ، توفي في آخـر سنة (٢٩١) .
(٣) بلحرح والتعديل (٢٩١٢) ، تاريخ الإسلام للذهبي (٢٧٢/٥) . وقد حاء التصريح بكونه هو ( ابن الجنيد ) في تفسير ابن أبي حاتم (٥/١٣٢) .
(٩) لم أهتد إلى معرفته ، وإن كان يُعْلُبُ على ظني أنَّ المراد به هو محمد بن حميد بن حيان الرازي ، لأمور ثلاثة ، الأول : اتحاد الطبقة ، والثاني : أبي حاولت حصر الرواة الذين يروي عنهم ( محمد بن أبي حماد ) بحدا الإسناد في تفسير ابن أبي حاتم فور عنه من الرازي ، والمار إلى بالروان المار ي أول : اتحاد الطبقة ، والثاني : أبي حاولت حصر الرواة الذين يروي عنهم ( محمد بن أبي حمد ) وكل هؤلاء ، وكل هؤلاء ، وكل مؤلوء الإسراد في المار الذي يروي عنهم ( محمد بن أبي حمد ) وحمد ، وكل هؤلاء ، وكل هؤلاء ، وكل هؤلاء ، وراز ، ورافر ، ورافر ، ورافر ، ورافر ، وحمد بن عمد من عرب مار بن الجناد في من ينه المار بن أبي حاتم فوجدهم عشرة ، وأبو زهير ، وسلمة بن الفضل الرازي ، والصباح بن محارب ، وكل هؤلاء ، لمار مؤلاء ، بنا أبي حاتم أبي حارب ، وأبو زهير ، وسلمة بن الفضل الرازي ، والصباح بن محارب ، وكل هؤلاء مؤلاء مؤلاء مؤلاء مؤلاء مؤلاء مؤلاء مؤلاء مؤلاء مؤلاء مؤلوء ، والمار من مؤلوء ، وركل هؤلاء مؤلوء ، والمار من مؤلوء ، وركل هؤلاء مؤلوء ، وربي من منه الرازي ، والصباح بن معارب ، وكل هؤلاء مؤلاء مؤلاء مؤلوء ، وربو مؤلوء ، الفضل الرازي ، والمار مؤلو ، والمار مؤلوء ، وكل هؤلاء مؤلوء ، وركل مؤلوء ، وركل مؤلوء ، ورغلو ، والمار مؤلوء ، وركل مؤلوء ، وركل مؤلوء ، وركل هؤلوء ، وركل مؤلوء ، وركل مؤلوء ، والمار مؤلوء ، والمار مؤلوء ، وركل هؤلوء ، وركل مؤلوء ، والمار مؤلوء ، والمار مؤلوء ، وركل مؤلوء ، وركلوء مؤلوء مؤلوء ، وركل مؤلوء ،

□•••♦<<⊠©≈∎© ٭~~~+ ٨♦۞•> ≈ € € © ≈ © ≈ € ♦ ≈ © ∞ € ♦ ≈ 0 € © ≈ □ 0 ♦ € وقال : هذه لقوم محمد ، أبو مالك يقوله"<sup>(۲)</sup>.

الـــدراســـة التفســيرية :

اشتملت هذه الآثار على ثلاثةٍ مواضع في تفسير الآية :

يروي عنهم محمدُ بن حُميد بن حَيَّانٍ الرازي . والثالث : أنَّ هذا الإسناد من أسانيد الطبري في تفسيره ، وسيأتي برقم (٣٨٠) . (١) مِوْران – بكسر أوله – ابن أبي عمر العطار ، أبو عبد الله الرازي ، صدوق له أوهام ، سيء الحفظ . التقريب (٢) أخرجه ابن أبي حاتِمٍ في تفسيره (٥/١٦٣٥) بإسناد ضعيف حداً ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٣) انظر التفسير رقم (٥٠٥) . (٣) انظر القول المفيد في شرح كتاب التوحيد (٣/٢٧) . (٤) انظر القول المفيد في شرح كتاب التوحيد (٣٦/٣) . (٥) سعيد بن فيرَوز ، أبو البخْرتِيَ ، ابن أبي عمران الطائيُّ مولاهم، الكوفي ، ثقة ثبتْ فيه تشيع قليل كثير الإرسال ، مات سنة (٨٣) . الكاشف (١/٢٤٤) ، تقريب التهذيب (٢٣٨٠) ، تفسير ابن أبي حاتمٍ (٢٦٢٣) . (٢) تفسير مقاتل بن سليمان (١/٢٤٤) ، تفسير الطبري (١٧٢٤) ، تفسير ابن أبي حاتمٍ (٢٦٢٣) . (٢) تفسير مقاتل بن سليمان (١/٢٤٤) ، تفسير الطبري (١٧٤٢) ، تفسير ابن أبي حاتمٍ (٥/١٣٢) .

ثالثاً : الشركاء جمع شريك ، والمراد به هنا إبليس ، وقد فَسَّر أبو مالكِ الشركَ المضاف إلى آدم وحواء عليهما السلام بأنَّه كان شركاً في الطاعة ، لا في العبادة ؛ لأنَّ أحداً لا يشكُّ أنَّهما لم يشركا بالله شركَ كُفْر وعبادة . أما وحْهُ كونه شركاً في الطاعةِ ؛ فلأنَّهما قد أطاعا إبليس في تسميةٍ ولدهما للعمم عبد الحارث()، كما روي ذلكَ عن جمهور المفسرين من الصحابةِ فمن بعدهم ، كسمرة بن جندب ، وعبد الله بن عباس ، وسعيد بن جبير ، ومجاهد ، وعكرمة ، وقتادة ، والسدي ، ومقاتل ب سليمان<sup>(٢)</sup>، وهو اختيار ابن قتيبة ، والطبري ، والزجاج<sup>(٣)</sup>. رابعاً : يؤخذُ من تفسير أبي مالكٍ أنَّ الخبر عن آدم وحواء عليهما السلام ، قد انقضى عند قوله ќ ( ( ഹ⊡⊖← "խഢ• ∞ み ♦↗ ∥ ୷ △☺ @ ಓ ▫ ♦↗ ∥ এ⊠ 🖑 ♥ ⋺ ⊕ 🛛 ⇐ • ખ استُنفت الآتيُّ بعد ذلك خبراً جديداً في تتريه الله جل ثناؤه عما أشركت به العرب ، وذلك في ذلك عن السدى، ومقاتل بن سليمان (٢)، وبه قال ابن قتيبة ، والطبرى (°). وفي هذا التفسير فوائد : الفائدة الأولى : أنَّ هذا التفسرير هو من باب توجيه ما يُتوهم من ظاهره الإشكال ، وسببه توهم & O©♦K + d & D = & O → ♦ d + □ } : قوله تعالى أنَّ الضمير في الفائدة الثانية : أن هذه العبارة المنقولة عن أبي مالكٍ هي إحدى عبارات السلف التي تدل على عنايتهم بجانب الوقف والابتداء ، وهي أنْ يقرأ جزءًا من الآيةِ ، ثُمَّ يُصرِّح بانفصاله في المعنى عن

- (۱) انظر تفسير الطبري (۱۷۸/۹) ، نكت القرآن الدَّالة على البيان في أنواع العلوم والأحكام لمحمد بن علي القصاب
   (۱) انظر تفسير الثعلبي (۲۱۲۶) .
   (۲) تفسير مقاتل بن سليمان (۲۹/۱) ، تفسير الطبري (۱۷۰۹–۱۷۷۸) .
   (۳) تأويل مشكل القرآن لابن قتيبة (صــ٥٩٦) ، تفسير الطبري (۱۷۹۹) ، معاني القرآن للزجاج (۲۹٦٢) .
   (٤) تفسير مقاتل بن سليمان (۲/۱۹) ، تفسير الطبري (۱۷۹۹) .

آخر الآية .

<u>الحدراسة التفسيرية</u> : مادة دَبَرَ تدورُ حولَ أَصْلٍ جُلَّه في قياسٍ واحدٍ ، وهو آخرُ الشيء وخلْفُهُ ، فدابر القوم هو الذي الذي يدبرُهم ، فيكون في أدبارهم وآخرهم<sup>(٢)</sup>. وتفسير ذلك بالأصل هو من التفسير باللازم ؛ لأن القطع والإهلاك إذا ما انتهى لآخر القوم ، فقد حدث الاستئصال والهلاك التام لأصلهم<sup>(٣)</sup>. رُوي ذلك عن السدي ، ومقاتل بن سليمان<sup>(٤)</sup>، وبه قال الفراء<sup>(٥)</sup>.

قو له تعالى : ﴿ ۞𝔅❶♂ ∡■○⇔७♦७ ⇔३०♦ ← □ 𝔅 ♦ ◙ ♦ ⊕ ★ ≣८ ⅔ ∿ □• ∿२२२४० ⇔ ♦ ४ ⊠ ∿२७ ೫ छा• ॾे ← ३९ Щ □ ۞ □𝔅 ♥ ७ ७ छ ७ छ ८ ॎ०४ ी घ छा ८ ⊀ ೫ ۲ 𝔅 II ೫ ⊀ ∿२७४ ७ ⊠ म ॥ ॥ % ७ ४ ॥ • घ ८ १ → ७ ⇔ ๗ ᡣ ◊ ∿ જ ૬ ૯ ೫ ﴾ [ الأنفال ]

٣٣٣ ـ روي عن أبي مالك قوله : ﴿ ٩٢ € ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ الدراسة التفسيرية : مادة رَدَفَ تدورُ حول أصلٍ واحدٍ مُطَّردٍ، يدلُّ على اتِّباع الشيءِ<sup>(٧)</sup>. و﴿ ٩ € ۞ ۞ ۞ ۞ ◊ • ۞ ◊ ٩ بِكَسْرِ الدال: بمعنى رادفين ، أي متتابعين ، بعضُهم على إثْرِ بَعضٍ . يقالُ : رَدِفَهُ وأَرْدَفَهُ : إذا

(١) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (٥/١٦٦٢) بإسناد ضعيف حداً ، تقدم برقم (٢) .
(٢) انظر تفسير الطبري (٢٣١/٧) ، مقاييس اللغة (٢/٤٢٣) .
(٣) انظر المحرر الوجيز (١٤١/١٠) .
(٤) تفسير مقاتل بن سليمان (٢/٢) ، تفسير الطبري (٢٣١/٧) .
(٥) معاني القرآن للفراء (٢/٢) .
(٦) انظر مقاييس اللغة (٢٠/٢) .

جاء بعده<sup>(۱)</sup>. وقد روي هذا التفسير عن ابن عباس ، والضحاك ، وقتادة، ومحمد بن كعب القُرظي، والسدي، وسفيان الثوري ، ومقاتل بن سليمان ، وابن زيد<sup>(۲)</sup>. وبه قال الفراء ، وأبو عبيدة ، والزجاج ، وهو اختيار الطبري<sup>(۳)</sup>. ويؤخذُ من هذا التفسير أن أبا مالكٍ الغفاري كان يقرأ هذا الحرف ♦♦♦€⇔@&=&\/•ح♦ بِكَسْرِ الدال<sup>(٤)</sup>.

ابن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله: ﴿ ٢٠٠ كَاﷺ گَر الله يَّعني : كي"<sup>(٢)</sup>. <u>الـدراسـة التفسيرية</u> : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما ستق<sup>(٣)</sup>.

قوله تعالى : ﴿ ◘♦۩٦٦٠ ٦ ܐ ܟ< ◊۩■◙۩ < ۞ ٢ ♦ ◘■02 ﴿ ٦ ◘ ٢♦ ٦ ٤ ♦ ۩ = > ♦ ◘ ٮಎ এ• ٮڡڡ٢ ◘ ٩ ◙ ۩ • @ ۩ ۞ ۩ ۞ ۞ ♦ ۩ ۞ ♦■♦♦ ٮھ ٨ ٦ ♦ ڡ٠ ٩ < ◄ ◘ ٮ ٢ ڴ & ♦ ٧ ≤ • ₽ ◘ ۩ ◙ ∑ ٢ ♦ . ٩ ◊

- (۱) انظر التفسير رقم (۹٤) .
- (٢) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٦٨٣/٥) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .
  - (۳) انظر التفسير رقم (۸) .

۲۳۲ <u></u> قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حلم ، عن أسباط بن نصرٍ ، عن السدي ، عن أبي مالك في قوله : ﴿ ٢٣٥ • ٤ ﴾ يعني : لم يكن"<sup>(١)</sup>.

الــدراســة التفسـيرية :

﴿ ٢٠٥٦٠ ﴾ في هذه الآيةِ دخلت على الجمْلةِ الفعليةِ ، وهي ظـرفُ للمُسْتَقْبِل ، قد ضُمِّنَتْ معيى الشرطِ (٢). فأمَّا فعلها فهو قوله تعالى ▯◙◼◱⊵◈➔ᇎ杀▸◐ሺ◑♦◻》∶ : ୰୵୶୷୶♦♦∎♦∛⊒∙℩ฃ୶୷ୣୣୣୣ୲୰୰ୢୄ୰ୖୄ୰ୣ୰୲୰୶୲୷୶୲୶୲୶୲ @••@→D+D> & & & & & & & @ @ @ & & & . وأشار أبو مالك بتفسيره هذا إلى أنَّ جواب الشرطِ دعوى كاذِبةٌ ، قيلت جهلاً وعناداً . "وقد بين الله تعالى كذبهم في افترائهم هذا حيث تحدّى جميع العرب بسورة واحدة منه ، كما ذكره تعالى في البقرة بقوله •: «♡&@Q+2+2+&I&+&=□◆@□∩OR@ ☎+-□→≤-+·-[البقرة: ٢٣] ، وفي يونس بقوله الله المعالي المحالي محالي المحالي المح ℤጲϢ℟℅ℰℰℰℋ℁⅏℗♦ΩKℛ℟ℇ⅌¤Ճ℈℟ⅆℴℙ⅋℁Ω℈ℤ℁℩℩ ۱۳: ۵♦۵♦۵♦۵♦۵♦۵ = ﴾ [مود : ١٣] ، وتحدّ اهم به كلّ ه في الطور بقوله ): ₰ᲨᲣॼॻॶॖॖॖॖॗॗॗॗॗॗऄॣढ़ढ़ॳॶॖॾॾॾख़ॶॖॿॻड़ॿॏख़ख़ढ़ॴढ़ॴढ़ ۞⊠⊇⇒⊇+⊒€®®®&⊇&∨∞&) [ الطور : ٣٤ ] . ثم صرّح في سورة بني إسرائيل بعجز ጲଡ଼୷ୠ୰ଊୡ୳ୡ୵℀୷ୠଽୠ୰୵୲୶*ຬ*⋺⊜⋟∶ جميع الخلائق عن الإتيان بمثله في قوله ☎┶◻妾∞▫♦ℑश◻▥⋩◴◼∞♦◣◷▯∉Ջ∿◙୶≻♦◻ሩ▫◈ॐ"୶≿ ☜☎©₰₫ч≈₠≞⊠Უ©⊠⊀⊀∿₷₶₡₡₭₿६८९६५•©♦≞≈₭◘₰९ ₻₡©₰₱५⊀₡Щ₰७∎♦∞•⊑४₵₻⊠೭₡с₻₭₭₠₨€₭₺₷∩₷ы₰₦ 

- (١) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (١٦٨٩/٥) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .
  - (٢) انظر مغنى اللبيب عن كُتُب الأعاريب (صـــ١٢٧) .
    - (٣) أضواء البيان (١٨١/٢) .

- الـــدراســـة التفســيرية :
- تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٣)</sup>.

(١) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٦٨٩/٥) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) . (٢) ذكره ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (١٦٩١/٥) معلقاً . (٣) انظر التفسير رقم (٣) و (١٢) . قوله تعالى : ﴿ ◘♦ڴ♦٨٦ ۩• ٩٨ ٦٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠

## الأنفال ]

الــدراســة التفســيرية :

اشتمل هذا الأثر على تعيين المشار إليهم بالضمير في ثلاثةِ مواضع من هذه الآيةِ :

ويدل غيه سياق الآية ، فقد قال تعالى بعد ذلك : ﴿ ◘♦≏♦ؚڲ۞ ۞♦۞٩۞۞◘۩۞ ◄♦۩۞

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في تفسيره (٢٧٩/٩) بإسناد صحيح ، تقدمت دراسته برقم (١٣) ، وقد توبع يعقوب بن إبراهيم في بعض ألفاظ روايته ، فرواه الطبري (٢٧٩/٩) من طريق عمرو بن عون الواسطي قال أخبرنا هشيمٌ به . كما توبع هُشيمٌ في بعض ألفاظ روايته ، فرواه الطبري (٢٧٩/٩) من طريق عمرو بن عون الواسطي قال أخبرنا هشيمٌ به . كما توبع هُشيمٌ في بعض ألفاظ مدلك ، فوواه سعيد بن منصور (٢١٢/٥) من طريق خالد بن عبد الله ، والطبري في تفسيره (٢٧٩/٩) من طريق عمرو بن عون الواسطي قال أخبرنا هشيمٌ به . كما توبع هُشيمٌ في بعض ألفاظ روايته ، فرواه الطبري (٢٧٩/٩) من طريق عمرو بن عون الواسطي قال أخبرنا هشيمٌ به . كما توبع هُشيمٌ في بعض ألفاظ كذلك ، فوواه سعيد بن منصور (٢١٢/٥) من طريق خالد بن عبد الله ، والطبري في تفسيره (٢٩/٩) من طريق عمران بن عيينة ، كلاهما عن حصين به . وقد ذكر بعضه مُعلقاً ابنُ أبي حاتمٍ في تفسيره (٢٩٩٩) من طريق عمران بن عيينة ، كلاهما عن حصين به . وقد ذكر بعضه مُعلقاً ابنُ أبي حاتمٍ في تفسيره (٢٩٩٩) من طريق عمران بن عيينة ، كلاهما عن حصين به . وقد ذكر بعضه مُعلقاً ابنُ أبي حاتمٍ في تفسيره (٢٩٩٩) من طريق عمران بن عيينة ، كلاهما عن حصين به . وقد ذكر بعضه مُعلقاً ابنُ أبي حاتمٍ في تفسيره (٢٩٩٩) ما من طريق عمران بن عيينة ، كلاهما عن حصين به . وقد ذكر بعضه مُعلقاً ابنُ أبي حاتمٍ في تفسيره (٢٩٩٩)، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٢٠٧٩/٩) لعبد بن حميد وابن جرير .

لح مه@volo & & @y & & @volo & & + & } . وأما ما بين ذلك وهو قوله تعالى : ℤ℁℈ℶ♦ロℤ℁ℳ℩ℽⅆ℈ℰⅆ℗ⅅ℈ℾ℁ℋⅆℷℋℴ℩ℍ⅃ℤⅆ⅃ℴℷℽ℁ℽ⅃℣ @□○⇔ا♦♦\\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$ )، فإنه محل تجاذب بين المفسرين في تعيين المقصود بهم. وسبب ذلك أنَّ السياق العام للآيةِ يدورُ حول مشركي أهل مكة ، وفي هذا الجزء من الآية قد أُسْندَ فعل الاستغفار إلى ضمير الجمع ، مما يوهم عوده في ظاهر اللفظ إلى أولئك المشركين ، وهم ممن لا يُقبل منهم استغفارٌ مع إصرارهم على الكفر ، فكيف إذاً وُصِفوا بالاستغفار ، هذا محل استشكال ، وهو ما يُبررُ كثرة الأقوال في توجيههِ . وما ذكره أبو مالكٍ في التفسير هو من باب توجيه ذلك الإشكال، ووجهه: أنَّ الاستغفار وإن أُسْندَ إلى مجموع أهل مكةَ ، فالمراد به بعضهم وهم المؤمنون منهم ؛ الذين يَصِحُّ منهم الاستغفار ويُقْبَل . ويكون إسنادُ ذلك إليهم من باب جعل ما صدر عن البعض بمترلة الصادر عن الكل<sup>(١)</sup>. ولفظُ الآيةِ محتَمِلٌ لهذا المعنى<sup>(٢)</sup>، وله نظيرٌ في قوله جل ởՀ➔▤◨◙୭♥⊕�◨☎洲◧◙寒▧◙∞∞⇔ጲ◬ㅅ∥๙洲 ∿シ⇒♎》∶ ثناؤ ه &→++♦@⊠CYu@~++ & @#X⇔O⊠©Yu@~++ & II♦⊼ 呕৫➔◪♦ȝ₰◘ํํℋŮ▫◨◪▤৫➔♦◙◷ݑ◙◘●▫▭ഹ糸♦◘ ♦∂⊐∇₢ጷጲ৫∙७₡ ∢∛♎⊠♫໕໕ ∙∙↗⊐∙℩๏♦⊐ ∰⊕∇Щㅅఊጷ♦⊠ঌ ∂⊐Ш↗ё→♎і́←☺◼⇙→▸✍⇔⅊ٌ≀虺∢ў∁♦₢ॡ₡₶৫∙७₶ ً४↗♫∥⋳♪♥○₨♦♦⊐ ᡥロ▪❷☑➔⊐⅊ć∿৫≉ጲ♓ຶՋً≣♦❹ৠণ⊂୰ѷӬݷ♎⊐↗★▸ℑ▸≈ ✐ઝ×✦ℐℴ୵ϟ・⅀ℌℋℌ℗ℾ℧℣ℋ℗⅋ℍ⅌ℙℿ℣ℷℷℬ⅁ℽ℈℀℗ℳ ☎╧┖⋺ॊ¥३♦७∙∞ँँँС∙™╗ѱ҄Ѵ҄҂҄ѽ+ѰҴѰҴ♦ѷ҄ѷҨҨҨҀѺҝ҄ѽѺ ⇔д+€₺৫₡ጲጲጲ☎ѩ⊐к❷⊠▦⊠₫ ๛∽¢ጲд▲∥ѧлѦ€₽₫₫⊙⊙⊙→∙≀๏ ▼♦0⊠لحك&⊕حى@∎∎@\&@©®حمە)``"، ويقويه أيضاً : النظر إلى السياق من ناحيةِ المناسَبةِ بينَ هذين الأمانين المذكورين لأهل مكة ، وألهما أمانان بسببٍ خارجي عنهم ، **فالأمان** الأول : وجود النبي ﷺ بينهم ، والأمان الثابي : هو وجود المسلمين المستغفرين بينهم ... وقد روي هذا التوجيه في تفسير الآيةِ عن عبه الله بن عباس ، وسعيد بن عبد الرحمن بن أبزى (٤)، وعطية العوفي ، والضحاك<sup>(°)</sup>. وبه قال ابن الأنباري<sup>(٢)</sup>، واستحسنه أبو جعفر النحاس<sup>(۱)</sup>. (١) انظر الوسيط في تفسير القرآن المجيد للواحدي (٤٥٧/٢) ، روح المعاني (٢٠٠/٩) ، دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب (صــ (١٤١) . (٢) ينظر في ذلك : تفسير ابن كثير (٥٠/٤) ، محاسن التأويل (٣٣/٤) ، روح المعاني (٢٠٠/٩) ، دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب (صـ ١٤١) .

- (٣) انظر تفسير ابن كثير (٤/٥٠) ، دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب (صـ١٣٩) .
- ٤) سعيد بن عبد الرحمن بن أَنزَى الخُزَاعيُّ مولاهم ، الكوفي ، ثقة . الكاشف (٤٣٩/١) ، تقريب التهذيب
   ٤) .
  - ره) تفسير الطبري (٢٧٨/٩ــ٢٧٩) ، تفسير ابن أبي حاتمٍ (١٦٩٢ـــ١٦٩٣) . (٦) تفسير الوسيط للواحدي (٢٧/٢) .

(۱) معاني القرآن (۳/۱۰۰–۱۰۱) ، الناسخ والمنسوخ في كتاب الله عز وجل (۳۸۳/۲) .
 (۲) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٥/١٧٠٠) بإسناد ضعيف حداً ، تقدم برقم (٢) .
 (۳) انظر التفسير رقم (٤) .

ℂℛ℧ᆠ⊀ ൝ℂ⅌℗ℰ℈ℍ⇔ℴ⅏℮⅁⅃℈ℯℷℷ℆ℰℤ℁⇒ℽ℈⅃℁⅋ ℂ♦⊀℆℧ℰℾ℮⅁ℤℾ℁⅋ ℁ℨ℁℄ℰℽℊ⅁℗℈ℋ ൝ՒKK℻ℽ ℷKℍⅆℾℛℯ℈ⅅⅆ℅ ℄ℛ℁ℋ ⅉℾℹⅈ⅏ℾ]

قوله تعالى : ﴿ 3♦۩♦۩۞؈۩ڝ؇ڝ ڂڝٛ؇ ڝ؇ڝ۞ ح ڲ؇ڝ؊ ٦ 🖉 🖉 🖉 🖉 🖉 🖉 🖉

□♦©&&&&&>\*□ ٢٠٥٢ - ٢٠ ٢٠٩٢ - قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، ثنا أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك في قوله: ﴿ ٢٠٠٠ المَاسَ يعني : خلت"<sup>(٢)</sup>.

8 (20) 留外 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 10 (20) 1

> **الـــدراســة التفســيرية** : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٤)</sup>.

٣٤٣ \_ قال الطبري : "حدثنا محمد بن بشار<sup>(°)</sup>، قال : ثنا عبد الرحمن ، قال : ثنا سفيان ، عن السدي ، عن أبي مالك قال : قال رجل : نورّث أرحامنا من المشركين ، فترلت : (

(١) أخرجه ابن أبي حاتمٍ في تفسيره (١٧١١/٥) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .

- (۲) انظر التفسير رقم (۸) .
- (٣) ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره (٥/١٧١٨) معلقاً .
  - (٤) انظر التفسير رقم (٦٤) .
- (٥) محمد بن بشار بن عثمان العبدي ، البصري ، أبو بكر ، بنهار ، ثقة ، مات سنة (٢٥٢) ، وله بضع وثمانون
   ٣- نة . تقريب التهذيب (٢٥٤٥)

الـــدواســة التفسيرية : اشتمل هذا الأثر التفسيري على حكاية سبب نزول الآية ، واستعمل أبو مالك في ذلك عبارة "فترلت" ، و لم أقف بعد تتبع على من وافقه على ذكر هذا السبب ، فقد أعرض عن ذكره كثيرً من المفسرين ، حتى أنَّ الطبري رحمه الله \_ وهو ممن ذكره \_ لم يَقِفْ عنده كسبب نزول ، وإنما توقف مع بعض ما تضمنه من المعاني . وفي هذا ما يشيرُ إلى أن عبارة الترول التي تضمنها الأثر لا يُراد منها حقيقة الترول ، بل يُراد منها الإشارةُ إلى الحكم الذي تضمنته الآية ، ويُقوي ذلك أن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما لمَّا تَعَرَّض لترول الآية لم يذكر حادثة بعينها ، بل عَبَّر عن ذلك بعبارة تُفيد الحكم الذي أُنزلت الآية لأجله فقال : "نزلت في مواريث مشركي أهل العهد<sup>(۲)</sup>. ولفظُ الولاية في الآية لفظٌ عامٌ<sup>(۲)</sup>، وتفسيرها بالولاية في المــيراث هو أولى ما يدخلُ في هذا السياق ، بقرينة قوله حل ثناؤه بعد ذلك : ف المحمرات هو أولى ما يدخلُ في هذا السياق ، بقرينة قوله حل ثناؤه بعد ذلك : ف المحمرات هو أولى ما يدخلُ في هذا لله ف صاليات الآية لفظ عامٌ<sup>(7)</sup>، وتفسيرها بالولاية في المــيراث هو أولى ما يدخلُ في هذا يحم<sup>ـــــرو</sup> الحمرات الآية الأحلة فقال : "نزلت في مواريث مشركي أهل العهد<sup>(7)</sup>. ي في محمرات الولاية في الآية لفظ عامٌ<sup>(7)</sup>، وتفسيرها بالولاية في المــيراث هو أولى ما يدخلُ في هذا السياق ، بقرينة قوله حل ثناؤه بعد ذلك : ف حمر حمره مــيرات هو أولى ما يدخلُ في هذا مــــــروفي محرات المان مان مالمان والمان المان مان مالمان المان مان مان مان مان المان مان مالمان والن مان مان مان مالمان المان المان المان المان المان المان مان مالمان مان مالمان مان مان مالمان مان مالمان مان مالمان مان مالمان مان مان مالممان مان مالمان مان مالمان مان مالم مان مالمان مالمان

قوله تعالى : ﴿ ◘♦ثال ¤ ۩۞۞۞ ڂ؞؞ / ڂ ڮ۞×♦ ۞ ⊠ ك ك ك ك ح ك ۍ ۲ → ۵ □ × 4 ۞ ۩ ℃ ؟ + ۞ ۩ 0 % @ تا ال ك ك ي € ؟ . [ التوبة]

(١) أخرجه الطبري في تفسيره (١٠/٥٦) بإسناد حسن . وعبد الرحمن هو ابن مهدي ، وقد توبع في روايته ، فرواه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٧٤١) من طريق قبيصة بن عقبة السُوائي ، عن سفيان به . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٢١٧/٢) لابن جرير ، وابن أبي حاتم ، وأبي الشيخ. وهو في تفسير سفيان الثوري المطبوع (صـ١٢٦) بلفظ:
 المنثور (٢١٧/٢) لابن جرير ، وابن أبي حاتم ، وأبي الشيخ. وهو في تفسير سفيان الثوري المطبوع (صـ١٢٢) بلفظ:
 "قال رجلٌ : لنورثنَّ أرحا منا من المشركين ، فترلت ﴿ ٢٩٠ محاله حاله حواله السيوطي في الدر "٢٩٠٥) المن من المشركين ، فترلت ﴿ ٢٩٠ معاله محاله حواله الملبوع (صـ١٢٢) بلفظ:
 "قال رجلٌ : لنورثنَّ أرحا منا من المشركين ، فترلت ﴿ ٣٦٠ محاله حواله حواله حواله الملبوع (صـ١٢٢) بلفظ:
 "كال حواله المركين ، فترلت ﴿ ٣٦٠ محاله حواله حواله حواله حواله الملبوع (صـ٢٢٢) بلفظ:
 "كال حرجلٌ : لنورثنَّ أرحا منا من المشركين ، فترلت ﴿ ٣٦٠ محاله حواله حواله حواله حواله حواله حواله المركين ، فترلت ﴿ ٣٦٥ محاله حواله حواله حواله حواله المردي المواله المردي المحالي حواله المردي في حواله المردي الموالي حواله المردي المواله المردي الموالي المردي المواله المردي المواله المردي في حواله المردي في حواله حواله المردي في معان من المشركين ، فترلت ﴿ ٣٦٥ محاله حواله حواله المردي في تفسيره (٢٠/٢٠) المردي في تفسيره (٢٠/٢٥) .

- (٣) المحرر الوجيز لابن عطية (١٢١/٨) ، العذب النمير من محالس الشنقيطي في التفسير (٥/٢٠٧) .
  - (٤) تفسير الطبري (٦٥/١٠) ، تفسير ابن أبي حاتم (١٧٤١/٥) .
    - (٥) معاني القرآن للفراء (١ /١٩ ٤ــ ٤١٩) .

٤٤٤ ـ روي عن أبي مالك في قوله تعالى : ﴿ ۞۞< <> ◙ ≥ + ۞ ₪ ◘ @ & ® ® # > الأليم : الموجع<sup>(۱)</sup>. <u>الدراسة التفسيرية</u> : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(۲)</sup>.

56 (4 rel ): 《グ◆ 26 (20 × 30 (20 × 4 (3) (20 (20 ) × 4 (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (20 ) (2

٢٤٠ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك ، قوله : (٥٨ ٥٠ ٢٠٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠
 ٢٠٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠
 ٢٠٠٠

- (١) ذكره ابن أبي حاتم في التفسير (١٧٤٩/٦) معلقاً .
   (٢) انظر التفسير رقم (٣) .
   (٣) أخرجه ابن أبي حاتم (١٧٦٥/٦) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .
  - (٤) انظر التفسير رقم (٦٦) .

قوله تعالى : ﴿3♦۞\*8□@حجى ◘ حجك حدك حدك حدك المعالى : ﴿3♦۞ حجاك المحال حجاك حدك المحال حدث المعالي ا

## التوبة ]

٢٤٦ ـ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك ، قوله : (ـدحمهه⇔ه♦••⊠&ه□حه که قال : اختاروا"<sup>(۱)</sup>.

تفسير الاستحباب في الآية بالاختيار هو من قبيل تفسير اللفظ بما يقاربه في المعنى . فإن حقيـــقة الاستحباب هو طلب الشيءِ على وجه الرضا والمحبةِ<sup>(٢)</sup>. وبه فسَّر مقاتل بن سليمان، والطبري<sup>(٣)</sup>.

الدراسة التفسيرية :

قوله تعالى : «□◆এ•∿ಎಐ•\*\*> & ⊀∿ಎಐம⊙◆ & →□®→ ЛЛ®♦®∿9¥ ٭∿ಎ⇔∠× → ⊀∿ಎ∿★ □♦এ•∿ಎಐ•\*\*> & ⊀∿ಎಲ∞□©‡©@♦© ٭∿ಎಐம©⊠⊃ \* ಒಎ∿ \* □◆ಎ∿∿ \* ∿ಎ∿ \* ☎ 0•©∞ഗ⊙ ಎ•□∿ы ⊕&1⊡ம⊡ 0+0 20 & & © © 200•0 & © এ•□∿ё♦ ⊀∿ಎ∿ + এ&⇔×♦ ≣•⊞⊠97□ + ☎ ©70•2 & & © এ•0 ♦ #■ & →40 + ₪ Ш0\*\*0 ₪ ©7+20+2 & @ 270 \* % £

التوبة ]

٢٤٧ ــ روي عن أبي مالك في قوله تعالى : ﴿٩٠٥ه♦۩∎٣٢ ﴾ ٩٤ ﴾ حكم الله الله (٤) الله <sup>(٤)</sup>

٨٤٢ ــ روي عن أبي مالك في قوله تعالى : ﴿۩۩۞۞۞ ۞٦•۩•\$<- ◘٣۞ ۞ كافي : كيف يكذبون (°).

<u>الدراسة التفسيرية</u> : اشتمل التفسيرُ المنقول عن أبي مالكِ على أمرين اثنين : الأول : تفسير القتل باللّعن هو من التفسير بالمعنى ؛ لأن من دعا عليه الله بالقتل والهلاك فقد طرده من رحمته ، وهذا هو معنى اللّعن<sup>(۱)</sup>. وهذا التفسير أيضاً هو من قبيل تفسير اللفظة القرآنية بلفظةٍ قرآنيةٍ أخرى ، فقد حاءت هاتان اللفظتان وفا المنظة قرآنية أخرى ، فقد حاءت هاتان اللفظتان وفا الذين كفروا من أهل الكتاب على وفا النين كفروا من أهل الكتاب على محصّ ما قد قالوا ، ومن أمثلة ذلك قوله جل ثناؤه : في محمد المحمد الحمد محمد الذين كفروا من أهل الكتاب على محمد القوا ، ومن أمثلة ذلك قوله جل ثناؤه : في محمد الذين كفروا من أهل الكتاب على محمد الذين كفروا من أهل الكتاب على محمد الذين كفروا من أهل الكتاب على وقد محمد ما قد قالوا ، ومن أمثلة ذلك قوله جل ثناؤه : في محمد الذين كفروا من أول الكتاب معنى ما قد قالوا ، ومن أمثلة ذلك قوله جل ثناؤه : في محمد الذين كفروا من أهل الكتاب على محمد الذين كفروا من أول الكتاب على محمد الذين كفروا من أول الكتاب على محمد محمد محمد الذين كفروا من أول الكتاب على محمد محمد محمد الذين كفرة أول الفراء ، وابن قتيبة ، والطبري<sup>(۲)</sup>. سقر<sup>(1)</sup>.

- (١) انظر تفسير ابن عطية (٢٩٦/١٦) ، قواعد في التدبر الأمثل لكتاب الله لعبد الرحمن حبنكة الميداني (صـــ٣٤٩) ، تفسير جزء عم لمساعد بن سليمان الطيار (صـــ٥٤) .
  - (٢) تفسير الطبري (١٠/١٣٢) .
  - (٣) معاني القرآن للفراء (٢٠٢/٣) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـــ١٤ه) ، تفسير الطبري (٦٠/٣٠) .
    - (٤) انظر التفسير رقم (٥٢) .
    - (٥) ذكره ابن أبي حاتم في التفسير (١٧٨٩/٦) معلقاً .

**الـــدراســـة التفســيرية** : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(۱)</sup>.

التوبة ]

(١) انظر التفسير رقم (٣) .
 (٢) عمران بن تُحْيَقُ بن أبي عمران الهلالي ، أبو الحسن الكوفي ، أخو سفيان ، صدوق له أوهام ، من الثامنة ٤ .
 تقريب التهذيب (١٦٤)
 (٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٠/٥٥٠ــ١٥٦) بإسنادٍ ضعيفٍ ؛ لضعف سفيان بن وكيع ، وقد ذكره السيوطي في الدر المنثور (٣٤٩/٧) وعزاه للطبري ، ولأبي الشيخ .

الــدراســة التفسيرية : اشتمل هذا التفسير المنقول عن أبي مالكٍ على أمرين اثنين : الأول : كيفية النسيء الذي كانت العرب تفعله في جاهليتها . والثابي : التعبيرُ بترول الآية . فأما تفسير النسىء فقد أخبر أبو مالكٍ أن العرب في جاهليتها، كانت تزيد عدد شــهور السنة، فتجعلها ثلاثةَ عشر شهراً . وكانت تجعل المحرم في الحِلِّ بمتزلة صَفَر ، فَيستَحِــلُّون فيه الحُرُمَات ، وحتى يستقيم عدد الأشهر الذي ذكره أبو مالكٍ ، فلابد ألهم كانوا يسقطون عَدَّ شهر محرم الْمُحَلل ، ثُمَّ يستأنفون العدَّ بعد ذلك ، فيجعلون صفراً محرماً ، ويحرمونه ، ثُمَّ يُسَمُّون ربيعاً الأول صفراً ، وربيعاً الآخر ربيعاً الأول، وهكذا في سائر الشهور . فتجيء السنة من ثلاثة عشر شهراً ، أولها شهــرُ المُحرم المُحلل ، ثم المُحَرَّم الذي هو في الحقيقة صفر ، ثُمَّ بقية السنة كما تقدم ('). رُوي نحو هذا عن مجاهد<sup>(٢)</sup>، وظاهر الآية يُشعِرُ بذلك ، حيث قال الله تعالى \_ في سياق إبطال لح مهالا¢□مه ٨♦¤♦♦♦ ♦۞♦ ♦۞\$®® حك [التوبة : ٣٦]<sup>(٣)</sup>، واستدارة التحريم في الشهور هو مقتضى قول النبي ﷺ: "إنَّ الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السموات والأرض ، السنة اثنا عشر شهراً "(٤). وهذا القول هو احتيار ابن عطية (٥)، ويُحمل هذا القول من أبي مالكِ الغفاريِّ على أنَّهُ من باب التفسير بالمِثال ؛ فإنَّ العربَ في جاهليتها كانت تفْعلُ النَّسيءَ على أحوال مختلِفةِ<sup>(7)</sup>.

**وأما التعبير بترول الآية** ، فقد عبر أبو مالكٍ عن ذلك بقوله : ( فأنزل الله ) ، ومقصودُهُ بذلك فيما يظْهرُ ـــ والله تعالى أعلم ـــ أنَّ هذه الآية نزلت تتحدَّثُ عن هذا الفعل وحكم الله جل ثناؤه فيه ، لا على معنى أنَّ فِعلاً أو حدثاً وقع فترلت الآيةُ بشأنه وقت وقوعه . فالفِعل عادةٌ جاهليةٌ ،

- (۱) انظر المحرر الوجيز (۸/۱۷۰) .
  - (٢) تفسير الطبري (١٠/٥٥٠) .

- (٥) المحرر الوجيز (٨/١٧٥ ، ١٨١) .
- (٦) انظر الكشاف (١٥١/٢) ، فتح الباري (١٧٦/٨) .

أقامت عليها العرب ، حتى أبطلها الإسلام بهذه الآيةِ ، وبقولِ النبي ﷺ وفعله في حجة الوداع ، فجاءت هذه الآية مبينة لحكم الله تعالى في تلك العادات والأفعال المخالفة لشرعه ودينه الحنيف . ويُقَوِّي هذا التوجيه أنَّ هذه العبارة في نزول الآيةِ لم ترد عن أحدٍ من الصحابة ، وإنَّما رُويت عن أبي مالكٍ الغفاري ، وأبي وائلٍ<sup>(١)</sup>، وهما من التابعين . ومن تعرّض لتفسير الآيةِ من الصحابة فمن بعدهم جعل الآيةِ من قبيل المبينة لحكم الله جل ثناؤه .

間のすばし:《 よくよひ買以のメロ水師 米を開図くより参くは ロ◆正义(0・くゅ・) □◆又○つ(200) (20) - 小師 ほんご 10 20 - 20 30 - 20 □◆□□○聞(←○今回へ30 20 20 20 20 20 20 - 20 20 20 20 - 20 20 20 20 - 20 20 20 20 - 20 - 20 20 20 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 -

۲۵۲ \_ قال سعيد بن منصور : "نا سفيان<sup>(٢)</sup> ، عن حصين ، عن أبي مالك ، قال : أولُ شيء نزل من براءة : التي بعد الأربعين : (جدمہ، ۳یکہ، ۲۵گھ ۲۵گھ۔ ۲۵گھ۔ □♦۲۵گ۵۰۰مه۰۶ □♦۷۵گ۵۵گر®€⊐4گھ ۲۵گھ۲۵گھ ۲۵گھ

(١) تفسير الطبري (١٥٤/١٠) . وأبو وائل هو شقيق بن سرَّعة الأَسرَديُّ ، الكوفي ، ثقة ، مخضرم ، من العُلماء العاملين ، مات سنة (٨٢) . الكاشف (٤٨٩/١) ، تُقريب التهذيب (٢٨١٦) .

(٢) سفيانُ هو ابن عيينة بن أبي عمران : ميمون الهلالي ، أبو محمد الكوفي ، ثم المكي ، ثقة حافظ فقيه إمام حجة ، إلا أنه تغير حفظه بأَخَرَة ، وكان ربما دلس لكن عن الثقات ، من رؤوس الطبقة الثامنة ، وكان أثبت الناس في عمرو بن دينار ، مات في رجب سنة (٩٨) ، وله إحدى وتسعون سنة . تقريب التهذيب (٢٤٥١) ، وقد نبه العلائي في كتابه المختلطين (صـــ٥٤) على أن ذلك التغير الذي اعترى سفيان بن عيينة لم يُوجب له ضعفاً ، و لم يحط من مرتبته، بل إنه شكك في ثبوته عنه . ◻♦◫◻ਃ₶₭େଠ∂▯െぷ∿×∽∿© ∞⊠೭ഗ്©∞६ ⊀∿ಎ∿★ ▯ ◑•ฃ๏ഗ⊴െぷ ೫ٍ◙७५๏⋟ ๏୵▮₨₰∿ ©ഗഀே ฃ๛๙๛๖๚⇔ ≈∙<∿ฅ∎☺→◘๗๙»<sup>(())</sup>.

۲۵۲ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا موسى بن أبي موسى الأنصاري ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن بن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك : ﴿ ٠٠٢هـ ٢٥هـ ٢٥هـ ٢٥ هذا"<sup>(٢)</sup>.

<u>الدراسة التفسيرية</u> : اشتمل التفسيرُ الأولُ المنقول عن أبي مالكِ على أمورٍ ثلاثةٍ : الأول : تسمية هذه السورة بسورة براءة . وقد ذكر هذا الاسم أكثر المفسرين من الصحابة والتابعين فمن بعدهم<sup>(٣)</sup>. والثاني : تعيين أول ما نزل من سورة براءة ، وقد روي نحو ذلك عن أبي الضُّحى مسلمٌ بن صبيحٍ ، والشعبي ، ومحاهد<sup>(٤)</sup>. والثالث : فيه عناية السلف بِعَدِّ الآي ، وهذا مأخوذٌ من قول أبي مالك : " التي بعد الأربعين " .

گ@\$\$\$\$\$\$⊗\$\$\$ } ) يعنى : دائماً لا ينقطع"``.

(١) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (٥/١٥) وإسناده صحيحٌ ، وقد توبع سعيد بن منصور في روايته ، فرواه ابن أبي شيبة في المصنف (٢/٢٢) و (٢٨/٨٤) عن ابن عيينة عن حصين به ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٣٨٧/٧) لابن أبي شيبة في كتاب المصاحف .
(٢) أخرجه ابن أبي حاتم (٢/٤٠١) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) . وقد تقدمت دراسة هذا التفسير برقم (٢) أخرجه ابن أبي حاتم (٢/٤٠١) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) . وقد تقدمت دراسة هذا التفسير برقم (٢) أخرجه ابن أبي حاتم (٢/٤٠١) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) . وقد تقدمت دراسة هذا التفسير برقم (٢) أخرجه ابن أبي حاتم (٢/٤٠١) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) . وقد تقدمت دراسة هذا التفسير برقم (٢) أخرجه ابن أبي حاتم (٦/٤٠١) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) . وقد تقدمت دراسة هذا التفسير برقم (٣) انظر كتاب أسماء سور القرآن وفضائلها (صـ٢٠٦-٢٠٧) .
(٣) انظر كتاب أسماء سور القرآن وفضائلها (صـ٢٠٦-٢٠٧) .
(٤) تفسير الطبري (٢/١٦٦٠) ، الإتقان في علوم القرآن (١/٥٨) .
(٥) أخرجه ابن أبي حاتم (٦/١٦٢٦) ، الإتقان في علوم القرآن (١/٥٨) .

**الدراسة التفسيرية** : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(۱)</sup>.

قوله تعالى : ﴿ لَهُ كَلَمُ مَمَ مُلَى مَنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْ 

 ⓐ • ـ ٩ • > ـ ] > ] • 

 ⓐ • ـ ٩ • > ] • 

 ⓐ • . ٩ • 

 ⓐ • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 9 • . 10 • . 9 • . 10 • . 9 • . 10 • . 9 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10 • . 10

عور ابن ابي حام : محدثنا ابو بكر بن ابي موسى، ننا هارون بن حام ، ننا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك في قوله : (○⊠ﷺ℃•\*• □□∧\$©⊠™حول+\$?> يعني : بطلت أعمالهم"<sup>(٢)</sup>. الدراسة التفسيرية :

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٣)</sup>.

- (۱) انظر التفسير رقم (۱۰۹) .
- (٢) أخرجه ابن أبي حاتم (١٧٦٥/٦) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .
  - (٣) انظر التفسير رقم (٦٦) .

٢٥٥ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك ، قوله ٪ : ﴿ ••®™٧ الله الله عني ٪ ه\_ذا"('). الـــدراســـة التفســيرية :

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٢)</sup>.

قوله تعالى : ﴿ لحمَ مُمَ مُ لَي يَمَ مُ اللهِ اللهِ تَعَالَى : ﴿ لَحْمَ مُمَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ©₯₭♦₭√₯₢₺₡₺₽₠€©ыखक़୵℀₩₶₡₡₷₯√₡₣₽₥₽₳Э€©ыखक़৴℀ ᠂◆ᲨᲣ♥ᲫᲔ◻←୭₦₯•᠖ •◆ ഈ⇔ጲ≙ㅅ₡୶৴是♦◘ጲ₱₡₵•₽⊠୭₽₶₽ ♦৫ጲ፻๎๎๛๙・♂ጷํ∠๕๔֎๛๖€♦ฦ⊐к₢≤©⇔०♦₫∙▫⇔₻⇒≏≤©©₥₯к₭ ⊻☺카ጲഢ□ШК☺仧⊠Ѻ♦∇↗ё←●◯≡♦□↗ё∠&;৫֎ጲё+ℋℴ♪♪ £ & & & ] التوبة ] ٢٥٦ ـ قال آدم بن أبي إياس<sup>(٣)</sup>: "نا ورقاء<sup>(٤)</sup>، عن حصين بن عبد الرحمن ، عن أبي مالك في قوله امر : گیک∎۲۲ جمی ۲۵۵۵ ک۰۹۲۲ یک یک یک ×♦ ×۵۵ گو ۲۵ ایک ۵۵ ایک ۲۰ امر رسول الله ﷺ بالصدقة ، فجاء عبد الرحمن بن عوف بقبضة ذهب ، وجاء رجل من الأنصار بصاع من تمر ، فقال المنافقون لعبد الرحمن بن عوف : ما جاء بهذا إلا رياء ، وقالوا للأنصاري : إن كان الله لغنياً عن صاع هذا"(°).

الدراسة التفسيرية : ، ففيه تبيينُ المرادُ ب\_ اشتمل هذا الأثر على تعيين مبهمات الآية 100 ⑥₨४♦×√₯₢₺₡₰₽+←☺ыख୷⋩₩₶₺₡₺₯৵√₡₣₽₥₯₳₽₳₿₿ ج مع@v@@⊠@•@\*\* » » ، وأنَّ المقصود به عبد الرحمن بن عوف ، وأنَّه جاء بقبضةٍ من

لين ، تقريب

> (١) انظر المحرر في أسباب نزول القُرآن (٥٩٢/١). (٢) أخرجه ابن أبي حاتم (١٨٥٩/٦) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) . (٣) انظر التفسير رقم (١٩٦) .

قوله تعالى : ﴿ ٢٥ ﴾ ﴿ ﴿ لَ لَحْظَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى : ﴿ ٢٥ ﴾ ﴿ ٢٥ ﴾ ٢٥ ﴾ ٢٥ ﴾ ٢٥ المحصلا ٢٥ ٥ ﴾ ٢٥ ٥ ﴾ ٢٥ ٥ ﴾ ٢٥ ٥ ﴾ ٢٥ ٥ ﴾ [التوبة] ٢٥٨ ــ روي عن أبي مالك قوله : ﴿ لَحْمَهُ ٢٥ ٥ ﴾ ٢٥ ﴾ ٢٥ ﴾ ١٠ قال : النساء<sup>(١)</sup>. المدراسة التفسيرية :

تفسير الخوالف في الآية بالنساء هو من قبيل التفسير السياقي ؛ وأُطلق عليهن ذلك لكونهن يُخْلُفن الرحال في البيوتِ والمنازِل ، وهذا هو أحد الأصول الثلاثة التي يدور حولها أص ل اللفظ<sup>(٢)</sup>. وقد روي مثل هذا عن ابن عباس ، ومحاهد ، والضحاك ، وعكرمة ، والحسن ، وقتادة ، وشمر بن عطية<sup>(٣)</sup>، والسدي ، ومقاتل بن سليمان ، وابن زيد<sup>(٤)</sup>. وبه قال الفراء، و أبو عبيدة، والزجاج ، وهو اختيار الطبري<sup>(٥)</sup>.

- (١) ذكره ابن أبي حاتم في التفسير (١٨٥٩/٦) معلقاً .
- (٢) قال ابن فارس في مقاييس اللغة (٢١٠/٢) : الخاء واللام والفاء أصول ثلاثة : أحدها أن يجيء شيءٌ بعد شيءٍ يقومُ مقامه ، والثاني خِلاف قُدَّام ، والثالث التغيُّر .
- (٣) شرِّمر بن عطية الأَسَدَيُّ ، الكاهلي ، الكوفي ، صدوق . الكاشف (٤٩٠/١) ، تقريب التهذيب (٢٨٢١) .
  - (٤) تفسير مقاتل بن سليمان (٦٤/٢) ، تفسير الطبري (٢٤١/١٠) ، تفسير ابن أبي حاتم (٦٨٥٩/٦) .
- (٥) معاني القرآن للفراء (٢٤٤٧/١) ، محاز القرآن لأبي عبيدة (٢٦٥/١) ، تفسير الطبري (٢٤١/١٠) ، معاني القرآن للزجاج (٢٥/٢) .

٢٥٩ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبي ، ثنا عبد الله بن عمران، أنبأ يحي بن يمان ، عن سفيان، عن السدي ، عن أبي مالك ، (؟>>><</><></></></

• ٣٦ \_ قال الطبري : "حدثني الحارث ، قال : ثنا عبد العزيز ، قال : ثنا سفيان ، عن السدي ، عن أبي مالك ، في قوله : (٣٥ حص ٢٩ ح عن أبي مالك ، في قوله : (٣٥ حص ٢٩ رسول الله يخط ، فيذكر المنافقين فيعذبهم بلسانه ، قال : وعذاب القبر (٣٠ .

توعد الله حل ثناؤه المنافقين في هذه الآيةِ بأنه سوف يعذبهم مرتين ، وأبهم ذلك العذاب فلم يبينه، وقد حاول أبو مالكِ الغفاري في هذا الأثر إيضاحَ ذلك الإبمام ، وتلمس دلائل الكتاب والسنة في سبيل بيان ذلك ، فوجد أن سياق الآية تضمن ثلاثة أنواعٍ من العذاب ، وهي تلك المرتان اللتان تُوعِّد بها المنافقون ، إضافةً إلى ذلك العذاب العظيم الذي سوف يُردون إليه . فأما العذاب

(١) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٨٧١/٦) بإسنادٍ ضعيفٍ ، لضعف يحيى بن اليمان . وقد توبع عبد الله بن عمران في روايته فرواه الطبري (١٣/١١) من طريق سفيان بن وكيع ، قال ثنا يحيى بن يمان به . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٢/٤ ٥٠) لابن المنذر ، وابن أبي حاتم ، وأبي الشيخ .

(٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٣/١١) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، فيه عبد العزيز بن أبان بن محمد الأموي ، وهو متروك ، تقدم الحديث عن هذا الإسناد برقم (١٥٦) . وعزا السيوطي في الدر المنثور (٥/٥٠٥) قول أبي مالكٍ لأبي الشيخ فقط ، و لم أقف عليه . أما إسناد الطبري هذا ، فقد خولف سفيان فيه إسناداً ومتناً ، فأخرج ابن أبي حاتم في تفسيره (١٨٧١/٦) من طريق أحمد بن محمد بن يحيى بن سعيد القطان، ثنا عمرو العَنْقَزي ، ثنا أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك ، عن ابن عباس ، فجعله من قول ابن عباس ، لكنَّ المتن فيه نكارة .

العظيم فهو عذاب الآخرة بلا خلافٍ بين المتأولين (). وفي هذا دلالة على أن العذابين الأولين يكونان قبل دحول النار . ومن هنا فسرهما أبو مالكٍ بعذاب في الدنيا ، وعذاب في القبر (٢). واختلف قوله في تعيين عذاب الدنيا ، ففسره مرةً بالجوع (٣)، ومرةً بذكر النبي الله للمنافقين وصفاتهم ، وفضحهم على المنبر . فأما تفسير العذاب بالجوع فهو مستفادٌ من سياق القرآن عموماً ، فقد ذكر الله جل ثناؤه أنه عذب به قرية من القرى ، فقال : ﴿ ۞ ♦ ۞ ڰ ♦ ۞ ₩ ٢ ٢ ٢ ٢ ♦ ♦ • 🗵 ♦ ٩ • 🗵 ♦ 6 • 🛯 • 闦ጲ๘٠▤♦৵᠓ᢘ져ⅆ╯Ҵጲℋ∛℅ഺ¤୭⊠¥♦◙ℛ୵Ճ⅀℈ℨⅆ⅏℅Ҩ ●·ZZ⊞ZG♦`\$\$ @\$\$`10\$\<7\$\$ @\$Z\$\@\$\$\$\$ @\$Z\$\~00\$\$\$<00\$\$ @\$Z\$\~00\$\$\$<00\$\$ @\$Z\$\~00\$\$ \$ المنافقين وفضحهم على المنبر . فذلك فيما أحسَبُ \_ والله أعلم \_ أنَّ المرادَ به تلاوة الآيات التي نزلت في شألهم ، وفُضحت أحوالهم ، وذكرت قصصهم . ولعل أعظم هذه السُّور حديثاً عن هذا الشأن هي هذه السورة : سورة التوبة . ويؤحذ من هذا التفسير أن التثنية في ذِكر العذاب في قوله تعالى : هذين العذابين ، بما توصل إليه من دلائل الكتاب والسنة . وتعددت أقواله في التفسير ؛ إذ لا دلالة في الآية قاطعةً بالمراد ، ولا نصاً عن الرسول ﷺ يُعَين المقصود .

(۱) انظر المحرر الوجيز (۲٦٢/۸) .

(٢) رُوي ذلك عن مجاهد ، والحسن ، وقلتة ، وابن جريج ، ومقاتل بن سليمان ، انظر تفسير مقاتل بن سليمان

(٦٨/٢) ، تفسير الطبري (١١/١١ــ ١٥) .

(٣) رُوي نحو ذلك عن مجاهد ، انظر تفسير الطبري (١٤/١١) .

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٢)</sup>.

- (١) ذكره ابن أبي حاتم في التفسير (١٨٧٤/٦) معلقاً ، وقد مضى مسنداً برقم (٤٣) .
  - (٢) انظر التفسير رقم (٤٣) .
     (٣) أخرجه ابن أبي حاتم (١٨٩٤/٦) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .
    - (٤) انظر الصحاح للجوهري (٥/١٨٨٣) .
- (٥) تفسير مقاتل بن سليمان (٢٨٤/١ ، ٣١٧) ، (٣٧/٣ ، ٢٠٣ ، ٣٢٤) .

قوله تعالى : ﴿ ◘♦٦♦ؿ٧٢۞ ٢٠٦٩۞ ٢٩۩۩۩۩۞ ٩٠◘ يخ ٢٠٦ ٨ ٨ ٢ ٢٠٠ ٠٠٠ ↕♠ஂ+௮௷₱₹₣+₵₨णഺ๙ฃ⊜॒ॎ෮෮෧ഺฃ→▦ጲ๙๗져฿ ↕♦⌛Ւଠ♦ឲ୷⊠☺ѷ๙⊡⊍४难◙▰֎๙洲ҡѷҝ҄ѽѽӣӭ∎і♦к ⇔⅊ഺ⅀ℍ℮℈ℋ⅌ℨ⅃ℿ⇔⅌ℷ℅ℙⅆ℗ℿⅆℽℷℌ℄ℯ℮ℰ℆֍ℬℽ℈⅃ 营◆і҇Ҳ҈Ѻ★✐ℨℰℋℋℋℤጲ⅀ℿⅈΩℤ℡ⅆ♦⅀ℳℴℨℿℿ⅋ℋΩ⅃℗₢∙←♦ロ ⇔⅊⅋⅀ℷ℮℗℄ℿ♦ℷℋℰℛ℩℄ℭℴℎ℈ℍ⅀Ωℷ℗℩⅏⅋ⅅ ♦◻➔≏ㅅ∥୶४⊢◻शॆѷ☽▯▨⊁◪◻杀☜◻杀▿♦०≿ು। [ ||〒11] ( 住予予友♪ 0月1020-0306-2 3 ( 任予) \* 206-2 ٢٦٣ \_ قال الطبري : "حدثنا ابن وكيع ، قال: ثنا عبيد الله ، عن إسرائيل ، عن السدي ، عن أبي مالك قال ≈∽∽≿∴∴∞≈÷≿≥□++©■⊟□+™≈r÷ ⊘■≤♦∇♦□ ): #7₽\$\$\$\$@€□→\$\$\$} : هلال بن أمية ، وكعب بن مالك ، ومُرَارة بن ربيعة"('). ۲۶٤ ـ روى عن أبي مالك قوله : ﴿ جَمَعَ مُحَاصَ الله الله عَامَ ٢٦٤ هـ ٢٢٤ ـ حاجة ٢٢٤ الله الله ٢٢٤ الح خلفوا عن التوبة<sup>(٢)</sup>. الــدراســة التفسـيرية : اشتمل هذا القسير المنقول عن أبي مالكٍ على أمرين اثنين :

> (١) أخرجه الطبري في تفسيره (٧٠/١١) بإسنادٍ ضعيفٍ ؛ لضعف سفيان بن وكيع . (٢) ذكره ابن أبي حاتم في التفسير (١٩٠٥/٦) معلقاً .

□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)
□ (1)

٢٦٥ ـ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا ابن أبي موسى ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن بن أبي حماد ، عن أسباط بن نصر ، عن السدي ، عن أبي مالك ، قال : وكل ما في القـرآن
 ٩٠٩ ـ ٢٥٠ ٥ فهو : فهلا ، إلا حرفين في يونس (٩٠٩ ـ ٢٥٠ ٥ الله ٢٠٠ ٥ ) فهو : فهلا ، إلا حرفين في يونس (٩٠٩ ـ ٢٥٠ ٥ ) فهو : فهلا ، إلا حرفين في موسى مالك ، قال : وكل ما قي القـرآن
 ٩٠٩ ـ ٢٥٠ ٥ ) فهو : فهلا ، إلا حرفين في يونس (٩٠٩ ـ ٢٥٠ ٥ ) فهو : فهلا ، إلا حرفين في يونس (٩٠٩ ـ ٢٥٠ ٥ ) فهو : فهلا ، إلا حرفين في يونس (٩٠٩ ـ ٢٥٠ ٥ ) فهو : فهلا ، إلا حرفين في يونس (٩٠٩ ـ ٢٥٠ ٥ ) فهو : فهلا ، إلا حرفين في يونس (٩٠٩ ـ ٢٥٠ ٥ ) فهو : فهلا ، إلا حرفين في يونس (٩٠٩ ـ ٢٥٠ ٥ ) فهو : فهلا ، إلا حرفين في يونس (٩٠٩ ـ ٢٥٠ ٥ ) فهو : فهلا ، إلا حرفين في يونس (٩٠٩ ـ ٢٥٠ ٥ ) فهو : فهلا ، إلا حرفين في يونس (٩٠٩ ـ ٢٥٠ ٥ ) فهو : فهلا ، إلا حرفين في يونس (٩٠٩ ـ ٢٥٠ ٥ ) فهو : فهلا ، إلا حرفين في يونس (٩٠٩ ـ ٢٥٠ ٥ ) فهو : فهلا ، إلا حرفين في يونس (٩٠٩ ـ ٢٥٠ ٥ ) فهو : فهلا ، إلا حرفين في يونس (٩٠٩ ـ ٢٥٠ ٥ ) فهو : فهلا ، إلا حرفين في يونس (٩٠٩ ـ ٢٥٠ ٥ ) فهو : فهلا ، إلا حرفين في يونس (٩٠٩ ـ ٢٥٠ ٥ ) فهو • ٢٠ ٥ ) فهو • ٢٠ ٥ ) فهو • : فهلا ، إلا حرفين في يونس (٩٠٩ ـ ٢٥٠ ٥ ) فهو • ٢٠ ٥ ) فهو

- (۱) مُجَمِّع بن جارية بن عامر الأنصاري الأوسي، المدني ، صحابي ، وهو أحد من جمع القرآن على عهد رسول الله
   ﷺ إلا شيئا يسيرا منه . مات في خلافة معاوية . الكاشف (٢٤٢/٢) ، تقريب التهذيب (٦٤٨٧) .
- (٢) تفسير مقاتل بن سليمان (٧٦/٢) ، تفسير الطبري (١١/٣٩ـــ٧١) ، الدر المنثور (٧٨/٢هـــ٥٦٩ ، ٥٧٨) .
  - (٣) تفسير الطبري (٢٦/١١). (٣) .
    - (٤) تفسير الطبري (٦٩/١١) .
  - (٥) أخرجه ابن أبي حاتم (١٩١٠/٦) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدمت دراسته برقم (٢) ، وذكره بمذا اللفظ أيضاً السيوطي في الدر الخثور (٧٠٧/٧) وعزاه لابن أبي حاتم فقط .

الــدراســة التفسيرية :

اشتمل هذا التفسير على بيان المعنى الكُلِّي لــ ( لولا ) في القرآن ، ثُمَّ استثنى من ذلك بعض المواضع كما في هذا السياق . **ويمكن دراسة هذا الأثر على النحو التالى** : **أولاً : تحقيق متن الأثر** . فقد ورد في مواضِعَ متفرقةٍ ، بلفظٍ مُخْتَلِفٍ ، على النحو التالي : اللفظ الأول : "وكل ما في القرآن (□•□□□□◊•◊ ) فهو : فهلا ، إلا حرفين في يونس ќџݙ↗Еѷҏӣӣѯ∙ѽҴҨ҉҂ӈ҄Ҁ҄⊐҄҄Ҁ҄Ҩ→Ӭӄѵѽ҂҄ӾҴҨ҉∜ҿ҄҄ҲѽӏҨѽ҅・∙ӣ⊐∎ҏ҄ҹӭ [هود : ١١٦] ".

اللفظ الثابي : "كل ما في القرآن (□•◘■□¬◊•◊ ) فهو : فهلا ، إلا حرفين : في يونس . فقوله : كانت قرية آمنت الصافات : ١٤٣ ] >0\$ @•\$\$\$ •ו » [الصافات : ١٤٣] يقول : فما كان من القرون من قبلكم"(1).

ويمكن أن يُجْمَع بين هذين اللفظين ، بأنْ يُقال : إنَّ أبا مالكٍ ذكر بمذا الإسناد كُلَّيَّةً تفسيرية ، تُفِيْدُ أنَّ معنى <=•◘=◘⁄>+\* > حيث وردت في القرآن : فهلا ، ثُمَّ استثنى من ذلك ثلاثَ آياتٍ ، تكونُ فلولا فيها بمعنى النفي . منها آيتان وردت في قصة يونس ، آيةُ يونس ، وآيةُ الصافات ، وهذا معنى قول أبي مالكٍ " إلا حرفين في يونس " . والآيةُ الثالثةُ هي قوله تعالى في سورة هود : ќџ୶ℤℤ⊒ℤℤ҂⅃⅃⅀⅀ℐΩ⊐∇Չ→ℑ℆℩֎ℋ℁ℋ⅀⅀Åℨ⅃ℤⅆℙ℩+ℤ⅃≡⊒℩℩℣ . ويدُلَّ لصحةِ هذا الجَمْع أنَّ اللفظ الثاني اشتمل على استِثناء آيتين من الكليةِ التفسيريةِ التي ساقها ، ثُمَّ فَسَّر الآيةَ الثانية فقال : "وقوله : (□•⊡∎∎∽•♥ ◘□۞\*○♦ ۞ ۞ ≫≥€0♦ \$ ﴿♦×√५+छ○☎०⋲☺ы७৫৴头 [الصافات : ١٤٣] يقول : فما كان من القرون من قبلكم " ، وهذا التفسير هو تفسيرٌ لآيةِ هود ،

المتى ذُكِرتْ في اللفظ الأول .

ثانياً : أصل ( لولا ) في الكلام تدور حول معنيين :

<sup>(</sup>١) يأتي بإذنِ الله برقم (٣٢٤) . وقد ذكره بهذا اللفظ ـــ لكن بدون تفسير الآيةِ الثانية المُسْتثناة ـــ السيوطي في الإتقان (١/٧٥٥) ، وكذا ذكره في معترك الأقران (٢٩٨/٢) .

**المعنى الأول** : الدلالة على منع أمرٍ لوجود غيره . **والثاين** : التحضيضُ ، وهو طلب الفعل بِحَتْ، فإن كان الفعل في الماضي فذلك متضمن معنى التوبيخ والتنديم ، وهو الأكثر في استعمالها<sup>(١)</sup> . **ثالثاً** : من خلال الكلية التي ساقها أبو مالك ، والأمثلة التي استثناها ، يظهر والله أعلم أن مـرادهُ ( لولا ) المقترنة بالفاء<sup>(٢)</sup> . وقد جاءت كلمة ( فلولا ) المقترنة بالفاء في القرآن الكربم ، في ثلاثة عشر موضعا<sup>ً(٣)</sup>.

هر ما باب التفسير بألفاظ متقاربة ، والمقصود من الكل الترغيب والتحضيض<sup>(٤)</sup>. وبه قال الفراء ، وأبو عبيدة ، وابن قتيبة ، وهو اختيار الطبري<sup>(٥)</sup>.

خامساً : دراسة الآيات المستثناة :

وقتادة ، ومقاتل بن سليمان<sup>(١)</sup>. وهو اختيار الفراء ، والطبري<sup>(٢)</sup>.

هذه الآية رُوي عن أبي مالكٍ في تفسيره قولان ، ففي سياق هذه الكُلية التفسيرية التي معنا ، فسَّر ♦ ◘•◘■◘◊•• ♦ بالنفي ، وقال : " فما كان من القرون من قبلكم " . ويأتي أنَّه فسَّر هذا اللفظ بقوله :

" ( ◘• 🖬 🖬 🗆 🖓 ♦ ● ) قال : فهلا " ( ٤) .

**فأمّا تفسيرُ فلولا هنا بالنفي** فقد روي ذلك عن قتادة، ومقاتل بن سليمان<sup>(°)</sup>، وبه قال الفراء<sup>(۲)</sup>. الفراء<sup>(۲)</sup>. وأمَّا تفسيرها بملا ، فقد قال به أبو عبيدة ، وابن قتيبة<sup>(۷)</sup>. **وهذان القولان بمعنىً واحلٍ واحلٍ** ، كما مَرَّ معنا ، فلولا هنا بمعنى التحضيضِ المُضَمَّنِ معنى التوبيخ ، فمن فسَّرها بملا فقد فسَّر اللفظ بما يقاربُهُ في المعنى ، ومن فسَّرها بالنفي ، فقد فسَّر بلازم اللفظ ؛ لأنَّ التوبيخ يقتضي

- (۱) تفسير مقاتل بن سليمان (۱۰٤/۲\_١٠٥) ، فسير الطبري (۱۹٧/۱۱) .
  - (٢) معاني القرآن للفراء (٤٧٩/١) ، تفسير الطبري (١٩٦/١١) .
  - (٣) انظر كتاب العين (٨/ ٣٥١) ، تأويل مشكل القرآن (صــ ٤١٥) .
    - (٤) يأتي هذا القول برقم (٢٨٩) .
  - (٥) تفسير مقاتل بن سليمان (١٣٥/٢) ، تفسير الطبري (١٦٢/١٢) .
    - (٦) معاني القرآن للفراء (٣٠/٢) .
  - (٧) مجاز القرآن (٣٠٠/١) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـــ٢١٠) .

عدم الوقوع . لذا قال الواحدي : "ومعنى لولا هاهنا نفي عند المفسرين"<sup>(١)</sup>. وهو اختيار الطبري ، فقد فَسَّر فلولا أولاً بهــــلا ، ثُمَّ بين أنَّها في هذا السياقِ بمعنى النَّفي<sup>(٢)</sup>.

قوله تعالى : ﴿ حُصَمُ ۞ أَ مَع & ۩ مَصَات الله مَعالى : ﴿ حُمَى الله الله مَعالى : ﴿ حُمَى الله مَعَالَى : ﴿ حُمَ الله مَعَالَى : ﴿ حُمَ

٢٦٦ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا موسى بن أبي موسى الخطمي ، ثنا هـ ارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن بن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك ﴿ ﷺ ۞ ◙ ۞ ﴾ يعني : هذه"<sup>(٣)</sup>.

> **الـــدراســة التفسـيرية** : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(۱)</sup>.

الدراسة التفسيرية : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سيق<sup>(٣)</sup>.

৺৶Ⅱ ⋳•ಔୖୖୖୖୠୖୖ୕ୖୗ୕ୖୖ୕ୖୠୖଈ୶୕ୖଡ଼୕ୖ୕ୖଡ଼୷ଽୖଡ଼୕ୖ୕ୖ୰ୠ୷୕ୖ୕ୖ୶ଽୖୖ୴ୖୄ୰୰୷ୖୖୠଽ ୣ୕ୖୗ୕୕ଢ଼ୖ୵୷୷୶୶୰ୖୖଢ଼ୄୖୄ୰ୄୖୖ୰୰୰୷ଡ଼ୖ୵ଽୢୖଡ଼୵ୠୄୖ୷୷ୖଢ଼୕ୖୖୖ୴ୠ ୶ୢୢ୰ଡ଼୵୳ୢ୳ୢୖୢ୰ୠୠ୕୵୴ୖ୷ୖୖୖୖୢୄୢ୲ୗଢ଼୕ୖୖୖ୰ଡ଼ୢ୰ୖୢୖଡ଼ୢ୰ୢୖୠୢ୰୷ୢୖଢ଼୕ୖୖୠୢଽୖୄୢୄୢୄୢୄୢୄୢୖ୶ୢ ୷୷୶୶୰୲୲୳୳ୠ୶ୡ୷୶୷୷ଡ଼୲୰ଡ଼ୖୠୖୠୢୖୡୢ୰୵ଽୡୣୄୠୢୖଡ଼ୢ୶ୢୖ୶ୢୗ

> **الــدراســة التفسـيرية** : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(°)</sup>.

- (١) انظر التفسير رقم (٢٩) . (٢) أخرجه ابن أبي حاتم (١٩٢٩/٦) ، بإسنادٍ ضعيفٍ جداً تقدم برقم (٢) . (٣) انظر التفسير رقم (١١) . (٤) أخرجه ابن أبي حاتم (١٩٣٣/٦) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً تقدم برقم (٢) .
  - (٥) انظر التفسير رقم (٧٣) .

٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩
٢٩</li

الـــدراســـة التفســيرية :

**□**□♥◊♦**□**®₩\$ ٦€ ٦٤، ٢٩@٢٩ فهم أصحاب النار يعذبون فيها"<sup>(١)</sup>.

الدراسة التفسيرية : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٢)</sup>.

٢٧٦ ـ روي عن أبي مالك قال : الريب ، يعنى : الشك<sup>(٣)</sup>.

اللدراسة التفسيرية :

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٤)</sup>.

- (١) أخرجه ابن أبي حاتم (١٩٤٧/٦) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .
  - (۲) انظر التفسير رقم (۱۰) .
  - (٣) ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره معلقاً (١٩٥٢/٦) .
    - (٤) انظر التفسير رقم (١) .

الدراسة التفسيرية :

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(۲)</sup>.

۲۷۳ ـ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو سعيد الأشج، ثنا عبيد الله بن موسى ، ثنا إسرائيل ، عن السدي ، عن أبي مالك (×۵۵ ـ ۲۹۹۵،۱۳۲ السحی ۹۵ )، قال : سفینة نوح حُمِل فیها من كل زوجين اثنين"<sup>(۳)</sup>.

الــدراســة التفسيرية :

اشتمل هذا الأثر التفسيري على أمرين اثنين :

الأول : تفسير الفلك بالسفينة ، وقد تقدم بيانه ().

الثاني : ذَكرَ أبو مالكِ وصفاً قُرآنياً ارتبط بسفينةِ نوح عليه السلام ، وهو أنَّها سفينةٌ مشْحونةٌ ؛ بما حُمِلَ فيها من كـل زوجين اثنين ، وهو مأخـوذٌ من ق وله تعالى : (○⊠©⊐?? & @@0+& II△≙^< @ □\$©\$0+\$ @ □\$©\$0+\$ @€II® @ @0=\$ & GII® \$\& \$\\ & A&\&\& 0 \$\\ & A&\&\& 0 \$\\

- (١) أخرجه ابن أبي حاتم (١٩٦٦/٦) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .
  - (۲) انظر التفسير رقم (۲۹) .
  - (٣) أخرجه ابن أبي حاتم (١٩٧١/٦) بإسنادٍ حسنٍ ، تقدم برقم (٣٠) .
    - (٤) انظر التفسير رقم (٣٠) .

- (١) في الأصل ( عبد الله ) وهو تصحيفٌ ، وهذا الإسناد من أسانيد الطبري المتكررة . (٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧٨/١١) بإسنادٍ ضعيف ؛ لضعف سفيان بن وكيع، وذكرةُ ابن أبي حاتِمٍ في تفسيره (١٩٧٧/٦) معلقاً .
  - - (٤) انظر تفسير الطبري (١٨٠/١١) .

قوله تعالى : ﴿ الله م المصرف ( \* & کھک کھک کہ کھی ک × ♦ ۲۰۰ @ ۵۰ \* = 0 + 2 × 5 × 50 کے کہ کے کہ کی کہ اکثر 20 کی 20 کے 10 کی 20 کی 20 کے 20 کی 20 کے 20 کی 20 کے 20 کی 20 کی 20 کی 20 کی 20 کی گ♦ کہ کی 0 & 0 & 0 کی 20 کی [• کہ 4 کی 20 کی

٢٧٦ \_ قال ابن أبي حاتمٍ : "حدثنا موسى بن أبي موسى الخطمي ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن بن أبي حماد ، عن أسباطٍ ، عن السدي ، عن أبي مالك ﴿ □♦0⊠ﷺ٩% كايعني : بطل"<sup>(۱)</sup>.

(١) أخرجه ابن أبي حاتم (١٩٨٧/٦) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم ( ٢ ) ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور

- (٧٠٧/٧) لابن أبي حاتم فقط .
  - (۲) انظر التفسير رقم (۲٦٥) .

**الــدراســة التفسـيرية** : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٢)</sup>.

۲۷۹ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، ثنا أسباطٌ ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : (-۰۵۰هـ) حصصت المعني : الأشراف من قومه"<sup>(۱)</sup>.
الدراسة التفسيرية :

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق (٤).

- (١) أخرجه ابن أبي حاتم (٢٠٢٢/٦) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً تقدم برقم (٢) .
  - (۲) انظر التفسير رقم (۲۱۰) .
- (٣) أخرجه ابن أبي حاتم (٢٠٢٨/٦) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً تقدم برقم (٢) .
  - (٤) انظر التفسير رقم (١٥٩) .

قوله تعالى : ﴿يَرِيهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ تعالى : ﴿يَرِيهُ اللَّهُ اللَّ

⇒□○𝔅€𝔅□<</li>
>□
𝔅
𝔅

قوله تعالى: ﴿ ۵۰ ۲۵۵۰ ٭ ۵ ٦ ۵ ♦ ۵ ◘ ♦ ۵ ۲ ◘ ۵ € ۵ ۲ ۲ ۲ ♦ ◘ □ ۶ ۵ ۲ ۶ ← □ ♦ ◘ □ ᠅ ♦ ۲۵۲ ۸ ۲ ← □ ۵۶ ۲ □ ♦ ۵ ۵ 0 0 ۲ € 50 ۲ ۵ ۵ ۵ ۵ 0 2 ° ۲۵ ☎ ۵ ۵ ୩۰ ۵ ۵ ۵ ۲ ۶ ۵۰ ♦ ۵ ۲ ♦ ۸ ۲ ۸ ۴ ۶ ۴ ۵ **۵ ۲** ۶ ۴ 8 ۶ € ۴ ۲ ۶ ۴ [هود]

الـــدراســـة التفســيرية :

(١) أخرجه ابن أبي حاتم (٢/٦ ٢٠) بإسنادٍ ضعيفٍ حداً ، تقدم برقم (٢) . وما بين القوسين مثبت من تفسير سورة هود من تفسير ابن أبي حاتم بتحقيق وليد حسن العاني ، رسالة ماجستير ، جامعة أم القرى ، (صــ٢٧٣) رقم الأثر
 (٤٧٤) ، وهو الموافق لما مضى من التفسير برقم (٥٠) ، بينما في التفسير المطبوع بتحقيق أسعد الطيب ( بيوتهم ) .
 (٢) ذكره ابن أبي حاتم في التفسير معلقاً (٢٠٥٣/٦) .
 (٣) انظر التفسير رقم (٥٠) و (٢٠٥) .
 (٣) انظر التفسير رقم (٥٠) و (٢٠٥) .
 (٣) منظر التفسير معاتم (٢٠٥٢) .
 (٣) منظر التفسير رقم (٥٠) و (٢٠٥) .
 (٣) منظر التفسير (٢٠٥٢/٦) .
 (٣) منظر التفسير معاتم (٢/٥ ٢٠٢) .

تفسيرُ البَعْلِ في هذا الموضع بالزوج ، هو من قبيل التفســير الســياقي ، "وسُـــمِّيَ بذلك لأنه قَيِّمُ أمرها"<sup>(1)</sup>، وبه قال يحيى بن سلاَّم ، والطبري<sup>(٢)</sup>.

بېرې کې پې بې چې مرحم . محمد شهن بن [. کر] معمد توي معمد کري می می د. عبد الرحمن بن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك ﴿ ٢٥هـ ٥٠٠ ٢٠٠ ٢٠ المنكر "(٤). المنكر "(٤).

الدراسة التفسيرية :

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٢)</sup>.

قوله تعالى : ﴿٩٠٤؈٧ۜ۞۞٧۞۞ ڴ؇٦٦ ۩۞۞۞ڲ؇ٮۿ؇٦؇ ٭ ٮڡ۩۩۞<96؟۩۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞ ٩٠ٮڡ؇×٢٩ڮ ٦♦٥۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞ ٨٨٢ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن

ابن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك في قوله : ﴿ ◘◘۞۞\$ *مح∞*٣» ﴾ يعني : أحاديث"<sup>(٣)</sup>.

**الدراسة التفسيرية** : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٤)</sup>.

(١) أخرجه ابن أبي حاتم (٢٠٧٢/٦) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً تقدم برقم (٢) .

- (٢) انظر التفسير رقم (٢١) .
- (٣) أخرجه ابن أبي حاتم (٢٠٨٢/٦) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً تقدم برقم (٢) .
  - (٤) انظر التفسير رقم (٧٤) .

٢٨٩ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حاتم : فهلا"(').

الــدراســة التفســيرية :

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٢)</sup>.

## 

٢٩٠ \_ قال الطبري : "حدثنا ابن وكيع ، قال : ثنا [عبيد الله]<sup>(٣)</sup>، عن إسرائيل ، عن السدي ، عن أبي مالك في قوله : (٣٤ ٢٢ ٢٢ ٢٢ ٢٢ ٢٢ ٢٢ ٢٢ ٢٢ ٢٢
 ٥ إنما سموا الجنَّة ألهم كانوا على الجنان ، والملائكة كلهم جنة<sup>(1)</sup>.
 ٩ إنما سموا الجنَّة ألهم كانوا على الجنان ، والملائكة كلهم جنة<sup>(1)</sup>.
 ١ الدراسة التفسيرية :
 ١ الثمل هذا التفسير على عدَّة أمور وهي :
 ١ الأول : أنَّ المراد بالجنِّة في هذا السياق هُمُ الجنُّ .

**الثابي** : تعليل تسمية الجِنِّ بهذا الاسم ؛ لأنَّهم كانوا خُ زَّاناً على الجِنَان . والذي يظْهرُ واللهُ أعلم أنَّ أبا مالكٍ عِنْدَ ذِكْرِهِ لهذه العِلَّة ، كان مُسْتَحْضِراً لأصل معنى لفظ الجِنِّ ، وأنَّهم إنَّما سُمُّوا

بذلك لاستتارِهم عن أعين الخَلق <sup>(۱)</sup>، بقرينةِ قولِهِ : "والملائكة كلهم جنَّةً" ، ومن المعْلُوم اتفاقاً أنَّ الملائكة ليسوا كُلُّهم حُرَّانا على الجِنان . وهذهِ العِلَّة المَنْكُورةُ في الأثر عِلَّة غيبيةٌ مأحوذةٌ من أحْبارِ بني إسْرائيل ، مِثْلُها يُذْكَرُ على سبيلِ الرواية والتحديثِ عن بني إسْرائيل ، إذ ليس في نصوص الكتاب والسُنَّة ما يقْطَعُ بكذب هذا الخَبَر أو رده . الثالث : يُطْلَق على الملائكة اسمُ الجِنِّ ؛ لأنَّهُم احتنَّوا عن الأبصار فلم يُروا<sup>(٢)</sup>. المالة فيها خلاف كل أن أبا مالكٍ كان يرى أن إبليس من الملائكة ، والجن ذريته<sup>(٣)</sup>. وهذه المسألةُ فيها خلاف كبيرٌ بَيْنَ أهل التأويل ، وقد جمع شريخ الإسلام ابن تيمية بين تلك الأقوال فقال : "والتحقيق أنَّه – أي إبليس – كان منهم باعتبار صورتِهِ ، وليس منهم باعتبار أصرْلهِ ، ولا باعتبار مثالِهِ<sup>(١)</sup>. وزاد ذلك إيضاحاً ابنُ القيم فقال : " الصواب التفصيلُ في هذه المسألة ، وأنَّ القولين في الحقيقة قـولٌ واحدٌ ، فإنَّ إبليس كان مع الملائكةِ في منهم باعتبار أصرْلهِ ، يمادتِهِ وأصرْلهِ . كان أصنُلهُ من نار ، وأصنُ الملائكةِ من نور ، فالنَّافي كون منهم منهم منهم باعتبار أصرْلهِ ، وأنَ القولين في الحقيقة قـولٌ واحدٌ ، فإنَّ إبليس كان مع الملائكةِ في صورتِهِ ، وليس منهم ما منام الجُنْكَ ، لما يتواردا على مَحَلٍ واحدٌ ، فإنَّ إليت كان منه ما يون من من الملائكةِ في من منهم باعتبار أصرْلهِ ، لما يتواردا على مَحَلٍ واحِدٌ من ار ، وأصنُ الملائكةِ من نور ، فالنَّافي كونُهُ من الملائكةِ ، والمُنْبِتُ ،

٢٩١ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : ﴿ ٢٩٣هـ ٢٥ ﴾ يعني : هذه"<sup>(٦)</sup>.

> **الـــدراســـة التفســيرية** : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(۱)</sup>.

(١) مقاييس اللغة (١/١١ ٤ـــ٢٢٢) . (٢) تفسير الطبري (١٦٨/١٢) و (٢٩٧/١) . (٣) انظر تفسير الطبري (١٦٨/١٢) . (٤) مجموع فتاوى ابن تيمية (٤/٣٤٦) . (٥) انظر محاسن التأويل (٢٧٨/٢) ، عالم الجن في ضوء الكتاب والسنة (صـــ٤٨٤) . (٦) أخرجه ابن أبي حاتم (٢/٩٩/٧) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) . 

 5
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (

٢٩٢ ـ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، عن أسباطٍ ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : ﴿ □♦۞ ⊠®⊠® ۞ ۞ ﷺ ] ، ، يعني : هكذا"<sup>(٢)</sup>.

الـــدراســـة التفســيرية :

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٣)</sup>.

الـــدراســـة التفســيرية :

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(°)</sup>.

قوله تعالى : ﴿ڴ؇ٮۿ ڝ؇ڂؽﷺ﴾®>□\C\$< ڴ&II ®>□`\$</br>

□
□

□

□

□

□

0

□

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0
</td

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٤)</sup>.

- ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره (٢١٤٦/٧) معلقاً .
  - (۲) انظر التفسير رقم (۱٤٤) .
- (٣) أخرجه ابن أبي حاتم (٢١٥٣/٧) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .
  - (٤) انظر التفسير رقم (٨) .

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق (٤).

(١) أخرجه ابن أبي حاتم (٢١٧٥/٢) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .
 (٢) انظر التفسير رقم (٧٣) .
 (٣) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٢/٨ ٢٢٠٢) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .
 (٤) انظر التفسير رقم (٢٩) و (٢٤) .

الــدراســة التفســيرية :

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٢)</sup>.

قوله تعالى : ﴿◘♦۞◘○⇔۞♦♦♦♦ي ٧ ۞ ◘<◘۞۞ ⊠

☜𝔅ँ∿𝔅∿∿∿∞೨೦೦୭‴ನಿ⊚घ⊐𝔅д⋅ã∿ౙ∙ ⊀∿∞೮৫∙⊠೦‡୬♦⊐𝔇 □♦≙∢©६ ೫घ⊑≡ँ६१ ๕𝔅І д₊ãषघ𝔅๙𝔅б∪ ⊀∿∞೮೮೮೮५€Е∎೨ँ♦< ≝ □♦೮𝔅Ც□ ७♦☜ ≝⊠ ∿+೭८□ ๕♦⇔৫⊞𝔇೨♦□= ෨ъ𝔅ЕЭ□∿⊐∀೫=೮∰ ٦♦೫∎೮≣ →<ಅ৫%৫√४४५ ☎ □♦೮๙Ც□ ७♦€೫\*೧๙ ಮ+♦♦೮𝔇೭®→ ⊀∿∞೮४€𝔇€+೩ಎ೮೪ ५೨೨ ५೮% ) [ ५ ಒ]

٢٩٩ ـ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا موسى بن أبي موسى ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : (الا⊠ه∎ الله ) يعني : مضت"<sup>(٣)</sup>.

الـــدراســـة التفســيرية :

(۱) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (۲۲۲۲/۷) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (۲) .
 (۲) انظر التفسير رقم (۱۰) .
 (۳) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (۲۲۳۳/۷) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (۲) .

اللدراسة التفسيرية :

هذا التفسير من أبي مالكٍ رحمه الله هو من قبيل توجيه ما يُتوهم من ظاهره الإشكال ، وذلك أنه استشكل معنى نقصان الأرض ، وكيفيته<sup>(٣)</sup>. مما دفعه لتوجيه ذلك وتفسيره ، ففسر النقصان \_ في هذا السياق \_ بالخراب ، وهو نقصانٌ للعمران ، وفسر أطراف الأرض بنواحيها . وضرب مثالاً لذلك بالقرية التي تخربُ ناحيةٌ منها ، والمعنى : "أو لم ير المشركون من أهل مكة أنا نأتي الأرض فنُحربها ، أو لا يخافون أن نفعل بهم وبأرضهم مثل ذلك فنهلكهم ، ونخرب أرضهم"<sup>(1)</sup>. ولفظ الآيةِ محتمِلٌ لهذا المعنى ولغيره<sup>(٥)</sup>. روي هذا المعنى عن عبد الله بن عباس ، ومحاهد ، وعكرمة <sup>(1)</sup>. وهو مأخوذٌ من سياق الآيات التي تحدثت عن هـلك القـرى وخرابها بعد نُزول العـذاب . ومن ذلك قوله حل ثناؤه

(۱) انظر التفسير رقم (٤) .

(٢) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (٤٤٢/٥) بإسنادٍ صحيحٍ تقدمت دراسته برقم (٢٢) . وقد ذكره السيوطي في الدر المنثور (٤٨١/٨) وعزاه لسعيد بن منصور ، وابن المنذر .

(٣) وقد ورد هذا الاستشكال في بعض آثار السلف ، ولأجل ذلك تنوعت الأقوال في توجيه الآية . فمِن ذلك ما رُوي من قول ابن عباس : "إنما تنقص الأنفس والثمرات، وأما الأرض فلا تنقص" . وعن عكرمة قال : "هو الموت ، لو كانت الأرض تنقص ، لم نجد مكاناً نجلس فيه" . تفسير الطبري (٢٠١/١٣) ، الدر المنثور (٤٨٠/٨ـــ٤٨١) .

- (٥) انظر المحرر الوجيز (٣/١٠) .
- (٦) تفسير الطبري (٢٠٠/١٣) .

Щ☐≏∿ங∎≣∛≉☐ฃ๙്๎๎∆∿₅ ☐♠∿∜∂⊛ →+∿⊛vy©⊠⊇⊁ ⊓∙๙%©" ֎+≙⊡&©♦⊑⊄ ↗♦≿∎©₪ ↗↗9Л□≜y๙⊠∿₅ □♦∞%™∂®

:

ᆦ℆℗ℒ≀Ω℗♦ロℾ⅃ℾℒ℆℆℗℗ℑ⅍℧♦℆⅂♦ℷℝ℗ ℋ℆Ω℡ℋℰ⅁♦℧℁℧ℰ℗ℂⅆ℆⅂♦ℾℌΩℤⅆℭℋ⅍ ℂ♦ℇ♦∿⇔ռ⅃℁℄ℬℾ℗ℒℴ⅃ℽ⅃ℒℒℒℾℂℾ ℰ℁℞ℾⅅℤℒ℮ℴℷ℄Kⅆℋℋ⅀「ℹℷℹℴℷ

> **الدراسة التفسيرية** : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(۲)</sup>.

(٢) انظر التفسير رقم (٢٤٦) .

<sup>(</sup>١) ذكره السيوطي في الدر المنثور (٤٨٦/٨) وعزاه لابن أبي حاتم .

## □♦☐□○○☐@@□⊀☎ Q+□𝔅□♦☐□○○☐@@□⊀0□\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$0\$

۲۰۳ ـ قال سعيد بن منصور : "نا خالد بن عبد الله ، عن حصين ، عن أبي مالك في قوله : (□□••\$? ≈••• © © □≈•• & ∞>∞ > ∞ > ∞ > ∞ > ∞ > ∞ = ∞ + ∞ > ∞ ≎ & ح ∞ > ∞ → ∞ \* ∞ × ∞ ∧ ∞ × ∞ ∞ + ≥ ∞ = 0 ...

## الــدراســة التفسـيرية :

ليَّى أبو مالكٍ أن المراد بالذين بدَّلوا نعمة الله كفراً هم القادة من المشركين يوم بدر . وخصَّ القادة بالذكر ؛ لأن في قوله تعالى : ﴿ ◘♦۩◘◘◘◘◘◘٩٩ هـ ٢ هـ•◘◊◊ هلا ﴾ يه ما يدل على أن الإشارة والتعنيف إنما هو للرؤو س والأعلام<sup>(٢)</sup>. وهؤلاء القادة الذين قتلوا يوم بدر هم أولى من يدخل في عموم الآية ؛ لما ظهر فيهم من الكُفر والطُّغْرَيان . وقد روي نحو ذلك عن علي بن أبي طالب ، وابن عباس ، وابن عمر ، وسعيد بن جبير ، والضحاك ، وعطاء بن يسار<sup>(٣)</sup>، وعمرو بن دينار ، وقتادة ، وابن زيد<sup>(٤)</sup>.

- (۲) انظر المحرر الوجيز (۸٦/۱۰) .
- (٣) عطاء بن يسار الهلالي ، أبو محمد المدني ، مولى ميمونة ، ثقة فاضل صاحب مواعظ وعبادة ، مات سنة (٩٤)
  - وقيل بعد ذلك (١٠٣) . الكاشف (٢٥/٢) ، تقريب التهذيب (٤٦٠٥) .
    - (٤) تفسير الطبري (١٣/٥٥٥ـــ٢٥٦) ، الدر المنثور (٨/٩٤٥) .

<sup>(</sup>١) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (رقم ١١٨٦) بإسناد صحيح ، تقدم دراسته برقم (٢٢) . وقد توبع سعيد ابن منصور في روايته ، فرواه الطبري (٢٥٨/١٣) من طريق معلى بن أسد ، قال : أخبرنا خالد به ، كما توبع خالد ابن عبد الله في هذه الرواية ، فرواه الطبري أيضاً (٢٥٧/١٣–٢٥٨) من طُرُقٍ عن هشيمٍ ، عن حصينٍ ، عن أبي مالكٍ ، وسعيد بن جبير بهِ .

قوله تعالى : «□♦△•@ݑ ٤♦॥•٩٦□ ٤☎ ٤♦٤٩٩٤
٤٩ □♦٦,490
٤٩ □♦٦,400
٤٩ □♦2,90
٤٩ □♦2,00
٤٩ □♦2,00
٤٩ □
٤٩ ٥,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00
٤٩ ٤,00<

٣٠٣ ـ قال سعيد بن منصور : "نا خالد بن عبد الله ، عن حصين ، عن أبي مالك في قوله : (□♦©&@ ۞⊠@M& &♦&&@A@<€& &م@@@@&&@&\> قال : صنعوا توابيتاً ، فعَلَّقُوها بالنُّسور ، فلما أهوت من السماء ظُنت الجبال أنه أمر حدث من السماء"<sup>(۱)</sup>.

(١) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (رقم ١٩١١) بإسنادٍ صحيح تقدم دراسته برقم (٢٣) . وعزاه السيوطي في
 الدر المنثور (٥٢/٨) لسعيد بن منصور ، وابن أبي حاتم ، وفيه زيادة في اللفظ وهي : " فتحركت لذلك " ، وهي
 زيادةٌ منكرةٌ كما يأتي التنبيهُ على ذلِك بإذن الله تعالى .

- (٢) رُوي ذلك عن ابن عباس ، والضحاك ، وقتادة . تفسير الطبري (٢٨٥/١٣) .
  - (٣) تفسير الطبري (٢٨٣/١٣) و (١١٧/١٤) .

الفائدة الثالثة : أن عَرْضَ القصة عند أبي مالكٍ جاء مختصراً ؛ فلم يتعرض لكثيرٍ من التفاصيل .

الفائدة الرابعة : أن هذه القصة على ما فيها من غرابة ، فهي لا تخالف معن الآية بل توافقه<sup>(١)</sup>. الفائدة الخامسة : أن ما جاء في بعض ألفاظ الأثر من زيادة : "أن الجبال تحركت لذلك" ، فهذه زيادة منكرة ؛ لعلتين اثنتين :

**الأولى**: أن مكر الذين كفروا مهما بلغت عظمته، فهو في جنب الله عز وجل مكرٌ ضعيفٌ واهنٌ، لا يزيل جبلاً من مكانه ، وذلك هو معنى قراءة من قرأ ﴿۩٢۪۞۞۞۞۩۞۞ ﴾ بكسر اللام الأولى ، وفتح الثانية<sup>(٢)</sup>.

وأما العلة الثانية : فهي اتفاق كلمة السلف الذين رووا هذه القصة على أن ذلك لم يحدث .

٤ • ٣ ـ روي عن أبي مالك في قوله : ﴿ • • • • • • • جل عنهم (").

**الدراسة التفسيرية** : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٤)</sup>.

(١) انظر القراءات وأثرها في التفسير والأحكام لمحمد بن عمر بازمول (٥٨٣/٢) .
 (٢) انظر معاني القرآن للفراء (٢٩/٢) ، القراءات وأثرها في التفسير والأحكام لمحمد بن عمر بازمول (٥٨٣/٢) .
 (٣) ذكره السيوطي في الدر المنثور (٥٩١/٨) ، وعزاه لابن أبي حاتم فقط .
 (٤) انظر التفسير رقم (١٩٦) .

الــدراســة التفسيرية :

(١) أخرجه الطبري في تفسيره (٢٠/١٤) بإسنادٍ صحيحٍ ، تقدّم الكلام على رجاله برقم (١٣) ، وتوبع يعقوب ابن إبراهيم في روايته لهذا الأثر على وجه التردد بين أبي صالحٍ وأبي مالكٍ ، فرواه الطبري من طريق المثنى بن إبراهيم الآملي ، قال : ثنا عمرو بن عون الواسطي ، قال أخبرنا هشيمٌ به . وخُولف هشيم في روايته فرواه المثنى ، قال : ثنا علي بن الهيثم ، قال : ثنا علي بن الهيثم ، قال : ثنا علي بن الميثم ، قال : ثنا عمرو بن عون الواسطي ، قال أخبرنا هشيمٌ به . وخُولف هشيم في روايته فرواه المثنى ، قال : ثنا علي بن الهيثم ، قال : ثنا عمرو بن عون الواسطي ، قال أخبرنا هشيمٌ به . وخُولف هشيم في روايته فرواه المثنى ، قال : ثنا علي بن الميثم ، قال : ثنا علي بن الهيثم ، قال : ثنا علي بن الهيثم ، قال : ثنا علي بن الميثم ، قال : ثنا عمرو بن عون الواسطي ، عن إسماعيل ، عن أبي صالح ، فجزم به ، و لم يذكر أبا مالكٍ . لكنَّ علياً ابن الهيثم لم أتمكن من معرفته . وقد عزا هذا القول أيضاً لأبي مالكٍ : ابنُ كثيرٍ في تفسيره (٢٩/٤٥) .
(٢) انظر النكت والعيون للماوردي (٢٠/١٥) .
(٣) تفسير الطبري (٢٠/١٤) ، الدر المنثور (٨/٩٥٥) .
(٣) تفسير الطبري (٢٠/١٤) ، الدر المنثور (٨/٩٩٥) .
(٤) بحاز القرآن لأبي عبيدة (١٧٦/٣) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـ٢٣٣) ، تفسير الطبري (٢٠/٢١٤) ، معاي القرآن للزجاج (٢٧/١٤) .

رُبيد]<sup>(٣)</sup>، عن حصين ، عن أبي مالك قال : القرآن مثاني ، وعد البقرة ، وآل عمران ، والنساء ، والمائدة ، والأنعام ، والأعراف ، وبراءة"<sup>(٤)</sup>.

الحدراسة التفسيرية : اشتمل هذا التفسير المنقول عن أبي مالكٍ على أمور : الأول : تفسير المثاني في الآية بالقرآن كله ، وهذا من تفسير القرآن بالقرآن ، فإن الله حل ثناؤه

قد وصف كتابه الكريم بالمثاني فقال : ﴿جْمَعَ مَعْ فَقَالَ : ﴿جْمَعَ مَعْ فَقَالَ : ﴿جْمَعَ مَعْ فَقَالَ : ﴿جْمَع جْمَعَ اللهُ الكَرِيم بالمثاني فقال : ﴿جْمَعَ مَعْ فَقَالَ اللَّهِ مَعْ اللَّهِ مَعَ اللَّهِ مَعَ اللَّهِ مَعْ ي . وقد روي ذلك عن ابن عباس ، ومحاهد ، وطاووس ، والضحاك ، ومقاتل بن سليمان<sup>(٥)</sup>.

- أحمد بن إسحاق بن عيسى الأهوازي البزَّ از ، صاحب السلَّعة ، أبو إسحاق ، صدوق ، مات سنة (٢٥٠) ، التقريب (٨) .
- (٢) محمد بن عبد الله بن الزبير بن عمر بن درهم الأسدي ، أبو أحمد الزُّبيري ، الكوفي ، ثقة ثبت إلا أنه قد يخطئ في حديث الثوري ، مات سنة (١٣٣) . التقريب (٦٠١٧)
- (٣) في الأصل ( عبيد أبو زيد ) وهو تصحيف . (٤) أخرجه الطبري في تفسيره (٤ /٦٩) بإسنادٍ حسن . وقد توبع عبثر في روايته ، فرواه الطبري أيضاً (٢٩/١٤) من طريق عمران بن عيينة ، وسفيان الثوري ، كلاهما عن حصين به بلفظ : "القرآن كله مثاني" . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٨/ ٢٥٠) لابن أبي شيبة ، وابن جرير ، وابن المنذر . (٥) تفسير مقاتل بن سليمان (٢١٠/٢) ، تفسير الطبري (٢٩/١٤) .

**والثاني** : تعيين مبهمات الآية ، فالسبع المثاني لفظ مبهم ، فسّره أبو مالك بالسور السبع الطُّوَل<sup>(۱)</sup>، روي ذلك عن عمر بن الخطاب ، وابن مسعود ، وابن عباس ، وابن عمر ، وسعيد بن جبير ، ومحاهد ، والضحاك ، وسفيان الثوري<sup>(۲)</sup>. وهذا التفسير محمولٌ على أنَّ وصف المثاني يتناول هذه السور ، لا أنها هي المعْنيَّةُ به على الخصوص . ويتأيد ذلك بأن جماعةً ممن روي عنهم هذا القول ، قدر القول ، قد روي عنهم أيضاً تفسير السبع المثاني بالفاتحة <sup>(۳)</sup>. وهذا التفسير محمولٌ على أنَّ وصف المثاني يتناول هذه السور ، لا أنها هي المعْنيَّةُ به على الخصوص . ويتأيد ذلك بأن جماعةً ممن روي عنهم هذا القول ، قد روي عنهم أيضاً تفسير السبع المثاني بالفاتحة <sup>(۳)</sup>، وهي أحقُّ وأولى بمذا الوصف ؛ قول النبي ﷺ : "أُم القرآن هي السبعُ المثاني ، والقرآنُ العظيم<sup>((٤)</sup>. وليس بين هذين القولين تناف، وذلك هو ما فهمه حبر هذه الأمة ﷺ ، فقد جمع بينهما في تفسيره للسبع المثاني فقال <u>و</u>ي رواية عنه ما ينه عنهم . ونات عنه ما النبي ي الفاتحة الأمة الما منه المثاني ، والقرآنُ العظيم<sup>(٤)</sup>.

**والثالث** : عدَّ أبو مالك السبع الطُّول ، فذكـر البقرة ، وآل عمران ، والنساء ، والمائدة ، والأنعام ، والأعراف ، وبراءة . وقد روي نحو هذا عن ابن عباس ، وسعيد بن جبيرٍ ، وسفيان الثوري ، على خلاف بينهم في تعيين السورة السابعة<sup>(٢)</sup>.

٧•٣ ــ روي عن أبي مالك في قوله تعالى : ﴿•• ∀⊠€♦≈♦ ﴾ يعني : بحق<sup>(١)</sup>.

(١) عدَّ الطبري رحمه الله في تفسيره (٦٩/١٤) أبا مالكٍ ممن قال : عُني بالسبع المثاني ، فاتحة الكتاب . وهذه الرواية التي معنا تدل على خلاف ذلك .

(٢) تفسير الطبري (٦٢/١٤\_٢٥) ، الدر المنثور (٦٤٨/٨) .

(٣) وهم عمر بن الخطاب ، وابن مسعود ، وابن عباس ، وابن جبير ، ومجاهد . تفسير الطبري (١٤/٥٥–٢٨) .
 (٤) أخرجه البخاري في صحيحه من حديث أبي هريرة ، كتاب التفسير ، باب قوله : ( □♦٩٠٠٠٠٠٠٠ .
 (٤) حجح+٩٥ هـ ( ٢٩ حجه)
 (٤) حجح+٩٥ هـ ( ٢٩ حجه)

(٥) الدر المنثور ( ٨٠٠٨) . وفي توجيه هذا القول ينظرُ تفسير ابن كثير (٤٧/٤) ، ومحاسن التأويل (٤٩٧/٤) ،
 وقواعد التفسير (٢/٢٥٨) .

الـــدراســـة التفســيرية :

تفسير ﴿ •• ∀⊠@♦ح¶♦ ﴾ بمعنى حقاً ، هو من قبيل تفسير اللفظ بما يقاربه في المعنى . فإن الكلمة كانت في الأصل بمترلة لا بدّ ولا محالة ، ثُمَّ جرت على ذلك وكثُر استعمالها، حتَّى تحوّلت إلى معنى القَسَمِ، وصارت بمترلة حقاً <sup>(٢)</sup>. روي ذلك التفسير عن السدي ، ومقاتل بن سليمان<sup>(٣)</sup>. وبه قال أبو عبيدة، وابن قتيبة ، والزجاج ، وهو اختيار الطبري<sup>(٤)</sup>.

هذا المعنى اللغوي ، معللاً ذلك بأنه يجمع كل المعاني السياقية التي قيلت في تفسير الحفدة ، و لم يكن ثمت دليلٌ يوجب الاقتصار على بعضٍ دون بعض<sup>(١)</sup>، وهذا هو اختيار الزجاج<sup>(٢)</sup>.

**الــدراســة التفســيرية** : ذكر أبو مالك أن الآية نزلت في عمار بن ياسر ، وحكى ذلك بعبارة : " نزلت في " . وهي هنا فيما يظهر دالة على إرادة السبب المباشر للترول ؛ فقد روي نحو ذلك عن ابن عباس ، وقتادة ،

(١) تفسير الطبري (١٧٣/١٤) . وقد ذكر الطبري (١٦٩/١٤) ١٧٢) في معنى الحفدة أربعة أقوال :

الأول : الأختان والأصهار ، والثاني : أعوان الرجل وخدمه ، والثالث : ولد الرجل وولد ولده ، والرابع : بنو امرأة الرجل من غيره .

(٢) معاني القرآن للزجاج (٢١٢/٣) (٢١٣).
 (٣) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف (١١/١١) بإسنادٍ صحيحٍ . وقد توبع ابن أبي شيبة في روايته ، فرواه الطبري في تفسيره (٢١٣/١٤) من طريق يعقوب بن إبراهيم ، وابن عساكر في تاريخ دمشق (٣٧/٢٥) من طريق إبراهيم بن مهدي المِصِّيحي ، كلاهما عن هشيم به . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (١٢١/٩) لابن أبي شيبة ، وابن جرير ، وابن المنذر ، وابن عساكر .

وأبي عبيدة بن محمد بن عمار بن ياسر <sup>(۱)</sup>، ومحمد بن سيرين ، والحكم بن عتيبة ، وأبي المتوكل الناجي<sup>(۲)</sup>. وتعدد هذه المراسيل يُقوِّي القول بذلك ، وهو المشهور في سبب الترول <sup>(۳)</sup>، بل قد حُكى الاتفاق على ذلك<sup>(٤)</sup>.

قوله تعالى : 《①ダ☆\*©▷∿ Ⅹ ٦< ダ≈• ⊀ ∿® OO\$? \* < 7< ≥ = 0 \* ∿ ∿ ▲ △ ダ ⇔ ∞ \* ∿ み ೫ 2 % ● 国 = ● (2 % 0) □ ↓ 0 ◆ © \* △ @ • 0 ● • ⇔ = R 4 () © ◆ 0 4 0 ♦ m L % 7 © ♦ □ 5 4 \* ∿ ® 1 2 © ™ ● 0 © ○ □ ダ = ダ @ © ○ ∿ = 1 + ∞ ÷ → □ \* ≅ = 0 0 0 0 @ • © \* @ ♦ @ 0 @ ⊡ ( + 0 6 \* 3 % \* 2 \* ) [ / انتحل ]

(١)أبو عبيدة بن محمد بن عمار بن ياسر ، أخو سلمة ، وقيل : هو هو ، روى عن أبيه ، وجابر ، وعنه سعد بن إبراهيم ، وابن إسحاق ، وتَّق . وتَّق . الكاشف (٢/١٤) ، تقريب التهذيب (٢٣٤) .
(٢) تفسير الطبري ( ٢/١٢/٤ ـ ٢٢٣) ، الدر المنثور (٩/١٩ ـ ٢٢٢) . وأبو المتوكل هو : علي بن داود ، ويقال ابن دُوًاد ، بضم الدال بعدها واو بحمزة ، أبو المخوكُ اللّحيُّ ، بنون وجيم ، البصري ، مشهور بكنيته ، ثقة ، مات سنة ثمان ومائة وقيل قبل ذلك . الكاشف (٣٩/٣) ، تقريب التهذيب (٢٣٤) .
(٣) انظر فتح الباري ( ٢٢/١٢) .
(٣) انظر فتح الباري ( ٢٢٧/١٢) .
(٣) انظر فتح الباري ( ٢٢/١٢) .
(٣) انظر فتح الباري ( ٢٢/١٤) .
(٣) انظر فتح الباري ( ٢٢/١٢) .
(٣) انظر فتح الباري ( ٢٢/١٢) .

الـــدراســـة التفســيرية :

يؤخذ من هذا التفسير أن الذين حكى الله جل ثناؤه عنهم اختلافهم في السبت هنا هم اليهود خاصة<sup>(1)</sup>. وقد ذكر أبو مالك وجهاً من أوجه ذلك الاختلاف بينهم ، وهو ألهم اختلفوا فيما بينهم في الوفاء بعهد الله : في تعظيم السبت وتحريمه ، وعدم الاعتداء فيه . فمنهم من حرَّمه وفاءً بالعهد ، ومنهم من استحل حُرْمته (٢). وهذا الوجه مأخوذٌ من الربط بين قوله تعالى ♦᠖◘✐℩@ℯℋϟϚ℁ഺ℔∙⅃ℰ⊐℩ーℯℋ♦ઉ¢₫ ☎ै┼ैै]→┓켜₶₡₡₡৵ᢥ↖іᢆᡣ᠂℩ॿक़॒ॻक़ॿ॓₳ॖ≜₵₡₮₡₯₡₵₵৽₽₫₡©₡₫ ·• ℤŽ●O\_ℛΩ℺Ω℈℈℈℄℄Ω℁℔℈・ℋℰℛℰ℄⅏℆℩ℯℋ ℁Kℛ℆ℬ℅ℽℯℴℴℴℴℴℴℴℴℴℴℴℴℴℴℴℴℴℴℴℴℴℴℴℴℴℴℴℴℴℴℴℴ 渗Ҋ◨Ҁ៙๙➔♦⑶५◐ँ೩☽Ѿ҄ѽҫѵ♦५ഢѽ๛ฦӺ◼◧♦ᢒଐጲ◬♦◼覍ഀݙ♦ѽѽݛ∙▤ ℤ℁℄℔℄ⅆ℆ℽ℄ⅆ℆ℴ℁ⅆ℁ℛ⅌ⅆℽ℁ⅆ℁℁ⅆ℁℁ⅆ℁℁ⅆℽ℁ℰℽ℁ℰℽℽℽ ••♦₻''₽□♦③♦□ ⊕∽¢८•७७४ ४°°°₽⊟⊠∞♦₻'₽□♦③ ☑ጲഢଓ⊠◙∙▤▯⇔⅊Შ₰◙ጲ∞⋴₊٭◦»₥⊒₭常₨₰⇔О⊒④ ♦∂ŪŪ→ጲ→•≤₭ጷጲ℩๏ℤጷ∠&;৫֎ጷ₭₡∢◘□♠Щ₵௺•™ℯℳ௳℆₵℟ℚ♦□ ℤℤℤℰℨ⅃ℍℰ℺℗Ω℈ℾ⅀⅊ℿℿℿℤℤ℁℮℔ℤℍ℟ℍⅆℕℾ⅀キℛℛℋ・ℛ℗⅀ℤ⅃℩ℨ Ů◨♦◙ೆ;©⇙➔♦☎♫♫◙;୵•♫☎♫⋩୭◙७Ҩ҈©Ҳㅅ୷ॐ颂♫⋩⊠Ѻ♦ष

(١) النكت والعيون للماوردي (٢٢٠/٣) .

(٢) روي نحو ذلك عن ابن عباس ، وقتادة ، والسدي . تفسير الطبري (٢٢٦/١٤) ، تفسير الوسيط للواحدي
 (٩١/٣) ، الدر المنثور (١٣٢/٩) .

۩◘۞♦۞ؿؿۼ◘۞ﷺ⊠ ۞\$•••\$ ©\$~•\$ •\$ ♦◘؟ @\$#\$@\$@\$@\$@\$#\$@\$@\$#\$! \$ قال : ما أُرِي في طريقه إلى بيت المقدس"<sup>(۱)</sup>.

312 \_ قال سعيد بن منصور : "نا خالد بن عبد الله ، عن حصين ، عن أبي مالك في قـ\_وله عز وجل
١: (□ 
١: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□ 
٢: (□

الدراسة التفسيرية : فَسَّر أبو مالك في الأثر الأول : الرؤيا التي أُريها النبي ﷺ ، بما رآه حين أُسْرِي به من مكة إلى بيت المقدس . وقد رُوي ذلك عن مسروق ، وابن عباس ، وسعيد بن جبير ، وإبراهيم النخعي ، ومجاهد ، والضحاك ، والحسن ، وقتادة ، وابن جريج ، ومقاتل بن سليمان ، وابن زيد<sup>(٣)</sup>. وبه قال الفراء ، وابن قتيبة ، ورجحه الطبري ، معللاً هذا بإجماع الحجة من أهل التأويل على أن هذه الآية إنما نزلت في ذلك<sup>(٤)</sup>.

أما الأثر الثاني فقد اشتمل على عِدَّةِ أمورٍ منها : أ**ولاً** : الشجرة الملعونة في آيةِ الإسْراء مبهمةٌ ، وقد وُصِفِتَ بأنها ملعونةٌ في القرآن ، وهذا صريح في وُجود آياتٍ ذُكِـرَت فيها تلك الشجرة على جهة الذم <sup>(٥)</sup>. وتفسير أبي مالك لها بشجرة الزقوم ، هو من باب تفسيرِ القرآن بالقرآن . فقد ذُكِرت تلك الشجرة في ثلاث آيات ، منها قوله تعالى : «٣٣٣٠ ٨٢×٢٥٩٠، ٢٢×٢٥٠٠، ٢٢×٢٥٠٠، ٢٢٠٢٠

(١) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (رقم ١٢٨٧) بإسنادٍ صحيح ، تقدمت دراسته برقم (٢٢) . وقد توبع خالد ابن عبد الله الواسطي في الرواية ، فرواه الطبري في تفسيره (١٢٥/١٥) من طريق عبثر أبي زبيد ، عن حصينٍ به .
والأثر ذكره السيوطي في الدر المنثور (٩٠/٩٩) وعزاه لسعيد بن منصور فقط .
(٢) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (رقم ١٢٨٩) وعزاه لسعيد بن منصور فقط .
(٢) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (رقم ١٢٨٩) بإسنادٍ صحيح . وعزا السيوطي ـــ هذا اللفظ ــــ في الدر المنثور (٢٠/٥٨) أبرجه سعيد بن منصور في سننه (رقم ١٢٨٩) بإسنادٍ صحيح . وعزا السيوطي ـــ هذا اللفظ ــــ في الدر المنثور (٢٠/٥٨) أبرجه سعيد بن منصور في سننه (رقم ١٢٨٩) بإسنادٍ صحيح . وعزا السيوطي ـــ هذا اللفظ ــــ في الدر المنثور (٢٠/٥٨) أبرجه سعيد بن منصور في سننه (رقم ١٢٨٩) بإسنادٍ صحيح . وعزا السيوطي ـــ هذا اللفظ ــــ في الدر المنثور (٢٠/٥٩) أبرجه سعيد بن منصور في سننه (رقم ١٢٨٩) بإسنادٍ صحيح . وعزا السيوطي ــــ هذا اللفظ ـــــ في الدر المنثور (٢٠/٥٣) أبرجه سعيد بن منصور في سننه (رقم ١٢٨٩) بإسنادٍ صحيح . وعزا السيوطي ــــ هذا اللفظ ـــــ في الدر المنثور (٢٠/٥٢٩) المنيوم عبثرٍ أبي زبيدٍ ، وهشيم كلاهما عن حصين به ، وفيه الاقتصارُ على تفسير الشجرة المعونة بشجرة الزقوم .
(٣) تفسير مقاتل بن سليمان (٢/٦٣/٢) ، تفسير الطبري (٢٠/٢٤٩) .
(٤) معاني القرآن للفراء (٢/١٢٢٩) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـ٢٥٢) ، تفسير الطبري (٢٠/١٢٩) .

ـدمیهه صلی این عباس ، وسعید بن جبیر ، وإبراهیم النخعي ، ومحاهد ، وعکرمة ، والحسن ، وقتادة ، ومقاتل بن سلیمان<sup>(۲)</sup>. وبه قال الفراء ، وابن قتیبة ، والزجاج ، وهو اختیار الطبري<sup>(۳)</sup>.

**ثالثاً** : سياق الأثر يدُلُ على أنَّ شجرةَ الزَّقوم ، قد ذُكِرَت في آيةٍ قبل آية الدُّحان . ويُقوِّي ذلك أنَّ شجرة الزقوم ذُكِرَت هنا في آيةِ الدُّحان ، ذِكْرَ ما هو معهودٌ من قبلُ ؛ لورودها مُ عَـرَّفةً بالإضافة<sup>(1)</sup>. والموضعُ الذي ذُكِرَتْ فيه شجرةُ الزقومِ أولاً هو قوله جل ثناؤهُ : ( كُلُّ كُلُّ كُلُّ حَالًا المورةِ عَالذي ذُكِرَت فيها شجرة الزقوم الزقوم – وراد على ثاؤهُ : ٢٥]. فإنَّ سورة الواقعة هي أولُ السورِ – التي ذُكِرَت فيها شجرة الزقوم – نزولاً ، فقد نزلت قبل سورتي الدُّحان والصافات ، وهي جميعها سورٌ مكيةٌ<sup>(٧)</sup>.

**الــدراســة التفسـيرية** : مادة ( فجو ) في اللغةِ تدل على اتساعٍ في شيء<sup>(٢)</sup>. وقد فسَّرها أبو مالكٍ في الآيةِ بالناحية ، وهذا من قبيل التفسير السياقي ؛ لأن الكهف لما كان متسعاً أصبح فيه نواحٍ وزوايا . وقد روي نحو ذلك عن سعيد بن جبير<sup>(٣)</sup>، وبه قال مقاتل بن سليمان ، والفراء<sup>(٤)</sup>.

 ٤
 ٤
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$
 \$

٤ ٢٣ ــ روي عن أبي مالك في قوله : ﴿ ۞ ⊠٩٦&@> ط٢\$ \$ ه؟ ﴾ قال : المهل دُرْدِيَّ الزيتِ<sup>(٥)</sup>.

الدراسة التفسيرية :

- ذكره السيوطي في الدر المنثور (٥٠٧/٩) وعزاه لابن المنذر .
  - (٢) انظر مقاييس اللغة لابن فارس (٤/٧٧٤) .
    - (٣) الدر المنثور (٩/٥٠) .
- (٤) تفسير مقاتل بن سليمان (٢٨٣/٢) ، معاني القرآن للفراء (١٣٧/٢) .
  - (٥) ذكره السيوطي في الدر المنثور (٣٢/٩) وعزاه لعبد بن حميد .

"المهل هو كلَّ مائع قد أوقد عليه حتى بلغ غاية حره ، أو لم يكن مائعاً ، فانماع بالوقود عليه ، وبلغ أقصى الغاتي في شدّة الحرّ <sup>((1)</sup>. وقد ضرَبَ أبو مالك مثالاً لذلك بما يَسُوَدُّ من الزيتِ فيرسب أسفل منه ؛ من شدة الاحتراق <sup>(٢)</sup>. روي نحو هذا عن عبد الله بن مسعود ، وابن عباس ، وابن عمر ، وسعيد بن جبير ، ومحاهد ، وعكرمة ، والسدي ، ومقاتل بن سليمان<sup>(٣)</sup>. وبه قال ابن قتيبة<sup>(٤)</sup>، واختارَ الطبريُّ التعميمَ ، وأن لفظَ المُهْلِ يحتمل هذا القول وغيره مما يَصْدُقُ عليه المعنى ، فقال : "وه ذه الأقوال وإن اختلفت بما ألفاظ قائليها ، فمقاربات المعنى ، وذلك أن لذُلَّ ما أُذِيِيْ من رصاص ، أو ذهب ، أو فضة ، فقد انتهى حرُّهُ ، وأن ما أُوْقِهت عليه من ذلك النار على أنَّ لفظ المُهْلِ أكْثَرَ ما يُسْتَعْمَلُ لِلْرُدِيِّ الزيتِ<sup>(٣)</sup>.

الـــدراســة التفســيرية : يؤخذُ من هذا التفسير المنقول عن أبي مالكٍ أن قوله ﴿ ۞♦۩۞۞۞۞۞ حالٌ مِنْ فاعلِ □♦ ـ&مه@@٨< <@??۞ @?? أي فاهجرني يا إبراهيمُ في حالِ كونك ملياً<sup>(١)</sup>، وهو بذلك

يُوحِّهُ معنى المليِّ في الآيةِ إلى قول النَّاس : فلانٌ ملِيٌّ بمذا الأمر : إذا كان مضطلعاً به ، غنياً فيه<sup>(٢)</sup>. والمعنى إذاً واهجرني يا إبراهيمُ وأنتَ مطيقٌ للهجرانِ ، قادرٌ عليهِ . وتفسيرُ ذلِكَ بأن يكون سَوِيًّا سالماً هو من التفسير باللازم ، وهو مأخوذٌ من سياق الآيةِ القائم على التهديد الذي وُجِّهَ لإبراهيم عليه السلام ، في قول أبيه : فصريحَم عند اليه مرومَن مي مرومَ في مرومَن مرومَن مرومَن القائم على التهديد الذي و قال بعد ذلك في قول أبيه : فصريحَم في مرومَن مرومَن في مرومَن مرومَن مرومَن مرومَن مرومَن وافر من عقوبتي ، وحسمك معافى من أذاي "<sup>(٣)</sup>. روي نحو هذا المعنى عن ابن عباس ، وقتادة ، والحسن ، وعطية الجدلى ، والضحاك<sup>(٤)</sup>. وهذا القول هو اختيار الطبري<sup>(٥)</sup>.

قولە تعالى : ﴿ ٢٠ ٦٠ ٦٠ ٦٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٩٠ ٩٩ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠

تفسيرُ أبي مالكٍ لــــ (٢٥) بقوله : "يا فلان" يُريدُ به النبي ﷺ ، هو قريبٌ من قول من قال في تفسيرِها أيضاً : "يا رجل<sup>(٧)</sup>، وهذا هو اختيار الطبري ، وقد بيَّن وجه التفسير ، وعلل لاختيارهِ بأنَّ (٢٥) بحذا المعنى كلمةٌ معروفةٌ في عَكَ<sup>(٨)</sup>، والواجبُ إذ كان ذلك كذلك ، تأويل اللفظ إلى المعروف من معناه ، لا سيما وقد وافق ذلك تأويلُ أكْثَرِ أهل العلم من الصحابة والتابعين<sup>(٩)</sup>.

وفي الآيةِ قولُ آخرٌ ، وهو أنَّ **( ℃** ) من جلةٍ الحُروف المقطعة، وبه قال أهل اللغة <sup>(۱)</sup>، وهو اختيار جماعةٍ من المفسرين<sup>(۲)</sup>.

٣١٧ ـ رُوي عن أبي مالك في قوله : ﴿ ٢٩٩هـ ﴾ يعني : الرَّدِيءَ من الكلام<sup>(٣)</sup>.

اللدراسة التفسيرية : أصل الأف : كل مستقذر من وس\_خ وقدُلامة ظُفر وما يجرى مجراها ، ويُقالُ ذلِكَ لِكُلَّ مُسْتَحَفِّ به اسْتِقْذاراً لهُ ، ثم كثر حتى صار يُستعمل في كل ما كُثُر رَهُ ويُتأذى به من الأفعال والأقوال<sup>(٤)</sup>. وما ذكره أبو مالك هو من باب التفسير بالمثال ، وبه قال مقاتل بن سليمان<sup>(٥)</sup>. وقَدْ وقَدْ فَسَّر مُقاتِلٌ هذا التَّعبير عند قوله تعالى : ( □ ♦ ـ ٤مه ٨ ـ ٩ ـ ٤ ـ ٩ ـ ٩ ـ وقد فَسَّر مُقاتِلٌ هذا التَّعبير عند قوله تعالى : ( □ ♦ ـ ٤مه ٨ ـ ٩ ـ ٤ ـ ٩ ـ ٩ ـ ٩ ـ وتحد فَسَّر مُقاتِلٌ هذا التَّعبير عند قوله تعالى : ( □ ♦ ـ ٤مه ٨ ـ ٩ ـ ٩ ـ ٩ ـ ٩ ـ ٩ ـ وقد فَسَّر مُقاتِلٌ هذا التَّعبير عند قوله تعالى : الفسير المثال ، وبه قال مقاتل بن سليمان ( ٩ ـ ٩ ـ ٩ ـ ٩ ـ وقد فَسَر مُقاتِلٌ هذا التَّعبير عند قوله تعالى : وقد تعالى : وقد تعالى : وقد فسَّر مُقاتِلُ هذا التَّعبير عند قوله تعالى : وقد فَسَر مُقاتِلٌ هذا التَّعبير عند قوله تعالى : وقد فسَّر مُقاتِلُ هذا التَّعبير عند قوله تعالى : وقد فسَر مُقاتِلُ هذا التَّعبير عند قوله تعالى : وقد فسَر مُقاتِلُ هذا التَّعبير عند قوله تعالى : وقد فسَر مُقاتِلُ هذا التَّعبير عند قوله تعالى : وقد فسَر مُقاتِلُ هذا التَّعبير عند قوله تعالى : وقد فسَر مُقاتِلُ هذا التَّعبير عند قوله تعالى : وقد فسَر الطبريُّ آية الأنبياء فقال : "قيمًا لكم وللآله وللآلهة التي تعبدون من دون اللهُ"<sup>(١)</sup>.

(١) انظر معاني القرآن للفراء (٢/١٧٤) ، معاني القرآن للزجاج (٣٤٩/٣) ، تحذيب اللغة (٥/٣٥٢) .
(٢) انظر البحر المحيط (٧/٩٠٣) ، الدر المصون (٨/٥) ، التحرير والتوفير (١٨٢/١٦) ، أضواء البيان (٤٣٢/٤) ، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان (٢٣٣/٣) .
(٣) ذكره السيوطي في الدر المنثور (١٠٦/٣٠) وعزاه لابن أبي حاتم .
(٤) انظر مشكل القرآن لابن قتيبة (٥-١٤٢) ، تحذيب اللغة (٥/٩٥٥)، مفردات ألفاظ القرآن (٥-٩٧) ، الحرر الوحيز (٥/٦٩٢) .
(٩) تفسير مقاتل بن سليمان (٢٢٣/٣) .
(٩) تفسير مقاتل بن سليمان (٢٢٣/٣) .

## قوله تعالى : «□♦∄+√\*©৫¢□३०> □♦෨८□೨७२ ©∅⊒∎© ٭८२७ ♥७ ⊀८२०४८ ©९७४ ©⊳♦७९♦७ ©४८२♦८२ = ७६% ©८ ڡ\⋈⊡•< ८४६ ©१४ ३ १ [الأنياء]

<u>الدراسة التفسيرية</u> : أبجم الله جل ثناؤه الأرض التي بورك فيها في الآية ، وفي تفسير أبي مالك تعيينها بالشام . وقد روي ذلك عن أبي بن كعب ، ومحاهد ، والحسن ، وقتادة ، والسدي ، وابن إسحاق ، وابن جريج ، وابن زيي<sup>(۲)</sup>. وهو اختيار الطبري ، وعلل هذا بأنه لا خلاف بين جميع أهل العلم أن هجرة إبراهيم من العراق كانت إلى الشام ، وبما كان مقامه أيام حياته<sup>(۳)</sup>.

## 

الـــدراســـة التفســيرية :

(١) أخرجه ابن أي شيبة في المُصنَّف (٢١//١١) بإسنادٍ صحيحٍ ، تقدم الكلام على رجاله ، وقد توبع ابنُ أي شيبة في روايته ، فرواه الإمام أحمد بن حنبل في كتابه فضائل الصحابة (٢٩/٢٤) من طريق وكيعٍ به ، وجعلهُ المحققُ من قول أي مالكِ الأشجعيِّ ، وهو وهمٌ تقدم التنبيهُ على سببِهِ (صـ٣٠٣–٣١) . وعزاه السيوطي في الدر المنثور
(٢٠/٣١٣) لابن أي شيبة فقط .
(٢) تفسير الطبري (٢/١٩٥–٥٥) ، الدر المنثور (٣١٣/١٠–٥١٣) . وقد روي عن أي العالية ومقاتل بن سليمان (٢) تفسير الطبري (٢/٣١٩هـ٥٥) ، الدر المنثور (٣١٣/١٠) لابن أي شيبة فقط .
(٣) تفسير الطبري (٢/٢٩هـ٥٥) ، الدر المنثور (٣١٣/١٠–٣١٣) . وقد روي عن أبي العالية ومقاتل بن سليمان ألها الأرض المقدسة ، وعن كعب الأحبار ألها حرَّان ، ولا تنافي بين هذه الأقوال ، فهي كلها يطلق عليها الشام .
(٣) انظر تفسير الطبري (٢/١٩٥) .
(٣) انظر تفسير مقاتل بن سليمان (٢١٤/٢٩) .
(٣) انظر تفسير الطبري (٢٠/١٩٥) .
فكره المؤوال ، فهي كلها يطلق عليها الشام .
(٣) انظر تفسير الطبري (٢٠/٥١) .

ذكر أبو مالك رحمه الله أن هذه الآية نزلت في شأن النضر بن الحارث ، واستعمل في حكايته للنزول عبارة : "نزلت في" . وبه قال ابن جريج ، ومقاتل بن سليمان<sup>(١)</sup>، وهو قول أكثر أهل التفسير<sup>(٢)</sup>، وفي الآيةِ أقوالُ أخرى<sup>(٣)</sup>، والذي يظهر \_ والله أعلم \_ أن ذِكْرَ هذا الرجل أو ذِكْرَ غيرِهِ ، إنما كان من باب التمثيل بأولى أو أظهر من يشمله عموم الآية .

قوله تعالى : «ىم ﴿ ٩٩ ۩ ◘ ♦ ♦ ٩٩ ث ♦ ٨٦ ٢ ٨٢ ٢ ٢٠ ٢٠ ♦ ♦ ٢٩ ٢ ٨٢

۵+2√\$ √ ۵ /۵ /۲ ♦ لح ۲ ©¥ (المؤمنون] (المؤمنون]

الـــدراســـة التفســيرية :

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(°)</sup>.

قوله تعالى : ﴿ ڴ٦٥۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞>> ۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞ ≈٠؇٦٦◊< كولي يي ﴾ [ المؤمنون ]

۲۲۳ ـ روي عن أبي مالك في قوله تعالى : (گ۲۵⇔♦♦≣۶®۵⊕×♦ ﷺ⊙&© ۵۵۵©&9& که ط%۶×<9∧۵۵♦ ) قال : مستكبرين بِحَرَمِي ، سامراً فيه بما لا ينبغي من القول<sup>(۱)</sup>.

- (١) تفسير مقاتل بن سليمان (٢/٣٧٥) ، تفسير الطبري (١٣٨/١٧) .
- (٢) انظر الوسيط في تفسير القرآن للواحدي (٢٥٨/٣) ، تفسير السمعابي (٤١٨/٣) ، زاد المسير (٥/٢٧٨) .
- (٣) قال الواحدي : "وقال عطاء عن ابن عباس : يريد الوليد وعتبة بن ربيعة" الوسيط في تفسير القرآن (٢٥٨/٣) ، وينظر في ذلك أيضاً المحرر الوجيز (١٧٦/١١) .
  - (٤) عزاه السيوطي في الدر المنثور(١٠/٥٨٦) لابن أبي حاتم فقط ، وقد مضي موصولاً برقم (١٧٣) .
    - (٥) انظر التفسير رقم (١٧٣) .

الدراسة التفسيرية : اشتمل هذا التفسير على ثلاثة أمور : الأول : عود الضمير في قوله تعالى : (١٩٣٥ههه ٢٩هه ٢٩هه ٢٠ ٢٢ه ٢٥هه) على الحرم ، وهو وإن لم يتقدم له ذكر ، إلا أن السياق قد دل عليه ، فالخطاب لمشركي مكة ، وقد اشتهر عنهم استكبارهم وافتخارهم بسُكنى حرم الله ، والقيام على خدمة بيته المُحَرَّم <sup>(٢)</sup>. روي نحو ذلك عن ابن عباس ، وسعيد بن جبير ، ومحاهد ، والضحاك ، والحسن ، وقتادة <sup>(٣)</sup>. وهو اختيار الطبري ، ورجحه السمعاني ، والبغوي<sup>(٤)</sup>.

**والثاني** : يؤخذ من تفسير (ڝ•ط٩٩×<@؆◘00♦♦ » بما لا ينبغي ــ أو بما لا يُرضى ــ من القول ، أن هذا اللفظ مأخوذ من الهُجْرِ ، وهو السب والإفحاش في المنطق ، وفي ذلك دلالة على أن أبا مالكٍ رحمه الله كان يقرأ هذا الحرف (تُهجرون) بضم التاء وكسر الجيم<sup>(°)</sup>.

والثالث : في الأثر الاستفادة من ألفاظ الكتاب العزيز في التفسير ، فهو هاهنا فسَّر يهجرون بقوله : "يهجرون ما لا يرضى الله من القول" ، وهذا مأخوذٌ من قوله جل شاؤه : "يهجرون ما لا يرضى الله من القول" ، وهذا مأخوذٌ من قوله جل (@=00\$\$\$@?@#<=0\$\$ & @]# & ~~ @=00\$ @=00\$ @=00 @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=00\$ @=

#### قوله تعالى : ﴿٩٠٦٦﴾ ٢٢٢٢٢٩ ٢٥٠ ٢٢٢٢ ٢٢ ٢٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠

> المؤمنون] المؤمنون] المؤمنون] المؤمنون] المؤمنون]

(١) عزاه السيوطي في الدر المنثور لعبد بن حميد فقط (٦٠٦/١٠) ، وقد وصله سعيدُ بن منصور في سننه بسندٍ صحيح (رقم ١٥١٩) من طريق خالد بن عبد الله ، عن حصين ، عن أبي مالك بلفظ : "كانوا يُهج \_\_\_ون ما لا يرضى الله من القول" . ديم انا أركار التر آن الا مال محرك عميم ماله مال محر (١/٢٠٢٢) من السراله الحرار (١/٢٠٢٥)

(٢) انظر أحكام القرآن لابن العربي (٢٤٤/٣) ، المحرر الوجيز (٢٤٢/١١) ، البحر المحيط (٥٧٢/٧) ، روح المعاني
 (٨/١٨) .

- (٣) تفسير الطبري (٤٦/١٨) .
- (٤) تفسير الطبري (٢٨/٥٤) ، تفسير السمعاني (٤٨٢/٣) ، تفسير البغوي (٢٥١/٣) .

۲۲۳ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا موسى بن أبي موسى ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، عن أسـباط ، عن السدي ، عن أبي مالك في قوله : (٥٠٠هـ٠٠ حمه ٢٠٤٢هـ ٢٠٢٢هـ ٢٠٤٠هـ ٢٠٤٠ يعني : اصغروا"<sup>(١)</sup>.

الـــدراســـة التفســيرية :

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٢)</sup>. وقد روي مثل هذا التفسير عن الحسن ، والسدي ، ومقاتل بن سليمان<sup>(٣)</sup>. وبه فسر أبو الليث السمرقندي ، وابن كثير<sup>(٤)</sup>.

قوله تعالى : «لحمى الاستانى : «لحمى الحمي ال •• محمح ( \$ لحم محر الحمة الحمة الحمة الحمي ا

- (١) أخرجه ابن أبي حاتم (٨/٨ (٢٥٠٨) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور لابن أبي حاتم فقط (٦٢٧/١٠) .
  - (۲) انظر التفسير رقم (۲۳) .
  - (۳) تفسير مقاتل بن سليمان (۲/۲۰۰) ، تفسير یجی بن سلام (۱۸/۱) .
    - (٤) تفسير السمرقندي (٤٢٢/٢) ، تفسير ابن كثير (٤٩٨/٥) .

الحدراسة التفسيرية : أخرجَ أبو مالكِ هذا التفسير مخرج كُلِّيةٍ تفسيريةٍ ، وهو أنَّ ( إنْ ) بكسر الألِفِ تأتي في القُرآن كُلِّهِ بمعنى النَّفتيِّ . وهل المُراد بهذهِ الكُلِّيَةِ التفسيرية معنى ( إنْ ) مطلقاً حيثما وردت في القُرآن كُلِّه ؟ أو أنَّ المُراد بها ورودها في صيغةٍ معينةٍ ، وهي صِيْعَةُ ﴿ ٢٩٤ ٢٩٣ ٢٩٤ ٢٠) ؟ لأنَّها هي التي توارد عليها تفْسيرُ أبي مالكِ ، وتكرَّرَ في موضعين<sup>(٢)</sup>؟ احتمالان في توجيهِ هذه العِبارة ، وعلى كُلِّ فهي كُلِّيةٌ أغلبية ؛ لأنَّ ( إنْ ) المكسورة المُحَففة تأتي في القُرآن لمعانٍ عِدَّة منها النَّفيُّ<sup>(٣)</sup>.

(١) أخرجه ابن أبي حاتم (٨/٩١٥٢) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .

(٢) في هذه الآية المُفُسَّــرة هنا، والموضــع الآخرُ في قــوله تعالى : ﴿ ۞۞۞۞ ×۞۞ ••®۞ ۞™۞

- - (٤) التحرير والتنوير (١/١٨) .
  - (٥) انظر روح المعاني (٨٣/١٨) .
  - (٦) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان (٣٨١/٣) .

قوله تعالى : ﴿ ۞♦۩•٩٦٦، • • • <u>%</u> \$ ٢×٦ ٦ ٦ ٢٠٦ × ٢♦ ◘ ■ 0 £ ■ 7 5 5 5 □♦ 0 ♦ □ 29 ♦ \* > 0 > 0 □ ♦ □ 0 0 1 ٦ ٢ ٢٠٩ × 2 • □ = £ 37 0 2 2 8 7 8 ¥ ٢ 7 5 5 5 \$ [ النور ]

الـــدراســـة التفســيرية :

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٢)</sup>.

○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
○
<li

الـــدراســـة التفســيرية :

(١) أخرجه ابن أبي حاتم (٢٥٣٨/٨) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) . (٢) انظر التفسير رقم (٢٦٥) . (٣) ذكره ابن أبي حاتم في التفسير (٢/٨٥٥٢) معلقاً ، و لم أقف عليه عند غيره . هذا التفسير المنقول هو من قبيل التفسير السياقي ، فإن حقيقة تأويل الكلمة أن الخُطُوات جمع خُطوة ، والخُطوة بُعد ما بين قدمي الماشي . والمعنى في النهي عن إتباع خطوات الشيطان : النهي عن طريقه وأثره فيما دعا إليه وزيَّنهُ من الإصغاء إلى خبر الإفك ، والتلقي له ، وإشاعة الفاحشة في الذين آمنوا<sup>(۱)</sup>. وقد روي ذلك عن عائشة ، وسعيد بن جبير ، ومقاتل بن سليمان<sup>(۲)</sup>.

٣٢٦ \_ قال الطبري : "حدثنا ابن بشار ، قال : ثنا عبد الرحمن ، قال : ثنا سفيان ، عن السدي ، عن أبي مالك في قوله ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 ...
 .

الــدراســة التفسـيرية :

اشتمل هذا الأثر المنقول عن أبي مالك على أمور ثلاثة : ففيه تفسير كيفية الضرب بالأرجل ، وأن المراد به تحريكها<sup>(٤)</sup>. **وفيه أيضاً** تفسير الزينة المُحْفَاة بما كُنَّ النساءُ يتزين به من وضع الخرز ونحوه في أرجلهن ، وهذا من باب التفسير بالمثال . تُهمَّ إنّ أبا مالكِ أعقب ذلك بذكر نزول الآية وعبَّر بقوله: فترلت ، يعني الآية . وقد روي نحو هذا السبب عن حَضْرَمي ، ومعاوية بن

- (۱) انظر تفسير الطبري (۹٤/۲۹ـــ۹۹) و (۱۲۰/۱۸) .
- (٢) تفصير مقاتل بن سليمان (٤١٣/٢) ، تفسير ابن أبي حاتم (٢٥٥٢/٨) .

(٤) وبه فسر مقاتل بن سليمان (٤١٧/٢) ، واختار الطبري (١٤٩/١٨) أن المعنى يعم المشي أو التحريك .

قرة<sup>(۱)</sup>. والمتأمل في أثر أبي مالك يجد أنه لم يُنصَّ على حادثةٍ بعينها ، بل ذِكره لما ذكر من باب تصوير ما تصدق عليه الآية من الأحداث والمعاني . ويقوي ذلك أن جمهور المفسرين على ذكر وصف الفعل ، دون الإشارة إلى حادثةٍ بعينها ، ومنهم ابن عباس ، وسعيد بن حبير ، ومحاهد ، وقتادة ، ومقاتل بن سليمان ، وابن زيد<sup>(۲)</sup>. بل إن معاوية بن قرة وهو ممن رُوِي عنه حكاية سبب الترول، أشار إلى أن هذا من فعل نساء الجاهلية . فقال : "كُنَّ نساءُ الجاهليةِ تَضْربُ الخلاحيل الصُمَّ ، فأنزل الله هذه الآية"<sup>(۳)</sup>.

٣٢٧ \_ قال سعيد بن منصور : "حدثنا خالد بن عبد الله، عن حصين، عن أبي مالك، في قوله عز وجل : (□ حب کے ایک کے ایک کے ایک کے وجل : (□ حب کے ایک کے ای

- (١) تفسير الطبري (١٤٩/١٨) ، الدر المنثور (٣٧/١١) .
- (٢) تفسير مقاتل بن سليمان (٤١٧/٢) ، تفسير الطبري (١٤٩/١٨) ، الدر المنثور (٣٧/١١) .
  - (٣) الدر المنثور (٣١/٣٧) .
- ٤) أخرجه سعيد بن منصور في السنن (رقم ١٦٠٤) بإسناد صحيح . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٥٣/١١)
   لسعيد بن منصور وعبد بن حميد .

عبد الله ، وأنس بن مالك ، والشعبي ، ومجاهد ، وعكرمة ، والزهري ، والسدي ، ومقاتل بن حيان ، ومقاتل بن سليمان<sup>(١)</sup>. وهو محل اتفاق بين المفسرين<sup>(٢)</sup>. **الثابي** : يؤخذ منه تعيين مبهمات الآية الكريمة ، فالفتاة هي فتاة عبد الله بن أُبي بن سلول ، وهو الذي يُكُرهُها على البغاء . والملاحظ ههنا أن أبا مالك لم يخض في تعيين مبهمات الآية ، فلم يتعرض لتعيين اسم تلك الفتاة . **الثالث** : يؤخذ من قول أبي مالكٍ : "وكانت له جاريةٌ تكسبُ عليه" ، أن المقصود بعَرَضِ الحياةِ الدنيا في الآيةِ ، هو ما تكسبه الفتاة لسيدها بالبغاء .

لحمص الحمي المحاط على الحاط الحاط على المحمي المحمي المحمد ال محمد المحمد ال المحمد ا

قوله تعالى : « ᆠ ᠬᠷ / + ᠅→□۞↓ ᆠ ᡣݠᡣOO☺⊇♫□♠ϑ†? □♦ ᆠ ᡣᠲ֎ ♥ © √ ৵ ₪ ڴ♦ + ᇎ٦ ᠅→□ @ २ ■ २ ۞ ۞ ⊠☺ ഗ ⇔ ‡ ■ - □ ■ □ = □ ഗ 3 ഗ ⊐ ~ ॐ ഗ ⇔ ই ♦ + ᇎ٦ ᠅→□ @ २ ■ २ ۞ ۞ ⊠© ഗ ⇔ ‡ ♦ - □ ■ □ = □ ഗ 3 ഗ ⊐ ~ ॐ ഗ ⇔ ই ♦ ~ ഫെ ഗ ≅ ഗ ഫ ⊘ ♡ ⇔ ই ♦ ~ ഫ ⊃ × ഗ © ∞ 기 □ △ ८ ∀ △ □ ④ ☎ ᆠ ^ ഫ ூ છ బ □ △ ८ ♡ / ♡ ⇔ ∑ ● ~ ⊡ ↓ □ ∞ 기 □ △ ८ √ ⓑ ⊠ & ~ ~ ∞ 0 © 20 € © 7 □ △ + 0 ⊕ / © 20 € □ ▷ ∞ □ 5 ♦ ① 9 ♦ ■ • □ બ ⊲ © 20 € → □ + • # • 8 2 △ 2 ∕ 0 • □ □ ♦ • •

- (١) تفسير مقاتل بن سليمان (٤١٨/٢) ، تفسير الطبري (١٨/١٩هـ) ، الدر المنثور (١١/٠٥ ــ ٥٥) .
  - (٢) انظر المحرر في أسباب الترول (٧٥٤/٢) .
  - (٣) أخرجه ابن أبي حاتم (٢٥٩٢/٨) لإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم برقم (٢) .
    - (٤) انظر التفسير رقم (٤) .

لا⊠@⇔©&®⊡∎ﷺ ﴾ قال : هي في وسط الشجر، لا تصيبها الشمس في شرق ، ولا غرب ، وهي من وجوه الشجر<sup>(٥)</sup>.

> الـــدراســـة التفســيرية : اشتملت هذه الآثار المنقولة عن أبي مالكٍ على أربعة أُمور :

**الأول** : فسر المشكاة بالكوة ، وهذا من تفسير اللفظ بما يقاربه في المعنى ، فإن الكُوة هي فتحة صغيرةٌ في الحائط ليس لها منفذٌ ، وهو قول جمهور المفسرين ، روي ذلك عن كعب الأحبار <sup>(٢)</sup>، وابن عباس ، وابن عمر ، وسعيد بن حبير، وسعد بن عياض<sup>(٧)</sup>، ومحاهد، والضحاك ، والحسن ،

(١) عليّ بن الحسن السِرِنْجَانيّ الرّازيّ ، صاحب حديث ومطواف ، روى عنه ابن أبي حاتم وقال : ثقة صدوق
 توفي سنة (٢٧٥) ، الجرح والتعديل (١٨١/٦) ، تاريخ الإسلام (١٣٦/٥) .

(٢) مُسرَدًد بن مُسرَرْهُ د بن مُسرَرْبُ بن مُسرَقِور الأسدي ، البصري ، أبو الحسن ، ثقة حافظ ، يقال إنه أول من صقً المسند بالبصرة ، مات سنة (٢٢٨)، ويقال: أسمه عبد الملك بن عبد العزيز، ومسدّد لقب . تقريب التهذيب (٢٥٩٨)
 (٣) أخرجه ابن أبي حاتم (٨/٢٥٢) بإسناد صحيح . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (١٧/١٦) لابن أبي حاتم فقط
 (٤) أخرجه ابن أبي حاتم بإسناد ضعيف جداً ، تقدمت دراسته برقم (٢) . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (١٧/١٦) لابن أبي حاتم فقط
 حاتم فقط (١١/١٦) .

(٥) أخرجه عبد بن حميد كما في الدر المنثور للسيوطي (٧ / ٧٠) . (٦) كعب بن مَاتِع الحُمْ يَكِيُّ ، أبو إسحاق ، المعروف بكعب الأحبار ، ثقة ، مخضرم ، كان من أهل اليمن فسكن الشام ، مات في آخر خلافة عثمان ، وقد زاد على المائة . الكاشف (٢٦٦٢) ، تقريب التهذيب (٥٦٤٨) . (٧) سعد بن عِاض الهَلَّليُّ ، الكوفي ، صدوق ، وله رواية مرسلة ، مات بأرض الروم . الكاشف (٢٠/١) ، تقريب التهذيب (٢٢٥٢) . وقتــادة ، وابن جريج ، ومقاتل بن سليمان<sup>(۱)</sup>. وبه قال الفــراء ، وأبو عبيدة ، وابن قتيبة ، والطبري ، والزحاج<sup>(۲)</sup>. **الثاني** : فسر المصباح بالسراج ، وهو أيضاً من تفسير اللفظ بما يقاربه في المعنى . روي ذلك عن ابن عباس، ومحاهد، والسدي، ومقاتل بن سليمان<sup>(۳)</sup>. وبه قال ابن قتيبة، والطبري، والزحاج<sup>(٤)</sup>. والزجاج<sup>(٤)</sup>. **الثالث** : أشار أبو مالكٍ إلى أمثال الكتاب العزيز عند تفسيره للآية ، فقال : "وهو مثلٌ ضرب" . بيد أنه لم يسْتَرسِل في بيان وجه ضرب المَثل .

(۱) تفسير مقاتل بن سليمان (٤١٩/٢) ، تفسير الطبري (١٦٤/١٨) ، تفسير ابن أبي حاتم (٨/٥٩٥) ،
 الدر المنثور (١١/٦٦-٢٧) .

(٢) معاني القرآن للفراء (٢٥٢/٢) ، مجاز القرآن لأبي عبيدة (٦٦/٢) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـــ٥٠٣) ،
 تفسير الطبري (١٦٨/١٨) ، معانى القرآن للزجاج (٤٣/٤) .

(٣) تفسير مقاتل بن سليمان (٤١٩/٢) ، تفسير الطبري (١٦٦/١٨) ، الدر المنثور (٦٨/١١) ، تفسير ابن كثير (٩/٦) .

(٤) تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـــ٥٠٥) ، تفسير الطبري (١٦٨/١٨) ، معاني القرآن للزجاج (٤/٤) .
 (٥) تفسير الطبري (١٧٠/١٨) ، تفسير ابن أبي حاتم (٨/٩٥٥٦ـــ٢٦٠٠) ، الدر المنثور (٧٠/١١) .
 (٦) انظر تفسير الطبري (١٧٠/١٨) ، المحرر الوجيز (١٠٧/١١) ، تفسير الرازي (٢٠٦/٢٣) .

٣٣٣ ـ قال سعيد بن منصور : "نا خالد بن عبد الله ، عن حصين ، عن أبي مالك قال ٪ إذا دخلت بيتا فيه ناس من المسلمين فسلم عليهم ، وإن لم يكن فيه أحد ، أو كان فيه ناس من المشركين ، فقل : السلام علينا وعلى عباده الصالحين"<sup>(١)</sup>.

الــدراســة التفسيرية :

اشتمل هذا الأثر التفسيري على بيان ثلاثة أمور :

**الأمر الأول** : البيوت في الآية هي البيوت المعروفة المهيأة للسكنى ، وقد حمل أبو مالكِ اللفظ على عمومه في جميع تلك البيوت ، فذكر بيوت المسلمين عامة ، ويدخل فيها بيت المرء نفسه ، وذكر أيضاً البيت الذي ليس فيه أحدٌ ، أو ليس فيه إلا المشركين خاصة .

۵۵۵۵۵۵۵۵۵۵۶۶۶ » **أنه يتناول معنيين ، أحد<sup>ه</sup>ما** : أن يكون المراد به السّلام على المسلمين من أهل تلك

**والمعنى الآخر** : أن يكون المــراد به ، سلام المرء على نفسه هو خاصةً . وفي هذا حمل للفظ على ظاهره ، ومَثَّل أبو مالكٍ لذلك بالبيت ليس فيه أحد ، وهو ظاهرٌ . وبالبيت لا يكون فيه إلا

(١) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (رقم ١٥٦٣) بإسناد صحيح . وقد توبع خالد بن عبد الله الواسطي في مفردات هذا الخبر ، فرواه سعيد بن منصور (رقم ١٥٦٤) ومن طريقه البيهقي في شعب الإيمان (٢٣٠/١١) عن اسماعيل بن زكريا ، ورواه الطبري (٢٠٧/١٨) عن هشيم كلاهما عن حصين به بلفظ : "إذا دخلت بيتاً ليس فيه أحد فقل : السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين" . وروى ابن أبي شيبة (٢٣/٨٦) من طريق عباد بن العوام عن حصين به بلفظ : "إذا دخلت بيتاً ليس فيه أحد فقل : السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين" . وروى ابن أبي شيبة (٢٣/٨٦) من طريق عباد بن العوام عن حصين به بلفظ : "إذا دخلت بيتاً ليس فيه أحد فقل : السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين" . وروى ابن أبي شيبة (٢٦/٨ ٢) من طريق عباد بن العوام عن حصين به بلفظ : "إذا دخلت بيتاً فيه المشركون ، فقل : السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين ، يحسبون أنك قد سلمت عليهم ، وقد صرفت السلام عنهم " . وخولف خالد الواسطي وعباد في هذا اللفظ فروى الطبري (٢٠٧/١٨) من طريق معام من حيوم من به بلفظ : "إذا دخلت بيتاً فيه المشركون ، فقل : السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين ، يحسبون أنك قد سلمت عليهم ، وقد صرفت السلام عنهم " . وخولف خالد الواسطي وعباد في هذا اللفظ فروى الطبري (٢٠٧/١٨) من طريق هشيم ، وقيه "وإذا دخلت بيتاً فيه ناس" من المسلمين وغير المسلمين فقل مثل ذلك" .

المشركون؛ فيكون سلامه على نفسه خاصةً، لأنَّ قد تُهينا عن ابتدائهم بالسلام<sup>(۱)</sup>. وصيغة السَّلام في هاتين الحالتين أن يقول : "السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين" . وقد رويت هذه الصِّيغة عند دخول البيت إذا لم يكن فيه أحد ، عن ابن عمر ، وماهان<sup>(۲)</sup>، وإبراهيم النخعي ، ومجاهد ، وعكرمة ، وعطاء بن أبي رباح ، وقتادة<sup>(۳)</sup>. أما ابتداء السلام على المشركين بمثل هذا اللفظ ، فلم أره لغيره ، وهو جائز ً ؟ لأنه لفظ يقتضي انصراف السلام عنهم إلى غيرهم . فكأنه لم يُسلم عليهم أصلاً ، مع حصول السلامة لقائله ، وهو ما عَلَّلَ به أبو مالك ، حيث قال: "إذا دخلت بيتاً فيه المشركون ، فقل : السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، يحسبون أنك قد سلمت عليهم، وقد صرفت السلام عنهم"<sup>(3)</sup>. ولعل من اختار هذه الصيغة في السلام ، إنما قاله مُستَّأنسل بقوله مو حمدة الله وبركاته ، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، يحسبون أنك قد سلمت عليهم ورحمة الله وبركاته ، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين مي مي النه أبها الله أنه أيها البيُّ ورحمة الله وبركاته ، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين معليم أله أبه أبو مالك ، حيث قال: "إذا محمَّداً عبده في مستحان السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين ، يحسبون أنك قد سلمت عليهم، ورحمة الله وبركاته ، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين يكسبون أنك قد سلمت عليهم ورحمة الم مستَّأ نسل بقوله ورحمة الله وبركاته ، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين ، والطيبات ، السلام عليك أيها النيُ

البركة<sup>(٦)</sup>.

الـــدراســـة التفســيرية :

(١) فقد روى مسلمٌ في صحيحه، في كتاب السلام، باب النهى عن ابتداء أهل الكتاب بالسلام، وكيف يرد عليهم، رقم (٢١٦٧) ، (٢١٠/١٤ شرح النووي) عن أبي هريرة ﷺ أن رسول الله ﷺ قال 🛛 : " لا تبدءوا اليهود ولا النصارى بالسلام ، فإذا لقيتُم أحدَهم في طريق فاضطُرُّوه إلى أضيقه " . (٢) ماهان الحنفي أبو سالم الكوفي الأعور ، وكان تؤلل له المُربَعِّ ، ثقة عابد ، قتله الحجاج سنة ثلاث وثمانين . هذيب الكمال (١٦٩/٢٧) . (٣) تفسير الطبري (٢٠٦/١٨\_ ٢٠٦) ، تفسير ابن أبي حاتم (٢٥٦٠/٨ ، ٢٦٥٠\_٢١٥١) . (٤) المصنف لابن أبي شيبة (٤٩٢/٨) ، وانظر فتح الباري (٤٢/١١) . (٥) متفق عليه ، أخرجهُ البخاري في كتاب العمل في الصلاة، باب من سمَّى قوماً أو سلَّم في الصلاة على غيره مواجهةً وهو لا يعلم . رقم (١٢٠٢) ، (٩٢/٣ فتح الباري ) ، ومسلم في كتاب الصلاة ، باب التشهد في الصلاة ، رقم (٤٠٢) ، (٤١٥٢/٤) شرح النووي) من حديث عبد الله بن مسعود 🚓 . (٦) ذكره ابن الحوزي بهذا اللفظ في زاد المسير (١٤٥/٣).

عند دراسة هذا الأثر النفسيري لابد من ملاحظة أمرين : الأمر الأول : أنَّ تبارك بمعنى تف عل من البركة ، رُوي ذلك عن ابن عباس ، وبه ق ال أه ل اللغة<sup>(۱)</sup>. وحقيقة اللفظ أن البركة كثرةُ الخير ودوامه ، والبركةُ المُضافةُ إلى اللهِ جل ثناؤهُ نوعان : النوع الأول : بركة هي صفةٌ لذاته جل وعز ، والفعل منها تبارك . والنوع الثابي : بركة هي صفةٌ لفعلهِ جل ثناؤه ، والفعل منها بارك . ولا أحد أحقُ بماتين الصفتين منه تبارك وتعالى . لكن الأليق باللفظة في هذا السياق أنْ يُرادَ بما معنى الوصف لا الفعل ، فإن تبارك فعلَّ لازمٌ ، مثل : تَعَالى ، وتقدس ، وتعاظم<sup>(۲)</sup>. معنى الوصف لا الفعل ، فإن تبارك فعلَّ لازمٌ ، مثل : تَعَالى ، وتقدس ، وتعاظم<sup>(۲)</sup>. الأمر الثاني : فَهُمُ ابن أبي حاتم وابن الجوزي لمعنى هذا الأثر المُفَسَّر . فقد جعلا ما رُوي عن أبي مالك الغفاري بمعنى ما رُوي عن مقاتل بن سليمان ، فإنه قد فسر (سره في مواطن أخرى اللفظُ<sup>(۳)</sup>. ويُفَسَرِّ ذلكَ ما رُوي عن مقاتل بن سليمان ، فإنه قد فسر (سره في مواطن أخرى الفظُ<sup>(۳)</sup>. ويُفَسَرَّ ذلكَ ما رُوي عن مقاتل بن سليمان ، فإنه قد فسر (سره تحكم في ما أبي أبي بعض المواضع من تفسيره بقولهِ : "افتعل البركة"<sup>(1)</sup>. تُمَّ شرحَ نفْسُهُ هذا التفسير في مواطن أخرى أخرى ، ففسَرَّ لفظة (سره بقولهِ : "افتعل البركة"<sup>(1)</sup>. تُمَّ شرحَ نفْسُهُ هذا التفسير في مواطن أخرى ومرةً أُخرى ، ففسَرً لفظة (سره بقولهِ : "افتعل البركة"<sup>(1)</sup>. تُمَّ شرحَ نفْسُهُ هذا التفسير في مواطن أخرى ومرةً أُخرى ، عنصير من يقسيه جل ثناؤهُ <sup>(٢)</sup>، ومرةً ثائتةً بمدح الربِّ لنفسيه تبارك الله وتعالى<sup>(٣)</sup>. وهذبو التفاسيرُ المنقولةُ عن مقاتل تدلُ على أنَّ تفسير (سره عم هو الربيّ الفسيو تبارك الله وتعالى<sup>(٣)</sup>. وهذبو هو بمعني قول من قال : "تفاعل من البركة" .

قوله تعالى : ﴿ ◘♦٩٠@&&&>♦ ٦٩٩ @\$₩■€ ۞ ڴ♦٦₽ ٦+ ڴى10 ٦♦©⊠يدى □• 5<<<>> = 5 گ□≠♦€□@ % & كى2\* ﴾ [الفرقان]

- (١) انظر تفسير الطبري (٢١٤/١٨) ، معاني القرآن للزجاج (٥٧/٤) .
  - (٢) انظر بدائع الفوائد لابن القيم (١٨٦/٢) .
- (٣) ذكر ابن أبي حاتم في تفسيره (٨/٩٥٩) بسندهِ من طريق الضحاك عن ابن عباس قوله : "

«> \$ حي© ♦ صي ) تفاعل من البركة " ثم قال : وروي عن أبي مالك الغفاري نحوه ، وكذا صنع ابن الجوزي (١٤٥/٣) فقد جعل القول الأول من معاني تبارك ، أنها بمعنى تفاعل من البركة ، وذكر ما رُوي عن أبي مالكٍ ضِمن هذا القول .

- (٤) تفسير مقاتل بن سليمان (٢٩/٢) و (٣٨١/٣) .
  - (٥) تفسير مقاتل بن سليمان (١/٣٩٥) .
    - (٦) تفسير مقاتل بن سليمان (١٩٩/٣) .
    - (٧) تفسير مقاتل بن سليمان (٣١٠/٣) .

٤٣٣ فال سعيد بن منصور : "حدثنا خالد بن عبد الله ، عن حصين ، عن أبي مالك قال : هو الذي يرى في الشمس ، الذي يدخل من الكُوّة"<sup>(١)</sup>.

الــدراســة التفســيرية :

الهاء والباء والحرف المعتل : كلمة تدل على غبرة ورقَّةٍ فيها . فالهباءُ : دقاق التراب<sup>(٢)</sup>. وما ذكره أبو مالك هو من باب التفسير بالمثال . وقد روي نحو ذلك عن علي بن أبي طالب ، وابن عباس في روايةٍ عنهما ، وسعيد بن جبير ، ومحاهد ، والشعبي ، وعكرمة ، والحسن ، والضحاك في رواية عنه<sup>(٣)</sup>. وبه قال أبو عبيدة ، وابن قتيبة ، والزجاج ، وأبو جعفر النحاس<sup>(٤)</sup>. وهو اختيار الطبري ، وابن عطية<sup>(٥)</sup>.

(١) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (رقم ١٦٢٧ و ١٦٢٨) بإسنادٍ صحيحٍ . وقد ذكره ابن أبي حاتم في تفسيره معلقاً (٨/٢٦٧) ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (١٥٦/١١) لعبد بن حميدٍ .
(٢) انظر مقاييس اللغة لابن فارس (٣١/٦) .
(٣) تفسير الطبري (٩/٢) ، تفسير ابن أبي حاتم (٨/٢٧٩/٢) ، الدر المنثور (١١/٥٥١-١٥٥) .
(٤) مجاز القرآن لأبي عبيدة (٢/٢٤) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـ٣١٣) ، معاني القرآن للزجاج (٢٤/٤)، معاني القرآن لأبي جعفر النحاس (١٥/١٠) .
(٥) تفسير الطبري (٩/٢) ، الحرر الوجيز (١٨/٢) .

الفرقان : المحالية : المحالية المحالية المحالية : 

•٣٣ \_ قال سعيد بن منصور : "نا خالد ، عن حصين ، عن أبي مالك ، في قوله عز وجل : ﴿3♦۞◘♦3@@₪€♦\$\$\$ @@••@ك≈♦४\$\$\$ @••\$\$ @□\$#\$\$ #=\$\$ #△◘\$@⊠♦ } قال: هو عقبة بن أبي معيط وأمية بن خلف ، كانا متواخيين في الجاهلية ، يقول أمية بن خلف : يا ليتني لم أتخذ عقبة بن أبي معيط خليلا"<sup>(۱)</sup>.

<u>الدراسة التفسيرية</u> : اشتمل هذا النص على تعيين مبهمات الآية الكريمة ، فالظالم هو أُمية بن خلف ، وفلانٌ الذي أضله عن الذكر هو عقبة بن أبي معيط . وقد خُولِف في التعيين فروى سعيد بن المسيب ، والشعيبي ، ومحاهد ، وقتادة ، والسدي ، ومقاتل بن سليمان<sup>(٢)</sup>، أن الظالم هو عقبة بن أبي مُعيطٍ ، والذي أضله عن الذكر هو أمية بن خلف ، وهذا هو المعروف في التفسير<sup>(٣)</sup>، وما ذُكر هو من باب التمثيل ، ولفظُ الآيةِ عامٌ في كل ظالمٍ<sup>(٤)</sup>.

(٢) تفسير مقاتل بن سليمان (٢/٤٣٥) ، تفسير الطبري (١٠/١٩) ، تفسير ابن أبي حاتم (٢٦٨٣/٨ــ٢٦٨٦) .

(٣) انظر معاني القرآن لأبي جعفر النحاس (٢١/٥) ، إعراب القرآن لأبي جعفر النحاس (١٥٨/٣) ، تفسير السمعاني (٣).

(٤) انظر تفسير ابن كثير (١٠٨/٦) .

<sup>(</sup>١) أخرجه سعيد بن منصور (رقم١٦٣٠) بإسنادٍ صحيح . وقد توبع سعيد في روايته ، فرواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٢٦٨٦/٨) من طريق مسدد، قال حدثنا خلد بن عبد الله به . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (١٦٨/١١) لسعيد بن منصور ، وعبد بن حميد ، وابن المنذر .

اشتمل هذا الأثر على ثلاثة أمور :

الأول : بيَّنَ أن المراد بالظل في الآية ، هو ما يكون بين طلوع الفجر إلى طلوع الشمس . وهو تفسير مأخوذٌ من السياق ، فإنه جل ثناؤه قال بعد ذلك : ﴿ ٢٠٢هـ٥ ٢٥هـ٥ ٢٠٥ حصصه ٥٢هـ٥ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٩هـ٥ ٢٥ ٢٥ ٢٥ ٢٥ ٢٥ ٢٢ ٢٠ ٤ الشمس إنما تعقب ما يوجد قبل طلوعها<sup>(٢)</sup>. وقد روي ذلك أيضاً عن مسروق ، وابن عباس ، وابن عمر ، وأبي العالية ، وسعيد بن جبير ، وإبراهيم الرجعي ، ومحاهد ، والضحاك ، وعكرمة ، والحسن ، وقتادة ، والسدي ،

<sup>(</sup>١) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (رقم ١٦٣٣) بإسنادٍ صحيحٍ . وقد تُوبع هشيمٌ في رواية الجملة الأولى من التفسير ، فروى سعيد في سننه (رقم ١٦٣٤) من طريق خالد بن عبد الله ، والطبري في تفسيره (٢٢/١٩) من طريق أبي محصن حصين بن نُمير كلاهما عن حصين به . كما توبع هشيمٌ أيضاً في رواية الجملة الرابعة ، فروى ابن أبي حاتم في التفسير (٨) من طريق عصن حصين بن نُمير كلاهما عن حصين به . كما توبع هشيمٌ أيضاً في رواية الجملة الرابعة ، فروى ابن أبي حاتم خاله بن عبد الله ، والطبري في تفسيره (٢٢/١٩) من طريق أبي محصن حصين بن نُمير كلاهما عن حصين به . كما توبع هشيمٌ أيضاً في رواية الجملة الرابعة ، فروى ابن أبي حاتم في التفسير (٨) من طريق سليمان بن كثير العبدي عن حصين به بلفظ : "قبضه حين تطلع" . والأثر خره السيوطي في الدر المنثور (٢٥/١٩) وعزاه لعبد بن حميد وابن المنذر .

وعطاء الخراساني ، وأبي سنان الشيباني، وأيوب بن موسى<sup>(۱)</sup>، ومقاتل بن سليمان<sup>(۲)</sup>. وبه قال الفراء ، وأبو عبيدة ، وابن قتيبة ، والطبري ، والزجاج<sup>(۳)</sup>.

الفرقان ]

(١) أيوب بن موسى بن عمرو بن سعيد بن العاص، أبو موسى المكي الأموي، أحد الفقهاء، ثقة ، مات سنة (١٣٢).
الكاشف (٢٦٢/١) ، تقريب التهذيب (٢٦٥) .
(٢) تفسير مقاتل بن سليمان (٢٩/٣٤) ، تفسير الطبري (٢٢/١٩) ، تفسير ابن أبي حاتم (٨/٢٠١٠ ٢٧٠٠) ،
الدر المنثور (١١/٤٨١ ٢٥٠١) .
(٣) معاني القرآن للفراء (/٢٦٨) ، مجاز القرآن لأبي عبيدة (٢٥/٢) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (٥-٣٣٣) ،
تفسير الطبري (٩/٢٦) ، معاني القرآن للزجاج (٤/٠٧) .
(٤) انظر معاني القرآن للفراء (/٢٦٨) ، محاز القرآن لأبي عبيدة (٢٥/٢) ، تفسير الطبري (٩/٢٠) ، معاني القرآن للفراء (/٢٠٢٠) ، معاني القرآن للزجاج (٤/٠٧) .
(٤) انظر معاني القرآن للفراء (٢٦٨٦) ، معاني القرآن لأبي عبيدة (٢٠٥٢) ، تفسير الطبري (٩/٢٠٠) ، معاني القرآن للفراء (٢٠٢٠) ، معاني القرآن للفراء (٢٦٨٠) ، معاني القرآن للفراء (٢٠٢٠) .

<u>المدراسة التفسيرية</u> : اشتملَ هذا الأثر على حكايةِ سبب نزول الآية ، وقد استعمل فيه أبو مالك عبارة : " فترلت " . وهو صريحٌ في السببية ، وموافق في الجملة لما روي عن أبي سعيد الخدري ، وابن عباس ، وسعيد ابن جبير ، والشعبي ، والسدي ، ومقاتل بن سليمان<sup>(٢)</sup>. لكنه يختلف عنهم في أمر ، وهو أن السائل في هذا الأثر هم بعضُ أصحاب النبي ﷺ ، بينها رُوي عن بعض من حكيناً قوله ألهم هُمُ المشركون ممن رغبوا في الإسلام<sup>(٣)</sup>. **ويمكن الجمع بين ذلك** ، بأن يقال : إن الإخبار بألهم من الصحابة بناء على ما آل إليه أمرهم . ويُقَوِّي ذلك في الجملة ما روي في بعض الأثار من التمثيل للسائلين من المشركين الراغبين في الإسلام بوحشي بن حرب ، وقد أسلم فيما بعد ﷺ<sup>(3)</sup>.

### 

(٢) تفسير مقاتل بن سليمان (٤٤٢/٢) ، تفسير ابن أبي حاتم (٢٧٣١/٨ ٢٧٣٢) ، الدر المنثور
 (٢١٧/١١) .

۸۳۳ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو سعيد الأشج، ثنا عبيد الله ، نظ إسرائيل ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله : «••••=۵۵=۵۵ ®♦\$<=۵۶ ₪؟◊€♦+٤©مه ﴾ قال : يوم بدر"<sup>(۱)</sup>.

الـــدراســـة التفســيرية :

"اللام والزاء والميم أصلٌ واحدٌ صحيحٌ ، يدل على مصاحبةِ الشيءِ بالشيءِ دائماً"<sup>(٢)</sup>. والمراد به في هذا السياق تمديد الكفار بأن جزاء تكذيبهم سوف يكونُ عذاباً ملازماً لهم ، وتفسير ذلك العذاب بما حصل من القتل يوم بدر على أيدي المؤمنين هو من باب التفسير بالمثال ؛ إذ اللفظ يَعُمُّ كل عذاب في الدنيا والآخرة<sup>(٣)</sup>. وقد روي هذا التفسير عن أُبي بن كعب ، وابن مسعود ، وإبراهيم النخعي ، ومحاهد ، والضحاك ، وقتادة ، ومحمد بن كعب القرظي ، والسدي ، ومقاتل ابن سليمان<sup>(٤)</sup>.

قوله تعالى : «℃×لابم ثو ٤ ي کے کے استے <</>
الشعراء ]

**٣٣٩ \_** قال ابن أبي حاتم : "حدثنا موسى بن أبي موسى الأنصاري ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن بن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك قوله: (محيكات الحاك ) يعني : هذه"<sup>(0)</sup>.

> **الدراسة التفسيرية** : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(7)</sup>.

(١) أخرجه ابن أبي حاتم في التفسير (٨/٢٧٤٦) بإسنادٍ حسنٍ ، تقدمت دراسته برقم (٢٦) ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (١١/٢٣٦) لعبد بن حميد وابن أبي حاتم .
(٢) مقاييس اللغة (٥/٥٤٢) .
(٣) مقاييس اللغة (٥/٥٤٢) . إعراب القرآن لأبي جعفر النحاس (١٧٠/٣) ، تفسير ابن كثير (١٣٤/٦) .
(٣) انظر تفسير مقاتل بن سليمان (٢/٤٤٤) ، تفسير الطبري (٩/١٣٦) ، تفسير ابن أبي حاتم (٨/٢٤٢) .
(٤) تفسير مقاتل بن سليمان (٢/٤٤٤) ، تفسير الطبري (٩/١٣٢) ، تفسير ابن أبي حاتم (٨/٢٤٢) .
(٥) أخرجه ابن أبي حاتم في التفسير (٨/٢٤٢) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدمت دراسته برقم (٢) .

# قوله تعالى : (□ ♦ ۞ € 9 ﷺ ۞ ڲ ﴾ ٢ ۞ ﷺ ۞ ؟ ٢ ۞ ۞ ؟ • ٢ ٢ \_ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا موسى بن أبي موسى الأنصاري ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن بن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك ، قوله : (-٢-٩-٩-٢ ٥ ۞ ٢ ٢ ) ، يعني ما عظُم من النار "<sup>(1)</sup>. <u>الدراسة التفسيرية</u> : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٢)</sup>.

> <u>الدراسة التفسيرية</u> : اشتمل هذا الأثر التفسيري على أمرين اثنين : الأول : تفسير الفلك بالسفينة ، وقد تقدم بيانه<sup>(١)</sup>. (١) أخرجه ابن أبي حاتم في التفسير (٨/٢٧٨٤) بإسنادٍ ضعيفٍ حداً ، تقدمت دراسته برقم (٢) . (٢) انظر التفسير رقم (٢٦٢) . (٣) أخرجه ابن أبي حاتم في التفسير (٩/٢٩١٩) بإسنادٍ حسنٍ ، تقدمت دراسته برقم (٣٠) .

الثاني: لم يتعرض أبو مالك لتفسير لفظة ( جرمین القرآن بالقرآن ، وهو مأخوذ من قوله تعالى :
 الذي شُحِنَت به السفينة فامتلأت . وفيه تفسير القرآن بالقرآن ، وهو مأخوذ من قوله تعالى :
 (○△☺□𝔅 + ແ𝔅 • 𝔅
 (○△☺□𝔅 + 𝔅
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○
 (○

٢٤٣ ـ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا موسى بن أبي موسى ، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، ثنا أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك في قوله : ﴿□♦٠٠ ڝـ • ﴿ ٢٠٩ ـ ٢٥ ـ ٤٣ ×٢٠٥ ـ ٤٠٠٠ ٣٠٥ ٢٠٤ ٢٠٩ ٢٠٩ ٢٠٩ ٢٠٩ ٢٠٠ ٢٠ ) يعني : لا تمشوا بالمعاصي"<sup>(٣)</sup>.

الــدراســة التفسـيرية :

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٤)</sup>.

قوله تعالى : «€=× أ مي\ الماسي \\ محالي الماسي \\ محالي : «€=× أ محياي \\ محالي : «€=× أ محياي \\ محالي \\\ محالي \\ محالي \\\ محالي \\ محالي \\\ محالي \\\\محالي \\\\محالي \\\\محالي \\\\محالي \\\محالي \\\محالي \\\\محالي \\\محالي \\\

> **الــــدراســـة التفســيرية** : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(۱)</sup>.

344 \_ قال أبو داود : "حدثنا وهب بن بقية<sup>(٢)</sup>، عن خالد، عن حصين ، عن أبي مالك قال : كان النبي ﷺ يكتب : باسمك اللهم ، فلما نزلت ﴿۞۞۞۞۞۞ گلا كان النبي ﷺ يكتب : باسمك اللهم ، فلما نزلت ﴿۞۞۞۞۞ گلا البي ﷺ يكتب : بسم الله الرحمن الرحيم"<sup>(٣)</sup>.

اللدراسة التفسيرية :

(۱) انظر التفسير رقم (۲۹) .

(٣) أخرجه أبو داود في كتاب المراسيل (صـ ١٤٠) بإسناد صحيح ، وهو مرسلٌ ، وخالــد هو ابن عبد الله الواسطي ، وهذا الأثر ذكره السيوطي في الدر المنثور (٣٦١/١١) وعزاه لمراسيل أبي داود فقط .
 (٤) ثابت بن عُمارة الحنفي ، أبو مالك الصري ، صدوق فيه لين ، مات سنة (١٤٩) . الكاشف (٢٨٢/١) ، الكاشف (٢٨٢/١) ، تقريب التهذيب (٢٨٢) .
 (٥) ميمون بن مِهْران الجَزَريُّ ، أبو أيوب ، عالِمُ الرَقَةَ ، أصله كوفي ، ثقة فقيه ، ولي الجزيرة لعمر بن عبد الغزيز ، وكان يرسل ، مات سنة (١٤٩) .
 (٦) ميمون بن مِهْران الجَزَريُّ ، أبو أيوب ، عالِمُ الرَقَةَ ، أصله كوفي ، ثقة فقيه ، ولي الجزيرة لعمر بن عبد العزيز ، وكان يرسل ، مات سنة (١٩٩٩) .

• ٣٤ ف قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبي ، ثنا عمرو بن عون<sup>(١)</sup>، أنبأ هشيم ، عن حصين ، عن أبي مالك في قوله : (٢٠٣٥، ٢٥، ٢٠٢٠) قال : تحبسان غنمهما، حتى يفرغ الناس ، ويخلو لهما البير "<sup>(٢)</sup>.

٣٤٦ ـ قال سعيد بن منصور : "حدثنا خالد بن عبد الله، عن حصين ، عن أبي مالك ، في قوله عز وجل ↗♦▤■◙⊻♡☆☺₽♪୬୬₭₻₽₽₽୬೫₭₻₥₻₽₼₽₽₡₩₷₽₽₽₽₩₩ ✐★৫√•☎◘▥♦☯५姜ᄼᆇ↖❣ііん▯◻←◍ェጲ橖ٍ◙◙因∀♦◘♦◘ : فانطلق نحو هما ، ف ∞•0风⊐⊂@⊈ ﴾ قال ar ♦ & ♦ Jar + A) ∄∅€♥∞∞∞₽∎♦♥♦∞∞∞₽₽€€₩€€€₩€€€₩€€€₩€€€₩ 够℗⅍℗⅀⅄ℴℷ♦ℑ⊒℄ⅆ℈⅃Щ♦⅃⅋℣ℤℐℯℷ℄K⅀⅏℗ℷℴℰℷഺ℄ⅆ⅀℗⅌⅌ℾℨ ՀӘ☀╗♦◨•ᇎѺѷ➔ѷѽ╲ѿѽҀѶҹҹ҇҈Ѻ•Ѐ₡Ѻҹ҇ѽӼӁ҈҂∢ฃ҄҄҄҄Ҳѷѽ๏ӏ الله المعام العام ال لتدعوه ، فَجَاءتْهُ تَمْشِي عَلَى اسْتِحْيَاء ، ف ﴿٩٠٠هـ٠٠٠ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ♚崎∿дѺ+☽ॡ୷♦党♦४€♫♓♫ഊ⊕೨Ѭ҈₿♫ӣ♦०ஜഢ⊠എ⊐ккݑ⊚♦3 : امشى خلفى ، فلما جاءته •٢•\$◘٢٠\$ ) فانطلق معها ، فقال لها ، قالت : ﴿ ℄ℿ♦党♦₿₽₽⊠∺・₥₯₯☎₭≡₽₽₽₽₰\★♦₫⇔₨₨♪₽₲₺₡₳₽₫₿₩₵♦③ لك ي الحالي المحالي الحالي الحالي

(۱) عمرو بن عون بن أوس الواسطي ، أبو عثمان البزّاز ، البصري ، ثقة ثبت ، مات سنة (۲۲٥) . تقريب التهذيب
 (۰۰۸۸)

(٢) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٢٩٦٢/٩) بإسناد صحيح ، وقد توبع عمرو بن عون في روايته ، فرواه الطبري (٢) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٢٩٦٢/٩) لابن (٦٢/٢٠) من طريق الحسين بن داود وهو سُنيد ، عن هشيم به . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (١/١١) ٤٥) لابن جريرٍ ، وابن المنذر ، وابن أبي حاتم .

قُوَّته ، وما أمانته ؟ قالت : قوُّته أنه كان يملأ الحوض بدلو واحد ، وأما أمانته ، فإنه قال لي : امشي خلفي ؛ كراهية أن يرى منها شيئًا"<sup>(١)</sup>.

**الـــدراســـة التفســيرية** : اشتمل الأثر الأول لأبي مالكٍ على أُمورٍ ثلاثةٍ : ففيه تفسير الذود بالحبس ، ثُمَّ تعيينُ ذلك الشيءِ الذي يُذادُ ويُحبسُ ، وأخيراً السبب الذي لأجله حُبِسَت الغنمُ .

وأما السبب الذي لأجله كانتِ المرأتانِ تذودان غنمهما عن الماء ؛ فهو ضعفهما عن مزاحمة الرحال في السقيِّ . روي ذلك أيضاً عن ابن إسحاق ، وهو اختيار الطبري ، واستدل له بسياق الآية وقوله جل ثناؤه ب عد ذلك : (٩٠٩هـ ٥٩ هـ ٢٩هـ ٢٩هـ ٢٩هـ ٢٩هـ ٢٥هـ ٩٠٩هـ ٢٠ هـ ٢٠ هـ ٥٩ هـ ٢٩ ٢ : (٩٩هـ ٢٩هـ ٢٩هـ ٢٩هـ ٢٩هـ ٢٩هـ ٢٩هـ ٢٩ ٩٠٩هـ ٢٩ هـ ٢٩ هـ ٢٩ هـ ٢٩ ٢٩ ٢٠ ووافقه على هذا الاختيار أبو جعفر النحاس<sup>(٢)</sup>. واشتمل الأثر الثاني على أمرين :

(١) أحرجه سعيد بن منصور في سننه (رقم ١٦٨٤) بإسناد صحيح . وقد توبع سعيد بن منصور في الخبر عن ملء موسى عليه السلام للحوض بدلو واحد . فروى ذلك ابن أبي حاتم في التفسير (٢٩٦٧/٩) من طُرُق عن خالد بن عبد الله ، وسليمان بن كثير ، كلاهما عن حصين به . ورواية سليمان بن كثير سقطت من تفسير ابن أبي حاتم عبد الله ، وسليمان بن كثير ، كلاهما عن حصين به . ورواية سليمان بن كثير سقطت من تفسير ابن أبي حاتم المطبوع بتحقيق أسعد الطيب ، واستدركتها من "تفسير السورة التي يذكر فيها القصص" (٢٩٩٧) وهو جزء من المطبوع بتحقيق أسعد الطيب ، واستدركتها من "تفسير السورة التي يذكر فيها القصص" (٢٩٩٥) وهو جزء من المطبوع بتحقيق أسعد الطيب ، واستدركتها من "تفسير السورة التي يذكر فيها القصص" (٢٩٩٥) وهو جزء من (٢) انظر مقابي اللغة لابن فارس (٢٥٦٣) .
(٣) انظر مقابيس اللغة لابن فارس (٢٥٦٣) .
(٣) تفسير مقاتل بن سليمان (٢/٢٩٦٩) ، تفسير الطبري (٢٠/٢٠-٢٦) .
(٤) معاني القرآن للفراء (٢/٥٠٣)، مجاز القرآن لأبي عبيدة (٢/١٠١) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـ٣٣٣)، رقا بنفسير الطبري (٢٠/٢٠-٢١) .
(٥) روي التصريح بأن المذوذ كان غنماً عن عمر بن الخطاب ، وابن عباس ، وسعيد بن حبير ، ومجاهد ، وقتادة ، والسدي ، وأبي عمران الجوني ، وابن إسحاق ، وابن جريح ، ومقاتل بن سليمان . انظر تفسير مقاتل (٢٩٦٢) .
(٢) انظر تفسير الطبري (٢٠/٢٠) ، معان القرآن لأبي عبيدة (٢٩٠٢) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـ٣٣٣)، الفسير الطبري (٢٠/٢٠) .

٧٤٧ ـ قال ابن أبي حاتم : "حدثنا أبو بكر بن أبي موسى، ثنا هارون بن حاتم ، ثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد ، عن أسباط ، عن السدي ، عن أبي مالك ، في قوله : ﴿ كُلُهَا اللَّٰ اللَّٰ اللَّٰ عَلَّهُ اللَّٰ اللَّ لَحْمَهُ مُهُ صَحَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّٰ اللَّٰ عَلَى اللَّٰ اللَّٰ اللَّٰ عَلَى اللَّٰ ع

**الـــدراســة التفســيرية** : الآخرةُ صفة للدار ، وإنما وصفت بذلك ؛ لتقدُّم الدارِ الأولى أمامها . ويجوز أن تكون إنما سُمِّيت آخرةً ؛ لتأخُّرها عن الخلق ، كما سميت الدنيا : دنيا ؛ لِدُنُوِّها من الخلق<sup>(٤)</sup>. وتفسيرها هاهنا بالجنة

بالجنة هو من قبيل تفسير اللفظ في هذا السياق ، روي ذلك عن عكرمة ، وابن عمر<sup>(١)</sup>. وهو محل اتفاق بين المفسري<sup>(٢)</sup>.

ć∰௰௷∕≦⇒♦ጲⅉ₽₽₽₿℟௰ஂ֎௰ⅆ௰௴௬♦₽∙℩℩ℴ₥௺௬♦₮ℤ₽⋺௰ℽ℩℩௷௺ ♦↗∥≙⊠ĨĨ♦♨↖ै◾▤৫↘◘๊ŨƠѷ҄∎▫бъ➔≙ ∰ ᅍᆇ∁◼፼ᆥѷѵӣ҄Ҳҳ�⊐ӬѽӳҴ♦іҞѻ҄Ҵ҄҄҄ѧѽҨҀѲ▫⊟ѽѽѵѷҨѽ القصص] ( 🕆 🖓 🖓 🖋 ) [ القصص ] ٣٤٨ \_ قال الطبري : "حدثنا أبو كريب ، قال : ثنا ابن يمان ، عن سفيان ، عن السدي ، عن  $\gg \mathbb{O} \otimes \mathbb{O} = \mathbb{I} \Leftrightarrow \mathbb{C} \Leftrightarrow \forall \diamond \mathbb{O} \leftarrow \mathbb{O} \otimes \mathbb{O} \land \mathscr{I} \land \mathscr{I} \land \mathbb{O} \land \mathbb{O} \to \mathbb{O} \otimes \mathbb{O} \land \mathbb{O} \to \mathbb{O} \otimes \mathbb{O} \land \mathbb{O} \to \mathbb{O} \otimes \mathbb{O} \to \mathbb{O} \otimes \mathbb{O} \to \mathbb{O} \otimes \mathbb{O} \to \mathbb{O} \otimes \otimes \mathbb{O} \otimes \otimes \mathbb{O} \otimes \mathbb{O}$ أبي مالك في قوله إلى الجنة ، ليسألك عن القرآن"("). الــدراســة التفسيرية : إن المعاد هو الموضع الذي يُجادُ إليه ، وقد اشتهر به يوم القيامة لأنه معادُ الكل ، وتفسرير ذلك بالجنة هو من التفسير بلوازم الأمر وتوابعه (٢). وفي السياق ما يشير إليه فقد قال حل ثناؤه قبل ℤ⅃♦❷₠೫☞⊠ℯ୷ϟ୕୕ୢ୰ୠ≿℗ℯ୷୷୶୷ ⊴≣∘∎≿∠≥ ذلك ℀᠅❑➔闈ང୰♦ฦ♫ሩ℗ℑѬϨKℑℳ♦≍⇔ጲ岛ㅅ℀ጲ℩℗ℛΩⅉ℈菌Ω℈ℽ℩ⅉ℩℄ @ 🖬 🗠 ← 👁 \* 🕫 √ × ♦ ﴾ . وقد روي نحو هذا القول عن ابن عباس ، وأبي سعيد الخدري ،

(۱) تفسير ابن أبي حاتم (۳/۲/۹) .
(۲) تفسير ابن سلاًم (۲/۲۱۲) ، تفسير الطبري (۱۳۲/۲۰) ، تفسير السمرقندي (۲/۸۵) ، النكت والعيون
(٤/ ٢٧١) ، تفسير الوسيط للواحدي (٣/٢١٤) ، زاد المسير (٢/١١٦) ، الجامع لأحكام القرآن (٢٨٣/١٣) ،
وغيرهم .
(٣) أخرجه الطبري في تفسيره (٢/ ١٣٤) بإسناد فيه ضعف ، تقدمت دراسته برقم (٢٠) . وتُوبع أبو كريب في الرواية ، فرواه الطبري أيضاً (٢٠/٣١) من طريق سفيان بن وكيع ، عن يحيى بن يمان به . وذكره معلقاً ابنُ أبي حاتم في تفسيره (٢٠ ٢١٣) .

وأبي صالح ، وعكرمة ، ومجاهد ، والحسن<sup>(١)</sup>. وهو اختيار الراغب الأصفهاني<sup>(٢)</sup>، واللفظ في الآية محتملٌ لهذا المعنى ولغيره ، كما نبه على ذلك جماعة من المفسرين<sup>(٣)</sup>.

قوله تعالى : 《□◆①ઝ쿄∎�ெ ॐ◆②♀↔ ♀∽ Ш□ ॐ+এ≏← ぷ♡ ▲∇←⊠@&@& → @+\@+\& & & @@+□∇+♥ チャス7\$\$→@→□チ☞ チィッペ▲ □◆チャン みんのひ×기□チ☞ チィッジ20◆□∇ゴ♦ チィッ⊠=8¢ □◆+・≥+←2\$++□∇チ☎×∅0 チィッジ=0∇∀♪ ೫기酢20余@&⇔× ℃ & & #+□∇+2 \* \*

- (١) تفسير الطبري (٢٠/١٣٤ـــ١٣٤) .
- (٣) تفسير الطبري (٢٠/١٣٥ــ١٣٦) ، المحرر الوجيز (١٩٧/١٢) ، تفسير الرازي (١٩/٢٥) ، تفسير ابن كثير
  - . (۲٦١\_۲٦・/٦)
  - (٤) أخرجه ابن أبي حاتم في التفسير (٣٠٥٩/٩) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدمت دراسته برقم (٢) .
    - (٥) انظر التفسير رقم (٢١) .

قوله تعالى : « بح سے یہ یہ کی گھ میں ایک کی شکھ ( یک صن 0 یک تھک گھ کی تم یہ بح سے میں کا ہے کہ 0 ہے کہ 10 یا ہے کہ کہ میں 0 ہے ہے 10 یا . بح سے میں 0 ہے ہے ای کہ 0 ہے آھ کہ 0 ہے گھ کہ کہ کہ کہ 2 یا ہے گھ کہ 2 یک بح سے میں 20 کی 10 ہے کہ 2 یک 20 یک 2

العنكبوت ]

الـــدراســـة التفســيرية :

(١) أخرجه ابن أبي حاتم في التفسير (٩/٩٠٥٩) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدمت دراسته برقم (٢) . (٢) انظر التفسير رقم (٢١٣) . (٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٧٠/٢٠) بإسنادٍ ضعيفٍ لضعف سفيان بن وكيع . لكنَّهُ قد توبع في روايته ، فرواه الثعلبي في تفسيره (٢٨٣/٧ــ٢٨٤) من طريقٍ أبي بكر بن أبي شيبة ، قال : حدثنا عبيد الله بن موسى به ، وعزاه السيوطى في الدر المنثور (١١/١٥٥) لعبد بن حميد ، وابن جرير .

٢٥٣ ـ روي عن أبي مالك في قوله تعالى : «×٢٥ ٥♦□℃♥□ » يعني : بساتين الجنة<sup>(٢)</sup> الــدراســة التفســيرية

الروضة : هو مستنقع الماء والخضرة<sup>(١)</sup>،وتفسير ذلك بالبستان هو من تفسير اللفظ بما يقاربه في المعنى ، وإضافة البساتين إلى الجنة ، هو من التفسير السياقي ؛ لأن الآية في ذكر نعيم أهل الجنة .

- (١) انظر روح المعاني للألوسي (١٦٤/٢٠) .
- (٢) تفسير مقاتل ب سليمان (٢/٢٥) .
- (٣) تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـــ٣٣٨) .
  - (٤) تفسير الطبري (٢٠/٢٠) .

(٥) متفق عليه ، أخرجه البخاري في كتاب التوحيد ، باب قول الله تعالى 《□♦۞٨۞۞۞۞۞۞♦۞♦ حكم + \* ♦₩٢٥٩℃€ ) ، رقم (٧٤٠٥) ، ومسلم في كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار ، باب الحث على ذكر الله ، رقم (٢٦٧٥) ، (٣/١٧ شرح النووي) من حديث أبي هريرة ، .

قوله تعالى : ﴿ ◘♦ڴ♦ؗ٨٦ ٦♦؊؉٩٩ ٢٢ ٢ ۞ ٢ ڰ ٢ ۞ ٦ گار & Π ۞ ؊ كا ۞ ش ٨٠ ⅀⅃℆⅃℄ℷⅇ℁ℨ℄ℭ℁ℿℿℤⅆℷℷℼ℁ℯ⅃℄ⅆℷ℁℈ℋℴℷ ✐姜৴♦♦◨★₡₷ヘ养⊠୭¢ॆॆॆॣ॒Ҟ☎҄ҟҴҀѽӣӣѺ♦҈₃•⊠•▫ ≈₶⊐←७७№₽→≈≈□₫□⊠₫`©≈Ⅱ≿₭∜₻€≈৫₫∙≈⊱♦져 Ւ❣➔♎ٍ๎๎๎๛ጲ�ൟ®ゥๅ๚ฅ๚๛★℣ℰՆℊഺൖѺℑӼ♦₵  $[ \mathsf{I}_{\mathsf{L}} \mathsf{I}_{\mathsf{C}} \mathsf{$ **۳۵۳ \_** قال محمد بن أحمد بن الجهم<sup>(۲)</sup>: "نا أبو بكر الرَّسي<sup>(۳)</sup>، نا عبيد الله بن موسى ، نا اسرائيل ، عن السدي ، عن أبي مالك قال: لا تعط الأغنياء لتصيب أفضل منه"(٤). الدراسة التفسيرية : اشتمل هذا التفسير على أُمور : الأول : تفسيرُ الإيتاء في الآيةِ بالإعطاء ، وهو من قبيل تفسير اللفظ بما يقاربُهُ في المعنى<sup>(٥)</sup>. الثابى : الربا هو الزيادة ، وقد فسَّرَهُ أبو مالكٍ في هذا السِّياق بالهدَّيةِ والعطيَّةِ التي يُعطيها الرَّجُلُ للرَّجُل بقَصْدِ أن يُثيبَهُ عليها بأكْثَرَ منْها . وقد روي نحو ذلِكَ عن ابن عباس ، وسعيد بن جُبَير ، وإبراهيم ، ومجاهد ، والضحاك ، وطاوس ، وقَلتة (٢)، وهو اختيار الطبري ، والزجاج (٧). الثالث : أخرج أبو مالكٍ الغِفاريُّ هذا التفسير في أُسْلوب النَّهيِّ ؛ لأنَّ العطية بهذا القصد وإن كانت مُباحةً ، إلا أنَّهُ لا ثواب فيْها (^).

قوله تعالى :﴿3♦٧ڲ٦×٦×٩٩ ٣٦×٦×٩٢ ٢٨ ٣٦ ٢٠ ٢٤ ٣٤ ٢٠ ٢٠ ٢٩٢ × ◘ ٢٩ ٢ ٢ × ٢٩٩ ٢ ٢ × ٢٩٩ ٢٠ ٢٠ ٢٩٩ ٢٠ ٢٠ ٢٩٩ ٢٠

اللدراسة التفسيرية :

(١) أخرجه الطبري في تفسيره (٢١/٢١) بإسناد حسن ، فعبد الرحمن هو ابن مهدي ، ويحيى هو ابن سعيد القطان ، وسفيان هو الثوري . وقد توبع ابن بشار في روايته ، فرواه الطبري أيضاً (٢١/٢١) من طريق سفيان بن وكيع ،قال : ثنا ابن مهدي به . والأثر ذكره السيوطي في الدر المنثور (٢١/١٠) وعزاه للفريابي وابن جرير .
 (٢) انظر تفسير الطبري (٢١/٢١) ، التحرير والتنوير (١٦/٢١) .

۵۰۳ ـ روي عن أبي مالك في قوله تعالى : ﴿ ٥٦۞ ٢٠٥ ـ ٢٥٩ ـ ٢٥٩ ـ ٢٥٩ ٨٨ ـ ٢٠٩ ٢٥ ٢٥ ٢٢ ٢٠٩ ٢٦ ٢٠٩ ٢٠٩ ٢٠٩ ٢٠٩ ٢٠٩ ٢٠٠ ٢٠٠ قال : تعرج الملائكة وتمبط في يوم مقداره ألف سنة<sup>(١)</sup>.

الــدراســة التفسـيرية :

اشتمل هذا الأثر على ثلاثة أمور :

الثاني : أن الضميرَ في قوله تعالى : ﴿ ③♦<٢٢٢٦٢ ﴾ ﴾ يعود على الأمرِ ، والذين يعرجُون به الملائكةُ ، وهم وإن لم يجر لهم ذِكْرٌ ، إلا أن المعنى يقتضيه ، وقد جاء صريحاً في قوله جل ثراؤه : (٣٠٢٢٢٢٢) ٢٠٢٢٢٢٢٢٢ ٢٢٢٢ (٣٠٩٢٥٢٢) ٢٠٢٢] ٤٠٢٢ (٣٩٢٢٢٢) ٢٠٢٢] ٤٠٢٢ (لعارج: ٤]<sup>(٤)</sup>.

الثالث : "قوله: ﴿ ×۞۞ ۞♦◘♡+® ﴾♦ يتنازَعَهُ كلُّ من فِعْلي ﴿ ۞٨۞۞۞ ₩۞؆ ﴾ و ﴿ ۞♦♦۞٢٩٩٠ ﴾ ، أي يحصلُ الأمران في يومٍ واحِدٍ"<sup>(٥)</sup>. وفيهِ أن ذلك الترول والعروج

(١) ذكره السيوطي في الدر المنثور (٦٧٦/١١) وعزاه لعبد بن حميد ، وابن المنذر .

(٢) انظر روح المعاني (١٢٠/٢١) .

(٤) انظر الجامع لأحكام القرآن (٨٠/١٤) .

(٥) التحرير والتنوير (٢١٣/٢١) .

الـــدراســـة التفســيرية :

اشتمل هذا الأثر على أمرين اثنين :

**الأمر الأول** : حكاية سبب نزول الآية ، وقد استعمل أبو مالك في ذلك صيغة : "فترلت الآية" . وقد روي نحو ذلك عن أبي صالح، والحسن، ومعاوية بن قرة ، ومحمد بن كعب القرظي ، والسدي ، ومقاتل بن سليمان<sup>(٤)</sup>. وهذه المراسيل متعددة ، متنوعة المخارج ، تدل على أن للخبر أصلاً ، وهي مع ذلك موافقة لسياق الآية . مما يقوي كونها سبباً للترول ، والله أعلم .

- (') تفسير الطبري (۹٦/۲۱\_۹۷) .
  - (٢) تفسير الطبري (٩٩/٢١) .

(٣) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (رقم ١٧٥٠) بإسناد صحيح . وقد توبع خالد بن عبد الله الواسطي في روايته، فرواه ابن سعد في الطبقات الكبرى (١٧٦/٨) من طريق الواقدي \_ وهو متروك \_ عن أبي جعفر الرازي وهشيم ، ورواه الواحدي في أسباب الترول (صـ٣٦٣) من طريق زياد بن أيوب الطوسي عن هشيم أيضاً ، كلاهما عن حصين به . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (١٤٠/١٢) لسعيد بن منصور ، وابن سعد ، وعبد بن حميد ، وابن المنذر ، وابن أبي حاتم . وفيه زيادة ، وهي أن أبا مالك قال : " فترلت هذه الآية " .

(٤) تفسير مقاتل بن سليمان (٤/٣ ٥\_٥٥) ، الدر المنثور (١٤٠/١٢ ـ ١٤٤) .

٣٥٧ \_ قال إسحاق بن إبراهيم البُسْتِي<sup>(٢)</sup>: "حدثنا أحمد بن منيع<sup>(٣)</sup>، قال : حدثنا هشيم ، قال : أخبرنا حصين ، عن أبي مالك ، قال : الخمط : الأراك ، والأثل : هو هذا الأثل<sup>(٤)</sup>.
<u>الدراسة التفسيرية</u> : الشتمل هذا التفسير على أمرين :

**الأول** : فَسَّر أبو مالكِ الخمط في الآية بالأراك ، وهو قول أكثر المفسرين ، روي ذلك عن ابن عباس ، ومجاهد ، والضحاك ، وعكرمة ، والحسن ، وقتادة ، والسدي ، ومقاتل بن سليمان ، وابن زيد<sup>(۱)</sup>. وبه قال بعض أهل اللغة ، وهو اختيار الطبري<sup>(۲)</sup>.

(١) انظر أحكام القرآن لابن العربي (٤٩٧/٣) .

(٢) إسحاق بن إبراهيم القاضي ، أبو محمد السؤني، بمهملة ، شيخُ ابن حِبّان ، ذكره في الثقات ، وقال عنه : أحد النبلاء من المحدثين ، والعقلاء من المتقين . مات سنة سبع وثلاثمائة . ثقات ابن حبان (١٢٢/٨)

(٣) أحمد بن منيع بن عبد الرحمن ، أبو جعفر البغوي ، الأصم ، ثقة حافظ ، مات سنة (٢٤٤) ، وله أربع وثمانون . تقريب التهذيب (١١٤)

**الثابي** : الأثل ضرب من الطرفاء<sup>(٣)</sup>، وأبو مالك في التفسير أشار إلى شجرةٍ بعينها و لم يسمها ، وهذا أبلغ في التعليم .

(١) تفسير مقاتل بن سليمان (٦٢/٣) ، تفسير الطبري (٨٩/٢٢) ، الدر المنثور (١٩٦/١٢) .

(٢) انظر كتاب العين (٢٢٧/٤) ، معاني القرآن للفراء (٣٥٩/٢) ، الصحاح (٣١٢٥/٣) ، تفسير الطبري
 (٨٩/٢٢) .

(٣) انظر معاني القرآن للفراء (٣٥٩/٢) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (٢/٢٢) ، تفسير الطبري (٩٠/٢٢) .
 (٤) أخرجه الطبري في تفسيره (٩٤/٢٢) بسند صحيح تقدم برقم (١٦٦) ، وقد توبع عبثر في روايته ، فرواه سعيد ابن منصور في سننه (رقم ١٧٦٠) من طريق خالد بن عبد الله الواسطي ، عن حصين به . وعـزاه السيوطي في الدر المنثور (١٩/١٢) لسعيد بن منصور ، وعبد بن حميد ، وابن جرير ، وابن المنذر ، وابن أبي حاتم . وفيه زيادة، وهي:
 المنثور (١٩/١٢) لسعيد بن منصور ، وعبد بن حميد ، وابن جرير ، وابن المنذر ، وابن أبي حاتم . وفيه زيادة، وهي:
 "كانت قراهم متصلة ، ينظر بعضهم إلى بعض ، وثمرهم مُتَدَلٍّ ، فبطروا " .

الأول : فَسَر معنى (△ حَصَى الناظرين ، وهذا التفسير مستفاد من لفظة ( ظَهَرَ )<sup>(۱)</sup>. وقد روي لتقاربها ؛ فهي ظاهرة لأعين الناظرين ، وهذا التفسير مستفاد من لفظة ( ظَهَرَ )<sup>(۱)</sup>. وقد روي ذلك عن الحسن، وقتادة، ومقاتل بن سليمان ، وابن زيد<sup>(۲)</sup>. كما أخبر أبو مالكٍ \_ في روايةٍ عنه \_ عن هذه القرى بأن ثمرها مُتَدَلٍ م وفيه إشارةٌ إلى أنَّها قرىً عامرةٌ مُخصبةٌ ، والسياق يدل عليه ، فإنه حل ثناؤه أخبر عن أمن السائرين فيها ، وذلك يعم جميع أنواع الأمن ، ومنه الأمن من الجوع . وقد روي عن ابن عباس نحو ذلك<sup>(۳)</sup>. الثاني : يؤخذ من هذا الأثر أن أبا مالك يرى أن تلك القرى الظاهرة ، التَّصلة بعضها ببعض ، هي قرى في اليمن خاصة، وقد روي نحو ذلك عن وهب بن منبه<sup>(٢)</sup>. والذي عليه أكثر الفسرين، ويؤيده سياقُ الآية ، ألها قرى متواصلة بين اليمن والشام . روي ذلك عن ابن عباس ، وسعيد بن حبير ، والحسن ، ومقاتل بن سليمان ، وابن زيد<sup>(٥)</sup>.

يقرأُ هذا الحرف (☞♦©♦&♦&@\$\$ ) على الأمَر بألِفٍ مُخَفَّفاً('). وقد روي نحو هذا السبب عن ابن عباس ، والضحاك ، وقتادة ، ومقاتل بن سليمان ، وابن زيدٍ (٢).

قوله تعالى : 《□♦@••□♡ ﷺ•2♦@•& @@@@ •• @@@ ▯◙◈蠓◧◫◙◓◻◴◺◯ѷᇲ▣୷◻▱♦▧杀◈◪☎杀◪◻↗ख୷▸◬◈◻ ć∰᠑᠐ৡ➔♦ᢒ₽◎∂ᢓᢆ•ᢆ᠍᠋ᢤ᠋ᡌᢤᡛ᠐╚┖᠋ᡘ᠋᠅兼ᢁᡅᡘᢞᠺᡭᡧᢧ᠈᠈ᢀ ◎∂↩▤◻◨ጲ४◪ਖ਼◐♦⇔५७@୷୷ୖୖୠଐ୶୷୲୲୰୶୰୰୰୬३♦◻

سبأ ﴿ ﴿ ٢

۳٥٩ \_ روى عن أبي مالك في قوله تعا

K\$←‰ @@\*\*□@♦□ »: J

سم التوبة (۳) . قال : التوبة (۳) .

الــدراســة التفسـيرية :

(١) انظر إعراب القرآن لأبي جعفر النحاس (٣٤١/٣). (٢) تفسير مقاتل بن سليمان (٦٣/٣) ، تفسير الطبري (٩٤/٢٢) ، الدر المنثور (٢٠/١٢) . (٣) عزاه السيوطي في الدر المنثور (٢٤١/١٢) لعبد بن حميد .

•٣٦ ــ روي عن أبي مالك الغفاري في قوله تعالى : ﴿ □♦ڴ♦ٮۿ ٤٦ ڂ۩۞٥٥٦ ڴيN ۵۶ ڂ۩۞٥٥ ₪ □♦•• ٤٦؟ ①•٤ > ٨ ي ٦٦ ٦٦۞ ٩ ٢٢ ٢٢

(۱) انظر تفسير الطبري (۱۱/۲۲ ــــ ۱۱۸) .

(٢) تفسير مقاتل بن سليمان (٧٠/٣) ، تفسير عبد الرزاق (١٣٣/٢) ، تفسير الطبري (٢٢/١١٩) .

٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٢ » قال: ليس من يوم يسلب من عُمرِه إلا في كتاب ، ولا بقي من عمره إلا في كتاب<sup>(١)</sup>.

الــدراســة التفسـيرية :

(١) عزاه السيوطي (٢١٢/٢٦) بحذا اللفظ لعبد بن حميد ، وابن أبي حاتم . وأخرجه بلفظ قريب منه سعيد بن منصور في سننه (رقم ١٧٧٣) من طريق خبثر ، والطبري في تفسيره (٢٦/٢٦) من طريق عبثر ، كلاهما عن حصين عن أبي مالك به ، وإسناد هذا الأثر صحيح . وقد عزاه السيوطي في الدر المنثور (٢٦٤/٢٦) من طريق عبثر ، لسعيد بن منصور ، وعبد بن حميد ، وابن جرير ، وابن المنذر ، وابن أبي حاتم .
(٢) حسان بن عطية المُحاربي ، مولاهم ، أبو بكر الدمشقي ، ثقة فقيه عابد ، مات بعد العشرين ومائة . الكاشف (٢٠ /٢٢٣) ، تقريب التهذيب (٢٠) .
(٣) حسان بن عطية المُحاربي ، مولاهم ، أبو بكر الدمشقي ، ثقة فقيه عابد ، مات بعد العشرين ومائة . الكاشف (٢٠/٣٣) ، تقريب التهذيب (٢٠١٤) .
(٣) تفسر مقاتل بن سليمان (٣٤/٣) ، الدر المنثور (٢٦٣/٢/٣) - ٢٦٣) .
(٤) انظر معاني القرآن للزجاج (٢٦٢/٢) ، غرائب التفسير للكرماني (٢/ ١٩٤) ، البحر المحيط لأبي حيان (٩٠٢) ، ألاكليل في استنباط التأويل للسيوطي (٣٦/٢٦) .
(٥) ذكر الفراء في معاني القرآن (٢٦/٣٦) قولين في مرجع الضمير ومعنى الآية ، الأول : أن المراد ما يعمرُ من مُعمَر في مالكي في مالكون في مناد (٢٠/٩) .

وغيره ، وقال بعد ذلك : "وكُلّ حسنٌ ، وكأنَّ الأول أشبه بالصواب" .

☐♦⊄⊠७ඹ⊀⊕∅७届С∞→□∞≻६७೫೨ ☐♦ఀ⋬५☆ ⊀∿ಎ∞う□∿⊐७↓ ☐♦⊀∿२∿∿⊙□♦⊀∿†४४ □♦⊀∿ಎ®≂᠅∿←⊠७७२ ७€८≈♦⊟४⊀९ Щ□∞८□♦७°→○→0 ™⊠©⊠৶∞₰⊡% ⊀∿∞№ ॥ ©४°∞∞ № ∞∞™ ₹∿≈∿ ↗₰₺♦∿∞७₰॥१ ⊀∿ಎ∞४ ←⊼⊠∎©⊠♡ \*+< ⊀☎ ॥ ©∅എ· ⊀∿≈∿∧ ↗♦♥३€೮ ⊄⊠⊞(←□⊜⊄ ६₰೫೨ ) [ ёц ]

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي في الدر المنثور (٢٧٧/١٢) لابن أبي شيبة ، وعبد بن حميد ، وابن المنذر ، وابن أبي حاتم .

<sup>(</sup>٢) "الجيم والدال أصولٌ ثلاثةٌ : الأول العظمة ، والثاني الحَظُّ ، والثالثُ القطعُ" ، انظر مقاييس اللغة (٢/١) .

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليمان (٧٦/٣) ، تفسير الطبري (١٤١/٢٢) ، الدر المنثور (٢٧٦/١٢) .

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن للفراء (٣٦٩/٢)، معاني القرآن للأخفش (٤٨٦/٢)، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـــ٣٦١) ، تفسير الطبري (١٤٠/٢٢) ، معاني القرآن للزجاج (٢٦٩/٤) .

**الثابي** : بَيَّنَّ أبو مالك أن المراد بالغرابيب السُّود هي الجبال السود . روي ذلك عن ابن عباس ، وقتادة ، ومقاتل بن سليمان<sup>(۱)</sup>.

الثالث : يؤخذ من تفسير أبي مالك أن قوله تعالى : ﴿ ﷺ ۞ ⊠ ® ™ & © ح ﴾ متعلقٌ بما قبله . وهذا التأويل يؤيد حُسْنَ الوقف عليها ، وهو ما صنعه أبو مالك رحمه الله أثناء تفسيره ، وقد نصَّ الداني على أن الوقف على (كذلك ) هاهنا وقفٌ تامٌ ، و لم يحكِ فيه خلافًا<sup>(٢)</sup>، وإليه ذهب جمهورُ المفسرين<sup>(٣)</sup>.

(۱) نفسير مقاتل بن سليمان (٧٦/٣) ، الدر المنثور (٢٧٦/١٢\_٢٧٧) .

(٢) المكتفى في الوقف والابتداء لأبي عمرو الداني (صـــ١٧٢) ، القطع والائتناف (صــــ٩٩٥) . وقد عَرَّف الداني الوقف التام بقوله (صــــ٨) : هو الذي يحسُنُ القطع عليه ، والابتداء بما بعده ، لأنه لا يتعلق بشيءٍ بعده .

(٣) انظر معاني القرآن للفراء (٣٦٩/٢) ، تفسير يحيى بن سلاَّم (٢٨٦/٢) ، غريب القرآن لابن قتيبة (صــ٣٦) ، تفسير الطبري (١٤١/٢٢) ، معاني القرآن للزجاج (٢٦٩/٤) ، الكشف والبيان (٨/٥٠٥) ، الوسيط في التفسير للواحدي (٣/٤٠٥) ، معالم التتزيل (٦٢٢/٣) ، زاد الممبير (٦/٣٥٢) ، الجامع لأحكام القرآن (٤١/٩٩/١) ، البحر المحيط (٣٠/٩) ، الدر المصون (٢٣١/٩) ، تفسير ابن كثير (٦/٤٤) ، تفسير الحداد (٥/٤١٤) ، روح المعاني (١٩١/٢٢) ، فتح القدير للشوكاني (٣٩/٤) .

اللدراسة التفسيرية :

يؤخذ من هذا التفسير أنَّ الضّمير في قوله تعالى : (٢٠ ٢٢ ٢٠ ٢٢ ٢٢ ٢٠ ٢٢ ٢٠ ٢٠ ٢٢ ٢٠) يعود على الفلك المشحون ، وهو فلكُ نوح عليه السلام . ويكون المعنى : أن الله جل ثناؤه امتن على عباده بأن خلق لهم من مثل سفينة نوح عليه السلام ما به يركبون في البحار والأنهار . واستدل أبو مالك لهذا التفسير بقوله تعالى في سياق الآية : ( ٩٠ ٣٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠

(١) يحيى هو ابن سعيد بن فرُوْخ ، بفتح الفاء وتشديد الهراء المضم ومة وسكون الهواو ثم معجمة ، التميمي ،
 أبو سعيد القطان البصري ، ثقة متقن حافظ إمام قدوة ، مات سنة (٢٩٨) ، وله ثمان وسبعون . تقريب التهذيب
 (٧٥٥٧)

(٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٢/٢٣) بإسناد حسن ، وأخرجه أيضاً القاضي إسحاق بن إبراهيم البستي في تفسيره من طريق ابن بشار به (صـ١٨٨) ، ووقع عنده التصريح بأن يجيى في هذا الإسناد هو ابن سعيد القطان ، وقد تُتوبع يحيى في هذا الرسناد هو ابن سعيد القطان ، وقد تُتوبع يحيى في هذه الرواية ، فرواه الطبري في تفسيره (١٢/٢٣) من طريق عبد الرحمن بن مهدي ، ورواه الثعلبي في تفسيره (١٢/٢٣) من طريق عبد الرحمن بن مهدي ، ورواه الثعلبي في تفسيره (١٢/٢٣) من طريق عبد الرحمن بن مهدي ، ورواه الثعلبي في تفسيره (١٢/٢٣) من طريق عبد الرحمن بن مهدي ، ورواه الثعلبي في تفسيره (١٢/٢٣) من طريق عبد الرحمن بن مهدي ، ورواه الثعلبي في تفسيره (١٢/٢٣) من طريق عبد الرحمن بن مهدي ، ورواه الثعلبي في منسيره (١٢/٢٣) من طريق عبد الرحمن بن مهدي ، ورواه الثعلبي في تفسيره (١٢/٢٣) من طريق عبد الرحمن بن مهدي ، ورواه الثعلبي في منسيره (١٢/٢٣) من طريق عبد الرحمن بن مهدي ، ورواه الثعلبي في تفسيره (١٢/٢٣) من طريق عبد الرحمن بن مهدي ، ورواه الثعلبي في تفسيره (١٢/٢٣) من طريق عبد الرحمن بن مهدي ، ورواه الثعلبي في تفسيره (١٢/٢٣) من طريق عبد الرحمن بن مهدي ، ورواه الثعلبي في تفسيره (١٢/٢٣) عبد الرحمن بن مهدي ، ورواه الثعلبي في تفسيره (١٢٩/٢) من طريق عبد الله ـ في الأصل [عبد الله] وهو تصحيف ـ ابن موسى ، كلاهما عن سفيان به ، مقتصراً على أوله ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (١٣/١٢) هبد بن حميد ، وابن أبي حاتم .

<u>الدراسة التفسيرية</u> : اشتمل هذا الأثر على حكاية سبب نزول الآية ، واستعمل فيه أبو مالك عبارة : ( فأنزل الله ) ، وهي هنا فيما يظهر من استعمالها دالة على إرادة السبب المباشر لترول الآية ، وفي الأثر تعيينُ مبهمات الآيةِ ، وبيانُ أنَّ المقصودَ بالإنسان في قوله ت عالى : (□□+∞+↓⇔ 3♦€ جمهست محصت من ابن عباس ، ومحاهد ،

(١) تفسير مقاتل بن سليمان (٨٧/٣) ، تفسير الطبري (١٢/٢٣ـــ١٣) .

(٣) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (رقم ١٨٠٢) بإسنادٍ صحيح . وقد توبع خالد بن عبد الله في روايته فرواه إبراهيم الحربي في غريب الحديث (٧٢/١) ، والحارث بن أبي أسامة في مسنده كما في المطالب العالية (١٧/٩) ، والواحدي في أسباب الترول (صــ٥٨٢) من طُرُق عن هشيمٍ قال : أخبرنا حصين به . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٣٧٩/١٢) لسعيد بن منصور ، وابن المنذر ، والبيهقي في البعث .

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن للفراء (٣٧٨/٢) ، تفسير الطبري (١٣/٢٣) ، معاني القرآن للزجاج (٢٨٨/٤) ، معاني القرآن للنحاس (٤٩٩/٥) ، إعراب القرآن للنحاس (٣٩٦/٣) .

وعكرمة ، وعروة بن الزبير ، وقتادة ، والسدي ، ومقاتل بن سليمان<sup>(١)</sup>. وهو أصحُّ الأقوال وأشهرها في نزول الآية<sup>(٢)</sup>.

## 

٤٣٤ \_ قال الطبري : "حدثنا ابن بش\_ار ، قال : ثنا عبد الرحمن ، قال : ثنا سفيان ، عن السدي ، عن أبي مالك السدي ، عن أبي مالك 
◄٠٩٢٢٢٢ - ٩٠٢٢٢٢ - ٩٠٢٢٢
السدي ، عن أبي مالك 
◄٠٩٢٢٢٢ - ٩٠٢٢٢ - ٩٠٢٢٢
٤٠٢٢٢ - ٩٠٢٢٢ - ٩٢٢٢
٤٠٢٢٢ - ٩٠٢٢٢ - ٩٢٢٢
٤٠٢٢٢ - ٩٢٢٢
٤٠٢٢٢ - ٩٢٢٢
٤٠٢٢٢ - ٩٢٢٢
٤٠٢٢٢ - ٩٢٢٢
٤٠٢٢ - ٩٢٢٢
٤٠٢٢٢ - ٩٢٢٢
٤٠٢٢٢ - ٩٢٢٢
٤٠٢٢ - ٩٢٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢ - ٩٢٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٠٢٢
٤٢٢
٤٢٢
٤٢٢
٤٠٢٢
٤٢٢
٤٢٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢
٤٢<

الــدراســة التفســيرية :

(۱) تفسير مقاتل بن سليمان (۹۲/۳) ، تفسير الطبري (۳۳/۲۳\_۳٤) ، الدر المنثور (۳۸/۹/۱۲) .
 (۲) انظر تفسير السمعاني (۳۸۹/٤) ، زاد المسير (۲۸۳/٦) ، البحر المحيط (۸٤/۹) ، تفسير مبهمات القرآن
 (۳۹۷/۲) .

(٣) أخرجه الطبري في تفسيره (١٠٩/٢٣) بإسنادٍ حسنٍ ، وأخرجه أيضاً القاضي إسحاق بن إبراهيم البستي في تفسيره من طريق ابن بشار به (صـــ٢١٨) ، وعبد الرحمن هو ابن مهدي ، وقد تُوبِع في روايته ، فرواه ابن أبي شيبة في المصنف (١١/٨٢) ، وأحمد في الزهد (صـــ٦٦) كلاهما من طريق وكيع ، عن سفيان به . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٢٧/١٦) لابن أبي شيبة ، وأحمد في الزهد ، وعبد بن حميد ، وابن جرير ، وابن المنذر ، وابن أبي حاتم ، وأبي الشيخ . في هذا الأثر تعيين المدة التي قضاها يونس عليه السلام في بطن الحوت ، وقد أبحمت في الآية ، فهي خبرٌ غيبي ، لا يُتَوصَّ لُ إليه إلا بقرائن ، كأن يكون بيانه بخبر عن الرسول تش تثبت به الحجة ، أو يكون في ظاهر اللفظ أو السياق دلالة على ذلك<sup>(۱)</sup>. وليس في الآية شيءٌ من هذا يمكن الجزم به ، فدل ذلك على أنه مُتَلَقَّى عن أهل الكتاب ، كما أنَّهُ ليس في ظاهرِ اللفظِ أو السياقِ ما يردُّهُ أو يُكذَّبُه ، فمثله يُوى ويُحكى ، والنفسُ إليه أسكن مما روي سواه ، لأن القائل به أكثر ، فقد روي ذلك عن ابن عباس ، وسعيد بن أبي الحسن <sup>(٢)</sup>، وعكرمة ، والسدي ، والكلبي ، وابن جريج ، ومقاتل بن سليمان ، ويجي بن سلا<sup>م(٣)</sup>.

## 

•٣٦٥ ـــ عن أبي مالك في قوله تعالى : «□♦∀⊠<اها<□≮≌ & ♦020♦0+0 □♦©♦√2×♦ &مهالاط\@\*□□\$ ♦■0\$ﷺ\*مه ) قال : إلهم [سموا الجِنَّة] ؛ لألهم كانوا على الجنان ، والملائكة كلهم أجنة<sup>(٤)</sup>.

المدراسة التفسيرية :

- (۱) نبه على هذه القاعدة الطبري في مواضع من تفسيره منها (١/٥٠٥ ، ٣٩٨) .
   (۲) سعيد بن أبي الحسن البصري ، أخو الحسن ، ثقة ، مات سنة مائة . الكاشف (١٣/١) ، تقريب التهذيب (٢٨٤) .
   (٣) تفسير يحيى بن سلاَم (٢٤٣/٢) ، تفسير الثعلبي (١٧٠/١) ، الدر المنثور (٢١/١١) ٤٧٤ ، ٤٧٤ ) .
- ٤) ذكره السيوطي في الدر المنثور (٤٨٥/١٢) ، وعزاه لابن أبي شيبة ، وعبد بن حميد ، وابن المنذر ، وابن أبي
   حاتم ، وقد تقدم ذكره موصولاً برقم (٢٩٠) .

لفظ الجِنَّة ورد في القرآن في أربعةِ مواضع ، ثلاثةٌ منها بمعنى الجِنَّ بلا خِلاف<sup>(۱)</sup>، وأمَّا الموضع الرابع \_ وهو هذه الآيةِ \_ فقد اُخْتَلِفَ في المُرادِ بالجِنَّةِ في هذا السياق على قولين : أحدُهما أنَّها الملائكةُ ، والآخر هي الجِنُّ ؟ وهذا التفسير تقدمت دراسته فيما سبق<sup>(۲)</sup>. وتِكْرارهُ في هذا الموضع ليُبين أنَّه موافقٌ لسائر المواضع التي ورد فيها لفظ الجِنَّةِ . ويدلُ له خِتامُ الآيةِ ، وما تضَمَّنهُ من التهديدِ في قوله حل ثناؤه : ﴿ ۞ هذا التفسير عدَّه الخَقَةِ . ويدلُ له خِتامُ الآيةِ ، وما تضَمَّنهُ من ©& تحاري على هوافقٌ من أهل العِلمِ<sup>(٣)</sup>.

(١) وهي : [سورة هود : ١١٩] ، [سورة السجدة : ١٣] ، [سورة الناس : ٦] . (٢) انظر التفسير رقم (٢٩٠) . (٣) انظر حادي الأرواح إلى بلاد الأفراح لابن القيم (صـــ٦٦) ، محاسن التأويل للقاسمي (٧٨/٦) ، التحرير والتنوير لابن عاشور (١٨٦/٢٣) . (٤) ذكرةُ ابن كثيرٍ في تفسيره (٥٢/٧) . الأول : كلمةُ ( ☎ □□•• ٤ ♦ ) هي ( لا ) النافية، زعيت فيها ( التاء ) كما تُزادُ في قولهم: رُبّ ورُبَّت، وثمَّ وثمَّت<sup>(۱)</sup>. وتفسيرُها بليس ، هو من تفسير اللفظ بما يقاربُهُ في المعنى<sup>(۲)</sup>. وقد روي نحو ذلِكَ عن ابن عباس ، وسعيد بن جبير ، ومحاهد ، والضحاك ، وعكرمة ، والحسن ، ووهب بن منبه ، وزيد بن أسلم ، ومقاتل بن سليمان<sup>(۳)</sup>. وبه قال الفراء ، والأخفش ، والطبري<sup>(٤)</sup>.

**والثابي** : قوله تعالى: ﴿ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ مفعلٌ من النَّوص ، وهو أصلٌ صحيح يدلٌ على تردُّدٍ ومجيء وذهاب ، فإنْ كان ذلك إلى الأمام فهو تقدُّمٌ ، وإنْ كان إلى الوراء فهو تأخُّرُ<sup>(٥)</sup>، وتفسيرُهُ ها هناً بالفرار هو من قبيل التفسير السياقي للفظ ، روي نحو هذا المعنى عن ابن عباس ، ومحاهد ، والضحاك ، والسدي ، ومقاتل بن سليمان<sup>(٢)</sup>، وبه قال الفراء ، وابن قتيبة ، والطبري<sup>(٧)</sup>.

٣٦٧ ــ قال سعيد بن منصور : "نا خالد ، عن حصين ، عن أبي مالك في قوله عز وجل : «#⊠⊡©©>~~ &#\&II & @><<@& #⊠⊡©® ×@@ ><⊡<@ ⊮⊡⊒≣©&= ) قال : في البطن ، والرَّحِم ، والمشيمة"<sup>(۱)</sup>.

الـــدراســـة التفســيرية :

في هذا الأثر تعيين مبهمات الآية ، وفيه تعيين تلك الظلمات الثلاث . وقد روي مثل ذلك عن ابن عباس، وسعيد بن جبير ، ومجاهد ، والضحاك ، وعكرمة ، وقتادة ، والسدي ، ومقـاتل بن سليمان، وابن زيد<sup>(٢)</sup>. وهو اختيار الطبري، والزجاج<sup>(٣)</sup>، وقال أبو جعفر النحاس:"وهو أصح<sup>"(٤)</sup>. أصح<sup>"(٤)</sup>.

368 ـ روي عن أبي مالك في قوله تعالى : ﴿ ﴾ ﴾ ۞ ٨ ط ◘ ۞ ۞ & ٨ ◘ • 조 ﴾ ٤ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ \* \* ۞ ٦ \* ٢ ٩ ٩ . • ۵ \* 6 9 8 © \* ۞ ؟ ح • 0 • E ~ # & 2 \* \* 0 \* \* 0 \* 2 \* 1 = 0 @ & } قال : نزلت في الحارث بن قيس السَّهْمِيِّ<sup>(0)</sup>.

الــدراســة التفسـيرية :

ذكر أبو مالك أن هذه الآية نزلت في شأن الحارث بن قيس السهمي ، واستعمل في حكايته للترول عبارة : "نزلت في" ، وبه قال مقاتل بن سليمان <sup>(٦)</sup>، بينما لم يتَعرَّض كثيرٌ من المفس رين لترول هذه الآية ، مما يُوحِي بأن هذا القول خَارِجٌ عن كونه سبباً للترول إلى التفسير وذِكْر هذا الرحل على سبيل التمثيل لعموم الآية ، ويتأيد ذلك بأن لفظ الآية وسياقها يدل على العموم .

- (١) أخرجه سعيد بن منصور في سننه ( رقم ١٨٦٠) بإسنادٍ صحيحٍ . . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (١٣٥/١٢) لعبد بن حميد .
- (٢) تفسير مقالي بن سليمان (١٢٨/٣) ، تفسير الطبري (٢٠٩/٢٣\_ ٢٠١٠) ، الدر المنثور (٦٣٤/١٢\_ ٦٣٥) . (٣) تفسير الطبري (٢٠٩/٢٣) ، معاني القرآن للزجاج (٣٤٥/٤) .
  - (٤) معاني القرآن لأبي جعفر النحاس (٤/٦٥) .

(٥) عزاه السيوطي في الدر المنثور (١٤/١٣) لابن أبي حاتم فقط ، وأضاف في كتاب (لباب النقول في أسباب الترول) (صــ١٨٦) : "أنه من رواية السدي ، عن أبي مالك" . (٦) تفسير مقاتل بن سليمان (١٤٢/٣) . قوله تعالى : ﴿٩٠ ٢٦ ٢٢ ٢٠ ٢٢ ٢٠ ٢٢ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ۩ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠

369 \_ قال سعيد بن منصور : "حدثنا خالد بن عبد الله ، عن حصين ، عن أبي مالك في قوله عز وجل : (۞♦۞≫>♦<>> □♦۩□©◊©♦©₽◊♦>♦<>> ◊◊◊◊◊◊◊◊◊◊◊◊◊◊◊◊◊ الله ، تُمَّ أماقم ، تُمَّ أَحْيَاهم"<sup>(۱)</sup>.

اللدراسة التفسيرية :

وقوله جل ثناؤه : ﴿ ڡؚڝۜۜۜ؊؆ ۩۩ٷ♦٦۩ ٦♦ؿ∎٦ ڂ؞؞؞؞؞٥ ۵♦٦۩ؽ ٥٧٠×> ۵۲۰۶۳ ڂ؞۵۵؍۵۵۲۵۲ ۵۰۰۶۶ ۵۰۰۶۶ ۵۰۹۶۵ ۲۸ ۸⊠۵۵★۵۰۵ ۵۵۵۵۵۵۵۲۵۲۵ ۴ (الانسان : ۱).

(١) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (رقم ١٨٧٧) بإسناد صحيح، وقد توبع خالد بن عبد الله الواسطي في روايته، فرواه الطبري (٢٤/٤٥) من طريق هشيم وعبثو أبي زبيد كلاهما عن حصين به . وفي لفظ عبثر : " خلقتنا و لم نكن شيئاً ، ثُمَّ أمتنا ، ثُمَّ أحييتنا " . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٢٤/١٣) لعبد بن حميد ، وابن جرير بلفظ : " كانوا أمواتاً ، فأحياهم الله ، ثم أماتهم ، ثم يحييهم الله يوم القيامة " .
 (١) أخرجه سعيد روي من في مناه (رقم ١٨٧٧) بإسناد صحيح، وقد توبع خالد بن عبد الله الواسطي في روايته، فرواه الطبري (٤٢/٤) من طريق هشيم وعبثو أبي زبيد كلاهما عن حصين به . وفي لفظ عبثر : " خلقتنا و لم نكن شيئاً ، ثُمَّ أمتنا ، ثُمَّ أحييتنا " . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٢٤/١٣) لعبد بن حميد ، وابن جرير بلفظ : " كانوا أمواتاً ، فأحياهم الله ، ثم أماتهم ، ثم يحييهم الله يوم القيامة " .

الشوري ]

٭ ٮھڡ٢؇۞⊠ ڡ♦ ₪ ◘ ◘ ■ × & & & & & @ ← & ? = @ @ » منكم ، فتحفظوني لقرابتي ، وتو دُّوين"<sup>(٣)</sup>.

<u>الحدراسة التفسيرية</u> : فَسَّر أبو مالك الآية تفسيراً حُملياً ، **ويؤخذ منه ثلاثة أمور** : أن القربي في الآية بمعنى القرابة فهي مصدر كالزُّلفَى والبُشرى<sup>(٤)</sup>، وأن الخطاب في هذه الآية لقريش خاصة <sup>(٥)</sup>، ثُمَّ إن ﴿ ۞۞•• ﴾ في هذا الموضع من الآية استثناءٌ مُنْقطعٌ ، والمعنى : قل لا أسالكم عليه أجراً ، لكن أسألكم أن تحفظوني وتودوني للقرابة التي بيني وبينكم ، فتكفوا عني أذاكم ، وتمنعوني من أذى الناس ، كما

(١) تفسير مقاتل بن سليمان (١٤٤/٣) ، تفسير الطبري(٢٤٦/١) ، (٢٤٦/٤) .

(٢) معاني القرآن للفراء (٢٥/١) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صــــ٤٤) ، وتفسير الطبري (٢٤٩/١) ، ومعاني القرآن للزجاج (٣٦٨/٤) .

(٣) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (برقم ١٩٠٨) بإسنادٍ صحيح ، تقدم برقم (١٣) . وتوبع سعيد بن منصور في روايته ، فرواهُ ابنُ سعد في كتابه الطبقات (٢٣/١) ، وكذا رواه الطبري في تفسيره (٢٨/٢٥) من طريق يعقوب بن إبراهيم ، كلاهما ( ابن سعد ويعقوب ) قال حدثنا هشيمٌ به . كما توبع هشيمٌ في روايته لهذا الأثر فرواه سعيدٌ أيضاً (رقم ١٩٠٥) من طريق عتموب ) قال حدثنا هشيمٌ به . كما توبع هشيمٌ في روايته لهذا الأثر فرواه سعيدٌ أيضاً (رقم ١٩٠٥) من طريق عنوب ) قال حدثنا هشيمٌ به . كما توبع هشيمٌ في روايته لهذا الأثر فرواه سعيدٌ أيضاً ورقم ١٩٠٥) من طريق عقوب ) قال حدثنا هشيمٌ به . كما توبع هشيمٌ في روايته لهذا الأثر فرواه سعيدٌ أيضاً ورقم ١٩٠٥) من طريق حمين عمر الما م م من يوني في من الما من طريق عبر، كلاهما عن حصين به. وي لفظ عبثر زيادة هي : "كان رسول الله ﷺ من بني هاشم، وأمه من بني زهرة ، وأم أبيه من بني مخزوم ، فقال الما حفظوني في قرابتي" .

- (٤) انظر تفسير الرازي (١٤٢/٢٧) .
- (٥) انظر النكت والعيون (٥/ ٢٠١ ــ ٢٠٢) .

تمـــنعون كل من بينكم وبينه مثـــل قرابتي منكم <sup>(۱)</sup>. روي نحو هذا التفســـير عن ابن عباس ، ومجاهد ، وعكرمة ، والضحاك ، وقتـــادة ، والسدي ، وعطاء بن دينار <sup>(۲)</sup>، وابن زيدٍ<sup>(۳)</sup>. وبه جَزَمَ جمـــاعةٌ من المفســرين<sup>(٤)</sup>.

**الـــدراســـة التفســيرية** : تعرَّض أبو مالك في هذا الأثر المنقول لتفسير أربعة ألفـــاظ ، وهو من قبيل التفسير السياقي حيث بَيَّن كيفية ذلك كله . وقد روي نحو ذلك عن عَبيدة السَّلماني <sup>(٦)</sup>، وسعيد بن جبير ، والضحاك ،

(١) انظر معاني القرآن للأخفش (٢/١٠) ، تفسير الطبري (٣١/٢٥) ، معاني القرآن للزجاج (٤/٣٩٨) ، دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب للشرقيطي (صـ٢٤٢) .
(٢) عطاء بن دينار المُذَليُّ مولاهم ، أبو الرّكلَّ ، وقيل أبو طلحة ، المصري ، صدوق إلا أن روايته [ التفسير ] عن سعيد بن جبير من صحيفة ، مات سنة (٢١) . الكاشف (٢١/٢) ، تقريب التهذيب (٤٥٩٤) .
(٣) تفسير الطبري (٢٥/٢٥) .
(٣) تفسير الطبري (٢٥/٢٠) ، تفسير السمعاني (٥/٣٩) ، زاد المسير (٧/٣٢) ، تقريب التهذيب (١٩٩٤) .
(٤) تفسير الطبري (٢٥/٣٠) ، تفسير السمعاني (٥/٣٧) ، زاد المسير (٧/٣٩) ، تفسير ابن كثير (٧٩/٣) ، أضواء البيان (٧/٣٠) .

أشكل عليه شيئ يسألةُ ، مات قبل سنة سبعين . الكاشف (٦٩٤/١) ، تقريب التهذيب (٤٤١٢) .

، وقتادة ، والسدي ، ومقاتل بن سليمان<sup>(١)</sup>. وبه قال الفراء ، وابن قتيبة ، والطبري ، والزجاج<sup>(٢)</sup>.

۳۷۲ ـ قال سعيد بن منصور : "نا خالد بن عبد الله ، عن حصين ، عن أبي مالك في قوله تبارك وتعالى : « □♦©&©≫® @>٠€ @ ٩٠€ & ₪ @ ٩٠٤ & @ ٥٥ & ٥٩ & □ & ) ، قال : نزول عيسى ابن مريم عليه السلام"<sup>(٣)</sup>.

**الـــدراســـة التفســيرية** : يمكن توجيه هذا التفسير المنقول عن أبي مالك بالنظر إلى القراءة التي كان يقرأ بما ، فقد نُقِلَ عنه قراءة هذا الحرف هكذا : ﴿لَعَلَمٌ ﴾ بفتح العين واللام<sup>(٤)</sup>، أي إن نزول عيسى عليه السلام آية

- (۱) تفسير مقاتل بن سليمان (١٨٢/٣) ، تفسير الطبري (٥١/٢٥) ، الدر المنثور (١٧٨/١٣) .
   (٢) معاني القرآن للفراء (٢٦/٣) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صــــ٣٩٤) ، تفسير الطبري (٥١/٢٥) ، معاني القرآن للزجاج (٤٠٢/٢) .
- (٣) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (رقم ١٩٤٦) بإسنادٍ صحيحٍ . وقد توبع خالد ابن عبد الله في روايته ، فرواه الطبري في تفسيره (١٠٣/٢٥) من طريق هشيمٍ قال : أخبرنا حصينٌ به . (٤) انظر المحرر الوجيز (٢٢٤/١٣) طبعة قطر ، البحر المحيط لأبي حيان (٣٨٦/٩) .

وعلامة على قُرب وقوع السـاعة . ويؤخذ من ذلك أن الضّمـير في قوله تعالى ﴿ ◘♦۞۞۞۞♦۞♦ ﴾عائدٌ على عيسي ابن مريم عليه الســـلام ، وهو الظاهر لأن الســياقَ في ذكره، والضمائرَ السابقة كلُّها عائدةٌ عليه . قال تعالى : ﴿ ◘♦٢٠٠٠٢ ٢٠ 应⌒∛ℰ⅃℩ℨ℀℩℧℟℧℗ℇℷℯ♦♦℁ℋ⅌℣℈ℨℰℰℽ℁ℋℷ⇔ℛℋℋℋ⅌℣⅁℈℅ ≌ഺഁ഻഻൧൛൸൷ഄൔ൴൛ൄൕൕഀ൝൘ൕൕ൞൝ൣ ୷♦ጲ╗♦⊐→≏↕≁⊐Щ¥◙↗◙⊠ж୷♦∢€€‴⊠∿ጲഢ©⊐Щ♦↗ ¥୭ℤ∰♦斥↔ᲨĴ♦⊐➔≏৫∂ᲨĴ�₠₿₨₥♦Ე₳€©₳©₼₶ ♦⊠∙♦♦ै €O©□∞□፼፼>⊘X♦□&Ogo∎፼♦⊼∞∽€©©⊙>৫°□Ш 𝒫Ū&;𝔅ੈ·𝑘€€♦♥१;☺•≤•⊠•□ጲ□♦∇𝒫OO≣ጲℊ℩֎ . ﴿<♡↗ℰ☽♦剩⇔◯ـــ♥♥♥♥♥♥♥♥♥♥♥♥♥♥♥♥♥♥♥♥♥♥♥♥♥♥♥₽ روي نحــو هذا التفســير عن أبي هريرة ، وابن عباس ، ومجـــاهد ، والضحـــاك ، والحســـن ، وقتـادة ، والسدي ، ومقاتل بن سليمان ، وابن زيد<sup>(١)</sup>، وهو اختيار جماعة من المفسرين<sup>(٢)</sup>.

۳۷۳ \_ قال الطبري : "حدثنا ابن بشار ، قال : ثنا عبد الرحمــن ، قال : ثنا سفــيان ، عن سلمة<sup>(٣)</sup>، عن أبي مالك في قوله : (□\$\$\$\$ \$\$ \$\$ \$\$ \$\$ \$\$

- (١) تفسير مقاتل بن سليمان (١٩٤/٣) ، تفسير الطبري (١٠٢/٢٥) ، الدر المنثور (٢٢٣/١٣\_٢٢٤) .
- (٢) البحر المحيط (٣٨٦/٩) ، تفسير ابن كثير (٣٣٦/٧) ، فتح القدير (٦٤٢/٤) ، روح المعاني (٥٥/٥٥–٩٦) ،
   أضواء البيان (٢٦٣/٧) .
  - (٣) سلمة بن كُهَ يل الحضرمي ، أبو يحيى الكوفي ، ثقة ، من الرابعة . تقريب التهذيب (٢٥٠٨)

O⊠≣@®@& » قال : أمر السنة إلى السنة ما كان من خلق أو رزق أو أجل أو مصيبة أو نحو هذا"<sup>(۱)</sup>.

الدراسة التفسيرية : يُحبر الله جل ثناؤه أن في هذه الليلة المباركة \_ ليلة القدر \_ يُقْضَى ويُفْصَلُ كُلُّ أَمْر مُحْكَمٍ . ودلَّ تفسيرُ أبي مالكٍ على أن هذا التقديرَ سنويٌ ؛ لارتباطه بمذه الليلة من كل عام . ثُمَّ إن لفظ الآية عام في كتابة كُل ما يُقضى ويُقدَّر ، وما ذكره أبو مالك هو من قبيل التفسير بالمثال . رُوي هذا المعنى عن ابن عباس ، وابن عمر ، وأبي عبد الرحمن السلمي<sup>(٢)</sup>، وأبي الجوزاء<sup>(٣)</sup>، وماجد ، وعكرمة ، وأبي نضرة<sup>(٤)</sup>، والحسن ، وقتادة ، وعمر مولى غفرة<sup>(٥)</sup>، ومقاتل بن سليمان<sup>(٢)</sup>.

# قوله تعالى : «۞ØŴ· ▲ ⊠۶ △ ۵ ♦ \$ \* حمد ۵ □ ۵ د ۵ □ ۵ ک ک ک ک ک ک ٢٠٤ – △ مه ۲۶ ک میک ۳ ط ی ۵ ط ک ک ک ک ک ک ک ک

۲۷۲ ـ روي عن أبي مالك أنه قال : إن أبا جهل كان يأتي بالتمر والزبد فيقول : تزقموا فهذا الزقوم الذي يعدكم به محمد ، فترلت 《@M· ▲⊠&@\$ هي@@ @ @@@@@ @ @@@@ @ @@@@@ @ الدراسة التفسيرية :

تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(٢)</sup>.

عند تحليل هذا الخبر المروي عن أبي مالك في سبب نزول الآية ، **نجده قد اشتمل في سياقه على أربع مفردات ، أولها** : أن هناك رجلين اقتتلا ، **وثانيها** : أن قومهما اقتتلا لقتالهما ، **وثالثها** : أن ذلك القتال كان بغير سلاحٍ ، **وأخيراً** أن هذه الحادثة كانت سبباً لتزول الآية .

(١) ذكره في هذا الموضع السيوطي في الدر المنثور (٢٨٥/١٣) وعزاه لسعيد بن منصور فقط ، وقد تقدم ذكره موصولاً برقم (٣١٢) .
 (٢) انظر التفسير رقم (٣١٢) .
 (٣) أخرجه الطبري في تفسيره (٢٦٣) بإسناد صحيح ، وقد توبع عبثر في هذه الرواية ، فرواه سعيد بن منصور (٣) أخرجه الطبري في تفسيره (٢٠٣٦) .
 (٣) أخرجه الطبري في تفسيره (٢٠٢٣) . كما رواه سعيد أيضاً (رقم ٢٠٢٥) والطبري من طُرُق عن هشيم ، من طريق خالد بن عبد الله (رقم ٢٠٢٣) .
 كلاهما عن حصين به . وفي بعض ألفاظ هشيم التصريح بكون الرجلين من الأنصار . وقد ذكر السيوطي هذا الأثر في الدر المتوطي الأثر في الدر المتوطي في الدر المتوم .

وما يمكن ملاحظته هاهنا أن أبا مالك رحمه الله لم يخض في تفاصيل سبب الترول ، بل ذكرها مجملةً ، فلم يتعرض لتعيين الرحلين المقتتلين ، ولا لسبب اقتتالهما ، ولا لقومهما ، وغاية ما **روي** عنه في ذلك ألهما كانا رحلين من الأنصار . تُمَّ إنه قد استعمل في حكايته لسبب الترول صيغة ( فأنزل الله ) ، وهي هنا فيما يظهر من استعمالها دالة على إرادة السبب المباشر لترول الآية . وهذا القول المروي عنه مع صحة إسناده فإنه مُرسل ، لكنه يتقوَّى بقرائن منها كون صاحبه ممن مُرِفَ بالأخذ عن ابن عباس ، والقرينة الأخرى : توافق كلمات بعض مفسري السلف حول مفردات هذا الخبر وإن اختلفت في تفاصيله .فقد روي نحو ذلك عن ابن عباس، وأنس بن مالك، أن نأخذ ما أتُفَقَت عليه هذه الآثار واجتمعت ، دون ما انفردت به مما لا تقوم به حجة . لذا قال الطبري ـ عند حكايته لسبب الترول ـ : "وذكر أن هذه الآية نزلت في طائفتين من الأوس

قوله تعالى : ﴿ ◘♦۩٩∞٧۩٢٢ ڰ۞ 💫 🕹 ٢٠٠ او ٢٠٠ ا

ſIJŸ₽□♡→☜★ℂ∜↓×♦┟⊠₽©♡↓♦<√€Ĵ\$@@&`\$

٣٧٦ \_ روي عن أبي مالك ﴿ ◘♦۩٢∞٢٢٢ كَانَى ﴾ قال : أُدنوت وقوِّبت من المتقين<sup>(٣)</sup>.

**الـــدراســة التفســيرية** : مادة زلف في اللغة تدل على اندفاع وتقدم في قرب إلى شيء<sup>(٤)</sup>. وفنسير ذلك بالدنو والقرب هو من تفسير اللفظ بما يقاربه في المعنى . وقد روي نحوً ذلك عنَّ الربيع بن خُضِ<sup>(٥)</sup>، وابن عباس ،

(١) تفسير مقاتل بن سليمان (٢٦١/٣) ، تفسير الطبري (٢٦/٤٩–١٥٠) .

- (٢) تفسير الطبري (٢٦/٢٦) .
- (۳) ذکره ابن کثیر في تفسيره (٤٠٦/٧) .
  - (٤) انظر مقاييس اللغة (٢١/٣) .
- (٥) الربيع بن خُرْعَ بن عائذ بن عبد الله الثوري ، أبو يزيدٍ الكوفي ، ثقةٌ عابدٌ ، مخضرم ، قال له ابن مسعود : لو رآك رسول الله ﷺ لأحبك مات سنة (٦٦) وقيل (٦٣) . الكاشف (٣٩١/١) ، تقريب التهذيب (١٨٨٨) .

والضحاك ، وقتادة ، والسدي ، ومقاتل بن سليمان<sup>(١)</sup>. وبه قال أبو عبيدة ، وابن قتيبة ، والطبري ، والزجاج<sup>(٢)</sup>.

قوله تعالى : ﴿ □♦ ڂ ٮۿ۞00۞♦ ٮۿ ٦٢ ڡۼ • • ٤ في ڂ ٮۿ ۗ۩؇ ڂ ٤ سي ۩ نولا يات ]

۳۷۷ \_ رُوي عن أبي مالكٍ في قوله : ( □ ♦ ٤ مه ٥٠ 00 € ♦ مه ٦ & • ٤ & & • ٢ حمد ٢٥ € ♦ ٢ ♦ ٢ ♦ ٢ ♦ ٢ • قال : ذات البهاء والجمال والحسن والاستواء<sup>(٣)</sup>.

الـــدراســـة التفســيرية :

مادة "الحاء والباء والكاف أصل منقاسٌ مطّرِد ؛ وهو إحكام الشّيء في امتدادٍ واطّراد <sup>"(٤)</sup>. وتفسيرُها بالحُسْنِ والبهاء والاستواء هو من التفسيرِ باللازِمِ ، وقد دلتْ آياتٌ أُخر على هذه

المعاني ، منها قوله جل ثناؤه : : ( ♀←□♦ ⊀ ٮۿ ۭ ▲ ڝٛۿ ۞ ۞ ◘ ◘ ♥ ؿ • ■ ٦ \$ \$ □ ٮۿ ×∅۞ ⊀ ٮۿ® ® ٥ ٢ \$ ك \ ⊠ ؽ @ ♦ ¢ ٮۿ ڭ € \$ • ⊀ ٮۿؿ ⇔ ا♦ □ ♦ 3 £ © Ω ₪ ■ © ⊀ ٮۿ؈ ٥ 0 © ⊠ ٮه / ۲ ½ • • 0 \$ □ • □ ₫ ( → □ 0 ؿ \ ۩ © ∞ ] © ⊕ 2 \$ = @

□♦≏♦□♦ 🐼 🕅 🖉 ★ 🗹 🌾 لا♦◙؟؟ 🛇 > ﴾ [البقرة : ٢٩] ، وقولهُ 🛛 : ﴿

↖♦ઘ◻᠅ᡧ∇☺⊻ઘ◻▴◙◙೫◙▣▫◐◴◮ઘ□ᡧダ⊀∿ಎਗ೦☺♦∿ಎ९∇५∥ ☜♦ጶ◻₶๙◙∿ኔ₠₨₭ଛ◙♦▫•к◙∞û▯•๙◙∿▫•○✿◘•⊂う๙◙∞»

℄℆℗Ω୦℗ℤ℆⅀K♦ℸ℄℆℗℗ℌ℆℗♦℆ℍℛⅆ℗ⅆℤℤ ℾ♦ℂℊ℡ℰK℈℆℄ℾℂℯ℗ⅆℊ⅏⅃ℷⅎℂℰ℗ℊℰ℗ℤℸℰℷℷℰK⅀ℨℰ℗ℷ

لم سی ۲۵ الج ۲۵ الم ۲۵ الم ۲۰ الفصلت : ۱۲] ، وقوله : ۲۱] الم الما ۲۵ الم ۲۵ الم ۲۵ الم

☼♦☽Ҁ∩᠑תŒ⊀☎₵षୖ๚◼७╶⊀∿∞७००☺д∿२४๙८,๗чш∿д•୶→∿€ ⅊⅀ℤℭℰ⊀ΩℯΩ♦₵♦©ℰ⊄⊐ฃⅆΩ⅍∎¢«Ωℇ≉⊐ฃ๚Ճ∿๛⊐♦๕

=O●□ ~ گ & II • C → □ I & ( ۲ = C ) ، ومنها قوله جل وعز : ( ۶ - ۵ - ۵ & ۵ - ۵ & ۵ = 0

- معاني القرآن للزجاج (٢٩١/٥) .
- (٣) ذكرهُ ابن كثيرٍ في تفسيره (٤١٤/٧) .
  - (٤) مقاييس اللغة (٢/ ١٣٠) .

<sup>(</sup>۱) تفسير مقاتل بن سليمان (۲۷۲/۳) ، تفسير ابن كثير (۲٫۷٪ ، ۸/۳۳۵) ، الدر المنثور (۲٦٨/۱٥) .

(١) تفسير الطبري (٢٢/٢٦ – ٢٢١) ، تفسير ابن كثير (٢/٤١٤) .
(٢) تفسير الطبري (٢٢/٢٦) .
(٣) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف (٢٢/١٢) بإسنادٍ ضعيف ، والعلة فيه يحيى بن اليمان وهو صدوق عابد ،
(٣) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف (٢٢/١٢) بإسنادٍ ضعيف ، والعلة فيه يحيى بن اليمان وهو صدوق عابد ،
يخطىء كثيرا ، وقد خُولف في هذه الرواية ، فرواه الطبري في التفسير (٢٢/٢٢) من طريق عبد الرحمن بن مهدي ،
ومهران بن أبي العطار ، ورواة ابن أبي شيبة في المصنف (٢١/١٣) ، وهناد بن السري في الزهد (٢/٢٦) من طريق ومهران بن أبي العطار ، ورواة ابن أبي شيبة في المصنف (٢٠/٢٦) ، وهناد بن السري في الزهد (٢/٢٦) من طريق وكيع ، والطبراني في المحجم الكبير (٢٧/٩٦) من طريق محمد بن يوسف الفريابي ، كلهم عن سفيان ، عن سلمة بن كهيل ، عن الحسن العُرني ، عن النُوَيل بن شرُحبيل ، عن عبد الله بن مسعود منه.
(٤) انظر كتاب العين (١٦/١١) ، غريب الحديث لأبي عبيد (٢٠/٢٦) ، قذيب اللغة (١٦/١٢) .

الفائدة الثانية : أن سدرة المنتهى شجرة من أشجار الجنة ، وهذا قولٌ تؤيده دلائل السنة . ومن ذلك قوله ﷺ \_ في وصف هذه السدرة \_ : " ورفعت لي سدرة المنتهى فإذا نبقها كأنه قلال هجر ، وورقها كأنه آذان الفيول ، في أصلها أربعة ألهار ... " الحديث <sup>(٢)</sup>. قال ابن حجر رحمه الله معلقاً على هذا اللفظ : "في صلى أن تكون سدرة المنتهى مغروسة في الجنّة والألهار تخرُج مِن تحتها فيَصِح أنّه ا من الجنة "<sup>(٣)</sup>. ويقوِّي ذلك قوله ﷺ في الحديث الآخر : "فإذا سألتم الله فس لوه الفردوس ، فإنه أوسط الجنة ، وأعلى الجنة ، وفوقه عرش الرحمن ، ومنه تفجر ألهار الجنة<sup>(1)</sup>. ومن الدلائل على صحة ذلك أيضاً قوله ﷺ : "إنَّ في الجنَّة لشجرةً يسيرُ الرَّاك بُ في الجنة<sup>(1)</sup>. ومن الدلائل على صحة ذلك أيضاً قوله ﷺ : "إنَّ في الجنَّة لشجرةً يسيرُ الرَّاك بُ في ظلَّها مائة عام لا يقطعها "<sup>(٥)</sup>، فقد جاء في حديث أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنهما ما يدل على تعيين هذه الشجرة ، وألها هي سدرة المنتهى ، فقالت : سمعت رسول الله <sup>38</sup> يقول \_ وذُكِرَ له سدرةُ المنتهى \_ قال : "يسير الراكب في ظل الفَنَنِ<sup>(٢)</sup> منها مائة سنة ، أو يستظل بظلها مائة سنة"<sup>(٢)</sup>.

(١) وفي تعليل هذه التسمية أقوال أخرى ، واختار الطبري أنه من الجائز أن تكون إنما سميت لبعض ما روي في ذلك ، أو جميعه . حيث لا خبر يوجب الاقتصار في تعليل التسمية على قول دون آخر ، وإذا كان ذلك كذلك فلا قول فيه أصح من قول ربنا جل جلاله ، وهو ألها سدرة المنتهى . انظر تفسير الطبري (٢٧/٢٢) .
 (٢) متفق عليه ، فقد أخرجه البخاري في كتاب بدء الحلق ، باب ذكر الملائكة ، رقم (٣٢٠٣) ، (٣٨٨٦ فتح الباري) واللفظ له ، ومسلم في كتاب الإيمان ، باب الإسراء برسول الله ﷺ إلى السموات وفرض الصلوات ، رقم (٢٢ (٣٤) ) .
 (٢) متفق عليه ، فقد أخرجه البخاري في كتاب بدء الحلق ، باب ذكر الملائكة ، رقم (٣٢٠٣) ) ، (٣٨٨٦ فتح الباري) واللفظ له ، ومسلم في كتاب الإيمان ، باب الإسراء برسول الله ﷺ إلى السموات وفرض الصلوات ، رقم (٢٢ (٢٤) ) .
 (٢) (٢٦ ) على هذا الحديث بقوله : " ذكر الأخبار عن وصف سدرة المنتهى التي هي نماية ظلال أهل الجنة " .
 (٢) فتح الباري (٧/٢٤) على هذا الحديث بقوله : " ذكر الأخبار عن وصف سدرة المنتهى التي هي نماية ظلال أهل الجنة " .
 (٢) فتح الباري (٧/٢٤) .
 (٢) فتح الباري (٧/٢٤) .
 (٢) فتح الباري (٧/٢٢٢) .
 (٢) فتح الباري (٧/٢٤٢) .
 (٢) فتح الباري (٧/٢٤٢) .
 (٢) فتح الباري في صحيحه ، في كتاب التوحيد ، باب ( ◘♦ ٩•٩٩ هـ ٢٩٣هـ ٦٩٤هـ 14٤ أملال أهل الجنة " .
 (٥) متفق عليه ، فقد أخرجه البخاري في كتاب التوحيد ، باب ( ◘♦ ٩•٩ هـ 14٤هـ 14٤ أملال أهل الجنة .
 (٥) متفق عليه ، فقد أخرجه البخاري في كتاب التوحيد ، باب ( □♦ ٩٠٩ هـ 14٤هـ 14٤) من حديث أبي هريرة الله .
 (٢٠/١٦) من حديث أبي هريرة على .
 (٢) متفق عليه ، فقد أخرجه البخاري في كتاب التوحيد ، باب في الجنة شادي من من مديش أبي أبي مالي في ظلها مائة عام، لارد) منفق عليه ، فقد أخرجه البخاري في كتاب الرقاق ، باب صفة الجنة شخر في رقم (٢٥٠٢) ، (٢٠/١٦ فتح منفق الباري) ، ومسلم في كتاب الجاة وصفة نعيمها وأهلها ، باب إن في الجنة شخرة ، يسير الراكب في ظلها مائة عام، لارد) الباري) ، ومسلم في كتاب الخبة في في من حديث سهل بن سعد مي مي الراكب في ظلها مائة عام، لارد) الفي من مديش البرري (٢٠/٥٢) .

(٧) فتح الباري (٤٣٢/١١) ، وحديث أسمــاء أخــرجه الترمذي في سننه ح(٢٥٤١) وقال : هذا حــديث حسن غريب . وبَوَّبَ عليه : باب ما جاء في صفة ثمار أهل الجنة .

النجم] ﴿ ﴿ ۞ ک ﴾ ۞ ■ 🖫 النجم] ﴿ ﴿ ﴾ النجم]

♦◎\∞४□<□♦◎X∞⊁♦□↓◎X◎+≤ ·•□Ш €XIII ⊁0\*×♦□ ・◆ᲨᲣ �I Ů♥○♦♦♥"≿≀๏ "▪∿℗ㅅ≀๏ ฦีี ี่ ี่ ↓↓ 🕄 ♥𝔅𝔅𝔅𝔅 🖉 🖉 ♥𝔅𝔅𝔅 ♦姜৫♪♫❏⌒འ໊Ū⇐◯♦◍⇙➔⌒འ◻І҄◻ё♥⊐५ѭ҈Ў∄∰४६⌒འཕིँ ♦↗〃ఓ♦ថ◙↗∀℩๏๙煸 ҀО♦ថᢐ৸◪᠖◾ё➔⅊₠໕⊄♪▤ថ♦ՉՒӭ ✓℟■ⅆ●ⅆⅆ♥■ℍ℟℗⅃ℍÅ⅁℄℟ℰ⅌ℋⅆ℗■×ⅆ⅃ⅇ⅌ℰ⅄ℋ ♦◨➔♎▯ҀО☀ث◨▯♦◨ᅊ◪◪◜◗▯◙◨&;♦☺¢ሩ☺◷⊮ಎഗ⋩ ♦◨➔≏▯ҀОӝݑ◨Щ♦◨ᅊ◪▧◭▯◙▫▯◸ᇲ◪◨Щ♦◻凶⊠∙ݑѷ◻Щ ♦ض◼◨凶ι ◍ҀОӝݑ◻Щ♦◻ ◷◪◪◗ क़∢๏୲;҇Ѻ◻Щ♦◻ ёёक़∕♦іс⊓Щ ⅈℤ℄ℌℷ℄ⅆℨ℄ℰ⅃℄ℇℤⅆ⅃ℽℨℼℋ⅌ℽℴℷℋ⅌ℽℴℷℎ ℄Kℭℨ℄ℿ℆ℿKⅉ☺℈ℼ℀ℯℴℒℷℾ⅀ℿℤ⅏ⅈ℈ℴℴℷℿ℆ℾℰKℭℬ⅌ 闦◙♦➋⇙ⵣ♥❀୶৴洲◼◻◻іℑ⇔◻▱℩๏୶৴ℋಓⵔ४◙◾◱♦↖◻ฦ◻Ϣ♦◻ ∄ஜ◻४▿◓◻▥♦◻▯▧◻옷▿ਸ਼◻▥ ♦◻⋺ۍ ▯ҀО☀▫◻▥♦◻ ∉⋩₰୬ ▤◙♦◙৫➔ጷЩቀ℩๏୷糸 ❹ϯ♦₲♦◻➔≏▯ҀО☀ݑ◻Щ♦◻₠໕๖๙♪ Ẩ◍ềềềề๙▱◧◫▩◧◐◓О๏ё◻◫◈◻◷๙๗๗ ✐₄∕⊴☺⊷☎ϟ⊴◍⊒ሩ☺⊐⅊♦⊐℄ѷӺ♪▯◙◼◨◻♥֎୶ϟ ▨◣◛◸▧▸乌◨ぬౖ米♨狗◙◨Ҿث♦₻◸◨▸乌♦◨५◙◥ۍ♪▯◙▸▯◸ᇲ◪◨Ш ♓ै◾छो५Ҁ◻Ш∥ёў⋺ѽॼ҄Ҳ҇҇҇҇□ҀѷӒ⊠⊲Ӯ҄҂҄Ҝ&;◻ҝ҄ѷ҈Ѿ •□•▯ጲ▥•∞☆•←☺◺ഢ๙๛๛๛⊂ ๎๖๙๙๗ ฃ๙⊠↗≎≎⊂□Щ♦□ ᡧᡭᢆᠺᢧᢧ᠍᠖♦᠖ᠵ∕॒⊠©♦☞᠈ᠽ᠌ᢂᢁᢆᡘ᠍᠍ᢒᡜᠿᢀ᠖ᡧ᠌᠌ᡘ᠋᠋᠉ᢣᡘ᠊ᡧ᠌᠌᠑᠐᠅ᡭᡘ᠌ᢌ᠈▫ ☎❻↗◐₲健心ѽんぷ 淋Ⅱಓೆೆೆ ☎☯ℑℰѺ♦ݑぷ∠∞᠐∁✑

咳ጲ乌ㅅ∥๙ഗ尜 ೫⅊℗ጲ≏ଓ♦೮೫ഔ℣℈⅂℄⅀℁ℷℌ ⅆℾ℆℅⅃ℾ℁

≝▪∿∞∧∞∂⊖↓⊃√₩≿♪≣७♦∂∠∺↑₽ ♦७∖∞४⊂√□∢©∞∞⊱♦□ **第122**米家): • ٣٨ \_ قال الطبري : "حدثنا ابن حميد <sup>(٤)</sup>، قال : ثنا مهران ، عن سفيان ، عن إسماعيل ، عن Ø @ 7 0 @ ( ) @ G > \* # I \ ) + <sup>®</sup> ≥ 2 3 F 0 ♦ ¢ + ≥ 0 0 △ - > : أبي مالك لمحمد®♦◘₪∎♥\$ » قال: مما أنذروا به قومهم في صحف إبراهيم وموسى"(°). الــدراســة التفسيرية : اشتمل هذا التفسير من أبي مالك على أمرين اثنين : الأول منهما : أن أبا مالكِ جعل الآيات من قوله تعالى ↓**6※**8•*≤* ·•**□□** ): لما اشتملت عليه صحف إبراهيم وموسى ، وهذا من قبيل تفسير القرآن بالقرآن ، وفيه بيان الإجمال الواقع بسبب الإبمام في صلة الموصول من قوله تعالى ₽₺•₩₽₽₽₽): التفسير أيضاً أن أبا مالكِ رحمه الله كان يقرأ قوله جل ثناؤه ٪ ◘♦۩◘Ω◘ ©\$ ◙ ◙

٣٧٩ ـ قال الطبري : "حدثنا محمد بن عبيد المحاربي<sup>(')</sup>، قال : ثنا أبو مالك الجُنبي<sup>(٢)</sup>، قال : ثنا

إسماعيل بن أبي خالد ، ، عن أبي مالك الغفاري في قوله

(١) محمد بن عبيد بن محمد بن واقد المحاربي، أبو جعفر وأبو يعلى، النجاس ، الكوفي ، صدوق ، مات سنة (٢٥١) ، وقيل قبل ذلك . تقريب التهذيب (٢١٢)
(٢) عمرو بن هاشم ، أبو مالك الجَنْبي ، بفتح الجيم وسكون النون بعدها موحدة ، الكوفي ، لين الحديث ، أفرط فيه ابن حبان ، من التاسعة . تقريب التهذيب (٢١٥)
(٣) أخرجه الطبري في تفسيره (٢٢/٨٦) بإسناد ضعيف ، لضعف أبي مالك الجُنْبي ، ويشهد له الأثر الذي بعده .
(٤) محمد بن حُميد بن حَطَنَّ الرازي ، حافظ ضعيف ، لضعف أبي مالك الجُنْبي ، ويشهد له الأثر الذي بعده .
(٣) أخرجه الطبري في تفسيره (٢٧/٢٢) بإسناد ضعيف ، لضعف أبي مالك الجُنْبي ، ويشهد له الأثر الذي بعده .
(٥) أخرجه الطبري في تفسيره (٣/٢٧) بإسناد ضعيف ، وكان ابن معين حسن الرأي فيه ، مات سنة (٢٤٢) .

المعادة عنه المحاكي المحاكي المحاكي المحاكي المحاكة المحاكية ا

 <sup>(</sup>۱) وهذه قراءة جمهور القُراء ، وقرأ أبو السَمَّال : ( وإن ) بالكسر على الاستئناف . انظر معاني القرآن للفراء
 (۱۱/۳) ، الكشاف للزمخشري (۲/٤) ، تفسير الرازي (۱٦/٢٩) ، البحر المحيط لأبى حيان (۲۰/۱۰) ، روح

المعاني للألوسي (٢٢/٢٢) .

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان (٢٩٥/٣) ، تفسير الطبري (٩٣/٢٧) ، إعراب القرآن لأبي جعفر النحاس (٢٨٢/٤) .

۩ 🕀 ♦ ♦ ♦ ♦ ♦ ♦ 🖧 🗄 全 🔊 ﴾ [ الرحمن ]

١٨٦ \_ قال عبد بن حميد<sup>(۱)</sup> : "حدثنا جعفر بن عون<sup>(٢)</sup>، عن إسماعيل بن أبي خالد ، عن أبي مالك ، في قوله : ﴿ لَحْمَهُ ٢٥ ۞۞ ۞ ﴾ حماك ۞ الك ، في قوله : ﴿ لَحْمَهُ ٢٥ ۞۞ ۞ ﴾ حماك ۞ ﴾ حمالك ، في قوله : ﴿ لَحْمَهُ ٢٥ ۞ ۞ ﴾ حماك ۞ ﴾ حمالك ؟ قال : بحساب ومنازل"<sup>(٣)</sup>.

الحسبان في هذا الموضع بمعنى الحساب ؛ وهو دائرٌ بين كونه مصدراً من قول القائل : حَسَبْته حساباً وحسباناً ، أو كونه جمعاً كشهاب وشهبان<sup>(٤)</sup>. وأبو مالك في الآية فسر الحسبان بالحساب والمنازل ، وبين هذين المعنيين تلازمٌ ، فالأول تفسير للفظ ، والثاني بيان لمحل ذلك الحساب والتقدير . والمعنى أن الشمس والقمر يجريان ويتعاقبان في منازلهما بحساب وتقدير مُقَنَّن لا يختلف ولا يضطرب<sup>(٥)</sup>. وهذا التفسير مستفاد من قوله حل ثناؤه : (٩حـ اله جميم المركي في وهذا التفسير المحـ الحـ المحمد التفسير مستفاد من قوله حل ثناؤه : (٩حـ الله جميم المحك في الآية محتكر المحكم المحمد التفسير مستفاد من قوله حل ثناؤه : (٩حـ الله جميم المحك الحكم المحك المحكمة المحمد التفسير مستفاد من قوله حل ثناؤه : (٩حـ الله الله الله المحكم المحك المحكم المحكمة المحمد المحمد التفسير مستفاد من قوله حل ثناؤه المحمد المحمد المحكم المحك محكمة المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحك المحمد المحمد

(٥) انظر تفسير ابن كثير (٤٨٩/٧) .

نحو هذا التفسير عن ابن عباس ، وقتادة ، والربيع بن أنس ، ومقاتل بن سليمان<sup>(۱)</sup>. وبه قال الفــراء ، وأبو عبيدة ، والأخفش ، وابن قتيبة ، والزجاج<sup>(٢)</sup>، وهو اخي<sub>ا</sub>ر الطبري<sup>(٣)</sup>.

#### قوله تعالى : ﴿ ◘♦ ٦٩٩ ٢٩ ٢٩ ٢٩ ٢٩ ٢٩ ٢٩ ٢٩ ٢٩ ٢٩ ٢٩ ٢٩

## [ الرحمن ] ♦ ♦ ♦ ♦ ♦ ♦ ♦ ♦ ♦ ♦ ♦ ♦ ♦ ♦ ♦ ♦ •

۲۸۲ ـ قال عبد بن حميد :"ثنا يحيى بن عبد الحميد<sup>(٤)</sup>، ثنا ابن المبارك ، عن إسماعيل بن أبي خالد، عن أبي مالك، في قوله: ( □♦ لحمهائه الحال ٥<□ لحمه، الحرار الحال الحرار المعلمي النبط هبوراً"<sup>(٥)</sup>.

الــدراســة التفســيرية :

اشتمل هذا الأثر التفسيري على أمرين :

**الأول** : تفسير العَصْفِ . فقد فسره أبو مالك بأنه يطلق على الحب أول ما ينبت . وهذا من قبيل التفسير بالمثال ، فإن لفظ العَصْفِ ، يدل على خفةٍ وسرعةٍ . والحبُّ ينبتُ أول ما ينبت ورقاً ضعيفاً خفيفاً ، تعصف الريح به ؛ فلذلك صح إطلاق هذا الوصف عليه <sup>(1)</sup>. وقد روي هذا التفسير أيضاً عن ابن عباس ، وأبي صالحٍ<sup>(۷)</sup>، وبه قال الفراء، وابن كيسان<sup>(٨)</sup>.

(١) تفسير مقاتل بن سليمان (٣٠٣/٣) ، تفسير الطبري (١٣٢/٢٧) ، الدر المنثور (٤/٤/٤) .
(٢) معاني القرآن للفراء (١١٢/٢) ، محاني القرآن لأبي عبيدة (١٤٢/٢) ، معاني القرآن للأخفش (٣٠/٥٠) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـ٢٣٦) ، معاني القرآن للزجاج (٥/٥٩) .
(٣) تفسير الطبري (١٣٣/٢٧) .
(٤) يحيى بن عبد الحميد بن عبد الرحمن ابن شومين ، بفتح الموحدة وسكون المعجمة ، الجمّاني بكسر المهملة وتشديد (٤) يحيى بن عبد الحميد بن عبد الرحمن ابن شومين ، بفتح الموحدة وسكون المعجمة ، الجمّاني بكسر المهملة وتشديد (٤) يحيى بن عبد الحميد بن عبد الرحمن ابن شومين ، بفتح الموحدة وسكون المعجمة ، الجمّاني بكسر المهملة وتشديد (٤) يحيى بن عبد الحميد بن عبد الرحمن ابن شومين ، مات سنة (٢٨٢) . التقريب (٢٥٩١)
(٥) ذكره البخاري في صحيحه معلقاً ، في تفسير سورة الرحمن ، فتح الباري (٨/٢٨٢) ، ووصله عبدُ بن حميد كما في تغليق التعليق (٤/٣٩٣) بإسنادٍ ضعيف ؛ لضعف يحي الحِمّاني . وقد توبع في هذه الروايه ، فرواه الطبري في تفسيره في تغسيره

(٦) مقاييس اللغة لابن فارس (٣٢٨/٤)، التحرير والتنوير (٢٤٢/٢٧)، تفسير جزء عم لمساعد الطيار (صـــ٢٣٢) .

(۷) الدر المنثور (١٠٩/١٤) . (٨)معاني القرآن للفراء (١١٣/٣) ، الوسيط في تفسير القرآن للواحدي (٢١٨/٤) . وابن كيسان ، يغلب على ظني أنَّ المراد به عبد الرحمن بن كيسان ، أبو بكرٍ الأصم المتوفى سنة (٢٢٥) ، وتفسيرةُ من موارد الثعلبي في (الكشف **والأمر الثابي** : أن النبط يسمون الحب أول ما ينبت هبوراً <sup>(١)</sup>. وكأن هذه التسمية : مأخوذة من البَّر ، يمعنى القطع<sup>(٢)</sup>، وهو مقاربٌ لمعنى العصف . وقد روي مثل هذا عن ابن عباس ، وسعيد ابن جبير ، والضحاك<sup>(٣)</sup>.

الــدراســة التفسـيرية :

المحابس جمع مِحْبس \_ بكسر الميم \_ وهو ثوب يطرح على ظهر الفراش للنوم عليه . وفضول تلك المحابس ، هو ما فَضُلَ منها فَتُنيَ وعُطِف ، وما كان كذلك كان صالحاً للإتكاء . ذلك هو معنى الرفرف في هذا السياق القرآني ، ومن ثَمَّ فإن الرفرف هاهنا مأخوذ من رَّفَ يرفُ إذا ارتفع<sup>(°)</sup>؛ لأن ما تُني وعُطِفَ يكون مرتفعاً عن بقية الفراش . وقد روي هذا التفسير عن علي بن أبي طالب ، وابن عباس ، ومحاهد ، والضحاك<sup>(٢)</sup>، وهو اختيار الزجاج ، وابن عطية<sup>(٧)</sup>.

قوله تعالى : ﴿ ◘♦ڷؘ٦00% & جمھەلالا لا تولام ؟ گا ♦ مەلام ؟ گا ۞ □•≣•≙♦\*\* \$ 1 ♀⊠\$♦ مە / ح@ گا € @ جات م ثو ي ي ؟ ﴾ [ الواقعة ]

التفسير تقدمت دراستُهُ فيما سبق<sup>(٣)</sup>.

- (۱) ذكره السيوطي في الدر المنثور وعزاه لعبد بن حميد (١٧٧/١٤) ، وقد تقدم ذِكْرُهُ موصولاً برقم (٣٣٤) .
   (٢) تفسير مقاتل بن سليمان (٣١١/٣) .
  - (٣) انظر التفسير رقم (٣٣٤) .

(٤) أخرجه الطبري في التفسير (٢٢/٢٢) بإسنادٍ حسنٍ ، وقد تُوبع عثام بن علي في روايته ، فرواه الطبري أيضاً من طريق ابن المبارك عن إسماعيل بمثل لفظ عثام . ورواه سعيد بن منصور في سننه (رقم ٢١٣٣) من طريق مروان بن معاوية الفزاري ، والبيهقي في البعث والنشور (٢/٣٥) من طريق أبي معاوية الضرير كلاهما عن إسماعيل ابن أبي خالد به بلفظ : " دحان جهنم " . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤/١٠١٢) لعبد بن حميد وابن جرير .
 (٩) انظر مجاز القرآن لأبي عبيدة (٢٥١/٢) ، فسير غير القرآن لابن قتيبة (صـ ٤٤٩) ، تفسير الطبري العبري الطبري .
 (٩) انظر مجاز القرآن لأبي عبيدة (٢١٣٦) ، فسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـ ٤٤٩) ، تفسير الطبري .
 (٩) انظر معان القرآن للزجاج (١١٣٥) ، نفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـ ٤٤٩) ، تفسير الطبري .
 (٦) انظر مغان القرآن للزجاج (١١٣٥) ، تفسير ابن عطية (٥٠/٢٢) .

386 \_ روي عن أبي مالك أنه قال : إن قريظة والنضير \_ قبيلتين من اليهود \_ كانوا حلفاء لقبيلتين من الأنصار \_ الأوس والخزرج \_ في الجاهلية ، فلما قدم رسول الله ﷺ المدينة ، وأسلمت الأنصار ، وأبت اليهود أن يسلموا ، سار المسلمون إلى النضير وهم في حصولهم ، فجعل المسلمون يهدمون ما يليهم من حصولهم ، ويهدم الآخرون ما يليهم ؟ أن يرتقى عليهم ، حتى أفضوا إليهم م ، فترلت <<<<><> المحكم المحكم الحكم المحكم المحكم الحكم الحكم المحكم المحكم المحكم المحكم المحكم الحكم الحكم الحكم الحكم الحكم الحكم الحكم المحكم الحكم المحكم المحكم المحكم المحكم المحكم المحكم المحكم الحكم المحكم ا

(۱) تفسير مقاتل بن سليمان (۳۱٤/۳) ، تفسير الطبري (۲۲۰/۲۷) ، تفسير ابن كثير (۳۷/۷) .

(٢) معانى القرآن للفراء (١٢٦/٣) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صــ٤٤٩) ، تفسير الطبري ( ٢١٩/٢٧) .

يُجُرْلُوُهم وأهايهم ، وتُؤخذَ أموالله وأرضُوهم ، فأُجلوا ، ونزلوا خيبر . وكان المسلمون يقطعون النحل \_ فحدثني رجال من أهل المدينة : أنما نخلُّ صُوّْبْ كهيئة الدَّقلُّ<sup>(١)</sup> تدعى اللينة \_ فاستنكر ذلك المشركون ، فأنزل الله عذر المسلمين Ⅲಓ米党₽€☞৫→+Э+岛↔♦» ঙ◻⊠☺ऴ★∥&~+♀&~⊡←☺€∮↓▯♦➋•≤ ๙◻⊐Щ ऄ◻♦∢®≿♂™ ★∥୶୷ୢ୷ୄୠୠୣୣୖଡ଼ୖଊ⊠ୖୠଃ୳୶୷ୢୢୢୢୢୢୖୄୢୄୄ୷ୢୄ୷ୄୢ୰୷ଡ଼ୣୢୣ୲୷ୡ୲ ••♦□ ७≥४००ж३३४०००००००००००००००४००० •\$\$\$ ™⊇⊇⊕™ﷺ ﴾ قال : لم يسيروا إليهم على خيل ولا ركاب ، إنما كانوا في ناحية المدينة (\*). وبقيت قريظةُ بعدهم عاماً أو عامين على عهدٍ بينهم وبين نبي الله ﷺ ، فلما جاء المشركون يوم الأحزاب أرسل المشركون إليهم أن اخْرُجُوا معنا على محمد ؛ فأرسلت إليهم اليهود أن أرسلوا إلينا بخمسين من رهنكم (")، فجاء نعيم بن مسعود الأشجعي إلى المسلمين فحدثهم ، وكان نعيمٌ عَٰيَّهَن في المسلمين والمشركين ، فبلغ رسول الله ﷺ ألهم قد أرسلوا إلى المشركين يسألونهم خمسين من رهنهم ليخرجوا معهم ، وأبوا أن يبعثوا إليهم بالرهن . فصاروا حرباً للمسلمين والمشركين ، فبعث إليهم النبي ﷺ سعد بن معاذ، وخَوَّات بن جُبير<sup>(٤)</sup>، فلما أتياهم قال عظيمهم كعب بن الأشرف : إنه قد كان لي جناحان فقطعتم أحدَهما ، فإما أن تردوا عليّ جناحي ، وإما أن أتخذ عليكم جناحاً <sup>(٥)</sup>. فقال خَوَّات بن جُبير : إني لأهم أن أطعنه بحربتي . فقال له سعد : إذن تقبق القوم ويأخذوني . فمنعه، فرجعا إلى النبي ﷺ ، فحدثاه بالذي كان من أمرهما ، وأذن الله فيهم ، ورجع الأحزاب ، ووضع النبي ﷺ سلاحه ، فأتاه جبريل ، فقال : والذي أنزل عليك الكتاب ما نزلت عن ظهرها منذ نزل بك المشركون حتى هزمهم الله ، فسر فإن الله قد أذن لك في قريظة . فأتاهم النبي ﷺ هو وأصحابه فقال لهم : "يا إخوة القردة والخنازير". فقالوا : يا أبا القاسم ، ما

(١) "هو رَدِيء التَّمر ويابسُه ، وما ليْس له اسْم خاصٌ ، فَتراه ليُبْسه ورَدَاءته لا يُجْتَمِع ويكون مَنْثُورا" ، النهاية في غريب الحديث والأثر (٢/٢٧) .
(٢) قال الفراء : "كان بينها وبين المدينة ميلان" ، معاني القرآن (٣/٤٤) )
(٣) نقل ابن كثير في البداية والنهاية (٤/٥٠٥) نحو ذلك عن موسى بن عقبة صاحب السيرة .
(٤) خَوَّات بن جُبير الأنصاري ، صحابي ، قيل إنه شهد بدراً ، مات سنة (٤٠) أو بعدها ، وله أربع وسبعون .
(٥) لعل قائل هذه المقولة هو كعب بن أسد القُرظي صاحب العقد والعهد في بني قريظة ، وقد حكى نحو هذا القول عن بني قريظة – من غير أن يُعين قائله – عكرمة مولى ابن عباس كما في المطالب العالية (٢٠/٥١) .
(٥) لعل قائل هذه المقولة هو كعب بن أسد القُرظي صاحب العقد والعهد في بني قريظة ، وقد حكى نحو هذا القول عن بني قريظة – من غير أن يُعين قائله – عكرمة مولى ابن عباس كما في المطالب العالية (٢٠/٥٥) ، وموسى بن عقبة فيما حكاه عنه ابن كثير في البداية والنهاية (٤/٥٠٠) .

كنت فحَّاشاً . فترلوا على حكم سعد بن معاذ ، وكان من القبيلة الذين هم حلفاء ، فحكم فيهم أن تقتل مقاتلتهم ، وتُعُرَّمَ غنائمهم وأموالهم ، ويَنْكرون أن النبي ﷺ قال : "بحكم الله حَكَم" . فضرب أعناقهم ، وقسَم غنائمهم وأموالهم"<sup>(١)</sup>. **الــدراســة التفســيرية** :

**ثالثاً** : فَسَّر اللينة بالنخل ، وهذا يدل على أن اللينة اسم عام لا يختص بنوع دون آخر . وقد روي مثل ذلك عن ابن عباس ، وعمرو بن ميمون<sup>(٤)</sup>، وسعيد بن جبير ، ومجاهد ، وعكرمة ، وعطية ، ومقاتل بن حيان ، وابن زيد<sup>(٥)</sup>. وهو قولُ يؤيِّده اشتقاق اللفظ وسياق الآية ، وبه قال جماعة من أهل العلم<sup>(٢)</sup>. أما ما حكاه أبو مالك عن رجال من أهل المدينة مِن أن المراد باللينة نخل صفر كهيئة الدقل . فإن ذلك لا ينافي ما تقدَّم ، وإنما فيه التنبيه على نخل بني النضير الذي قُطِعَ أو حُرِّق على وجه الخصوص<sup>(٧)</sup>.

٣٨٧ \_ قال الطبري : حدثنا ابن حميد، قال : "حدثنا مهران، عن سفيان ، عن إسماعيل السدي، عن أبي مالك قال : كان قوم يجلسون في بقيع الزبير<sup>(°)</sup>، فيشترون ويبيعون إذا نودي للصلاة يوم

- (۱) يزيد بن رُومان المدني ، القارئ ، أبو رَوْح ، مولى آل الزبير ، ثقة ، مات سنة (۱۳۰) . الكاشف (۳۸۲/۲) ،
   تقريب التهذيب (۲۷۱۲) .
  - (٢) تفسير مقاتل بن سليمان (٣٣٨/٣) ، تفسير الطبري (٣٩/٢٨) ، الدر المنثور (٣٣٤/١٤ ، ٣٣٩) .
    - (٣) تفسير الطبري (٣٩/٢٨) ، الدر المنثور (٤ / ٣٤ ٩) .
    - (٤) انظر تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـــ٤٦) ، لسان العرب ( وجف ) .

الجمعة ، ولا يقومون ، فترلت : «۞۞•٭ ؿڮ◘®ى®~ ۩يك◘®O₪■□©؟ \$يلا ®♦□◊+ي لحرمي، الاح⊖+<©><⊡ى »"(').

اللدراسة التفسيرية :

هذا الأثر مع ضعف إسناده ، لم أقف له على شواهد \_ فيما بين يدي من المصادر \_ تذكر مثل هذا الحدث أو قريباً منه ، عن أحدٍ من الصحابة أو التابعين فمن بعدهم ، اللهم إلا ما رُوي عن محمد بن كعب القُرظي<sup>(٢)</sup>، ومثل هذه الأحبار إنما تُقبَل في أسباب الترول إذا ما رويت عمن عاصر الحدث من الصحابة ،أو تواطأ على روايتها جمعٌ من التابعين ممن أخذ عنهم . بيد أنه يمكن أن يقال هاهنا: إن سياق هذه القصة متصلٌّ بما سيأتي بعد قليل من الحديث عن سبب نزول قوله ☑ᠿ◨◪剑♦◴•∞♦◨ఊ◨&◸◙•ਾ◙◙◑▨⊁◩◨◙◴◪▦ਃഹ≻ ۵۰۰۵ \* ۵۵ ۲۵ ۵۰ ).وأنَّ هذه الآيات نزلت جميعها \_ حسب ورودها في المصحف \_ في قصةٍ واحدةٍ ،وذلك يُفصِّرُ أن قيام من قام من الصحابة بالبيع والشراء ، بعد النداء لصـــلاة الجمعة ؛ إنما كان لظنهم أنه ليس في ترك الخطبة شيءٌ (٣)، حتى نزلت هذه الآيات التي تحث على السعى لذكر الله ، وتنهى عن البيع والشراء بعد النداء للصلاة ، ثم الآيات التي تُعَرِّض بمن ترك الاستماع للذكر وأقبل على الدنيا،بأن ما عند الله خيرٌ وأبقى. والطبري رحمه الله مع إيراده لهذا الأثر في التفسير ،فإنه لم يتعرض له كسبب نزول للآية ، وإنما استفاد منه في تقرير معنى لغوي يؤخذ من سياق الرواية ،وهو بيان المراد من قوله جل ثنا ☎ᆠ□↓❻•❶♦□》:٥э المحمدي الأمر بترك البيع، يعنى الأمر بترك البيع، يعنى الأمر بترك الشراء أيضاً ؛ لأن لفظ البيع يتناول المعنيين جميعاً، ومنه قوله ﷺ: "البيعان بالخيار ما لم يتفرقا"، أراد البائع والمشتري (٤).

(١) أخرجه الطبري (١١٤/٢٨) بإسنادٍ ضعيفٍ جداً ، تقدم دراستُهُ برقم (٣٨٠) .

- (٢) الدر المنثور (٤٧٨/١٤) .
- (٣) أشار إلى هذه العِلة مقاتل بن حيان فيما رواه أبو داود في كتاب المراسيل (صـــ١٦٩) .

(٤) تفسير الثعلبي (٣١١/٩) ، والحديث في الصحيحين من رواية حكيم بن حزام ٢٠٤ . أخرجه البخاري في كتاب البيوع ، باب إذا بيَّنَ البيعان ، و لم يكتما ، ونصحا ، رقم (٢٠٧٩) ، (٢٠٢/٤ فتح الباري) ، ومسلم في كتاب=
 = البيوع ، باب الصدق في البيع والبيان ، رقم (١٥٣٢) ، (٢٤٩/١٠) شرح النووي) .

# Lan = & Lan =

الـــدراســـة التفســيرية :

هذا الأثر التفسيري مَعْنِيٌّ بذكر سبب نزول الآية ، وقد اشطّل في ثناياه على معانٍ عدة :

الأول : أنَّ أبا مالكِ رحمه الله ذكر هذه الحادثة ، ثم أعقب ذلك بقوله : " فترلت " يعني الآية ، وهذه الصيغة هاهنا ظاهرة في كون هذا الحدث سبباً مباشراً لتزول الآية الكريمة ، وهو محل اتفاق بين المفسرين<sup>(٢)</sup>. فقد روي أصل هذا السبب ـــمع الاختلاف في بعض تفاصيله ـــ عن أبي هريرة، وابن عباس ، وجابر بن عبد الله الأنصاري ، ومرة الهمداني ، وأبي العالية ، والحسن ، وقتادة ، وزيد بن أسلم ، ومقاتل بن حيان ، ومقاتل بن سليمان ، وابن زيد<sup>(٣)</sup>.

الثاني : يؤخذ من سبب الترول تعيين مبهمات الآية الكريمة :

فمن ذلك تحديد نوع التجارة ، وألها كانت تجارة طعامٍ وهو الزيت ، وفيه ألها أقبلت من الشام ، وأن الذي قدم بها هو دحية بن خليفة الكليي ، وأن التجارة قد عُرِضت بالبقيع<sup>(٤)</sup>.

الثالث : يؤخذ من سبب الترول أيضاً أن المراد بالقيام في قوله جل ثناؤه

<a>
 <a>

- (١) أخرجه الطبري (٣٦/٢٨) بإسنادٍ ضعيفٍ حداً ، تقدمت دراستُهُ برقم (٣٨٠) .
   (٢) انظر المحرر في أسباب نزول الكتاب (١٠١٢/٢) .
   (٣) تفسير مقاتل بن سليمان (٣٦١/٣) ، تفسير الطبري (١٦/٢٨) ، تفسير ابن كثير (١٢٣/٨) .
   (٤) انظر تفسير الطبري (١١٦/٢٨) ، التعريف والإعلام للسهيلي (صـ١٧١) ، فتح الباري ( ٤٩١/٢) .
   (٥) انظر تفسير الرازي (١١/٣٠) .
  - (٦) انظر تفسير الطبري (١١٦/٢٨) .

۳۸۹ ـ روي عن أبي مالك في قوله تعالى : ﴿ ۵۰۵٢ کی ۲۰۵۳ ) قال : مطيعات ، « ۵۵۵ \* ۵۶۰ ۵۵ ۴۰ ۵۵ € ال : صائمات<sup>(۱)</sup>.

اللدراسة التفسيرية :

اشتمل هذا الأثر على تفسير كلمتي قانتات وسائحات ؛ **فأما قانتات** فقد سبق التعرُّض لبيان معناها<sup>(٢)</sup>، **وأما سائحات** فقد فسرّها أبو مالك بالصائمات ، وهذا تفسير على المعنى ؛ لأن أصل السياحة : الاستمرار على الذهاب في الأرض<sup>(٣)</sup>. ووجه الارتباط بين هذين المعنيين ، هو مشابحةُ الصائمين لذوي السياحة في صفتي المداومة والامتناع عن الشهوات<sup>(٤)</sup>. وقد روي نحو هذا التفسير التفسير عن عائشة ، وأبي هريرة ، وابن عباس ، وأبي عبد الرحمن السلمي ، وسعيد بن جبير ، وإبراهيم النخعي ، ومحاهد ، والضحاك ، وعكرمة ، والحسن ، وعطاء ، وقتادة، ومحمد بن كعب القرظي، والسُدّيّ ، والربيع بن أنس ، ومقاتل بن سليمان ، وغيرهم<sup>(٥)</sup>. وبه قال الفراء ، وأبو عبيدة ، وابن قتيبة ، والزجاج<sup>(٢)</sup>. وهو اختيار الطبري ، وابن كثير<sup>(٢)</sup>.

- (١) ذكره ابن كثير في تفسيره (١٦٥/٨) ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور لعبد بن حميد ، وابن المنذر (١٤/ ٥٨٩) .
   (٢) انظر الدراسة برقم (١٢٥) .
  - (٣) انظر معاني القرآن لأبي جعفر النحاس (٢٥٨/٣) ، مقاييس اللغة (١٢٠/٣) ، تفسير الرازي (١٦١/١٦) .
    - (٤) انظر معاني القرآن للفراء (١٦٧/٣) ، معاني القرآن للنحاس (٢٥٨/٣) ، تفسير الرازي (١٦١/١٦) .
      - (٥) تفسير مقاتل بن سليمان (٣٧٧/٣) ، وتفسير الطبري (١٨٥/٢٨) ، تفسير ابن كثير (١٦٥/٨) .
- (٦) معاني القرآن للفراء (١٦٧/٣) ، ومجاز القرآن لأبي عبيدة (٢٦١/٢) ، وتفسير غريب القرآن لابن ق تيبة (صــ٧٢٢) ، ومعاني القرآن للزجاج (١٩٤/٥) .
  - (۷) تفسير الطبري (۱۸٤/۲۸) ، تفسير ابن كثير (۱٦٦/٨) .

• ٣٩ ـ روي عن أبي مالك في قوله تعالى : «□♦ ٢، \* ﷺ ٢ • • • < ٢ = ٥ ₪ #7 = • • × ٦ + ح & ٢ = ١ = الإسلام (').

المدراسة التفسيرية :

تفسير الخلق العظيم بدين الإســلام هو من قبيل التفسير السياقي ، وذلك أن الاهتداء بنور الإسلام ، وامتثال شرائعه وآدابه ، أمراً ولهياً ، وملازمة ذلك ، يصيرها عادة وسجية للنفس ، وهذا هو معنى الخلق لغة<sup>(٢)</sup>. وقد روي نحوه عن ابن عباس ، وسعيد بن جبير ، ومحاهد ، والضحاك ، وابن أبزى ، والسدي ، وزيد بن أسلم ، والربيع بن أنس ، ومقاتل بن سليــمان ، وابن زيد<sup>(٣)</sup>. وبه قال الفراء ، وهو اختيار الطبري<sup>(٤)</sup>.

۲۹۱ ــ روي عن أبي مالك في قوله تعالى : (۲۰۰۵♦، ۵۵۶ گ⊼&□&۵ ) قال : ليَحضُ نَّها<sup>(٥)</sup>.

الـــدراســـة التفســيرية : الصرم هو القطع ، وعنى الله جل نظؤه بقوله : ﴿٩٠٠۞♦۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞ ثمار جنتهم<sup>(٢)</sup>، أما تفسير الصرم بالحضور فهو من التفسير باللازم ، إذ من لوازم قطعهم للثمر ؟

- (١) ذكره الماوردي في تفسيره (٦١/٦) ، وابن كثير (١٨٨/٨) ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٦٢٤/١٤) لعبد ابن حميد .

  - (٣) تفسير مقاتل بن سليمان (٣٨٦/٣) ، تفسير الطبري (٢٠/٢٩) ، تفسير ابن كثير (١٨٨/٨) ، الدر المنثور
    - . (٦٢٤/١٤)
    - (٤) معاني القرآن للفراء (١٧٣/٣) ، تفسير الطبري (٢١/٢٩) .
    - ٥) عزاه السيوطي في الدر المنثور لعبد بن حميد وابن المهذر (٢٣٧/١٤) .
    - (٦) انظر تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـــ٤٧٩) ، تفسير الطبري (٣١/٢٩) ، مقاييس اللغة ( ٣٤٤/٣) .

حضورهم ومباشرة ذلك ، أو القيام عليه . وهذا التفسير مستفاد من سياق الآيات فقد أخبر الله جل ثناؤه عنهم بعد قولهم الذي قالوه ، ألهم انطلقوا إلى حرثهم مصبحين ، وفي عزمهم ألا يُدخلوا عليهم مسكيناً .

**الــدراسـة التفسـيرية** : تفسير المكظوم بالمكروب ، هو من قبيل التفسير السياقي ، وذلك أن الكرب هو الغم الشديد الذي يغشى القلب فيغطيه ويُطبق عليه . فكأنه إذا ما امتلأ صدره بذلك ــ و لم يُبْدِه ــ قد كظمه وأخفاه<sup>(٢)</sup>، وهذا هو معنى الكظم في اللغة<sup>(٣)</sup>. وقد روي هذا التفسير عن عطاء الخراساني ، ومقاتل بن سليمان <sup>(٤)</sup>، وبه قال الزجاج<sup>(٥)</sup>.

#### 

- (٣) "الكاف والظاء والميم أصلٌ صحيحٌ يدل على معنى واحد وهو الإمساك والجمع للشيء" مقاييس اللغة (١٨٤/٥).
  - (٤) تفسير مقاتل بن سليمان (٣/ ٣٩١) ، تفسير ابن كثير (٢٠١/٨) .
    - (٥) معاني القرآن للزجاج (٢١١/٥) .
  - (٦) ذكره ابن كثيرٍ في التفسير (٢١٩/٨) ، وعزاه لابن أبي حاتم من رواية السدي عن أبي مالك .

**الـــدراســة التفســيرية** : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(۱)</sup>.

### 

۳۹۵ ــ روي عن أبي مالك في قــوله تعالى : ﴿ ٢٣۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞ ۗ۞ لا⊠©⊘⊖&&~») قال : كثــيراً ، والماء : المال<sup>(1)</sup>.

(۱) انظر التفسير رقم (۹۰) .

(٢) ذكره الماوردي في تفسيره (١١٠/٦) ، وتبعه في ذلك القرطبي (١٢/١٩) . وجعله ابن كثيرٍ في التفسير من رواية السدي عن أبي مالك (٢٣٩/٨) .

- - (٤) تفسير مقاتل بن سليمان (٤٠٥/٣) ، الدر المنثور (٥٠٦/٩) .
- (٥) تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صــ٤٨٩) ، نزهة القلوب في تفسير غريب القرآن لابن عزيز (صــ٢٨٧) .
   (٦) عزاه السيوطي في الدر المنثور لعبد بن حميد (٢٥/١٥) .

الــدراســة التفسـيرية :

اشتمل هذا الأثر على أمرين ، أولهما : تفسير كلمة غدقاً ، والثاني : بيان المراد بالماء في الآية . فأما تفسير الغدق بالكثير ، فهو من تفسير اللفظ بما يقاربه في المعنى ، وذلك أن أصل اللفظ في اللغة يدل على غُزْرٍ وكثرةٍ ونعمة<sup>(۱)</sup>. روي هذا التفسير عن ابن عباس ، وسعيد بن جبير ، وعكرمة ، والحسن ، ومقاتل بن سليمان ، وابن زيد<sup>(۲)</sup>. وبه قال أبو عبيدة ، وابن قتيبة ، والزجاج ، وابن عُزيز<sup>(۳)</sup>.

**وأما تفسير الماء بالمال** ، فقد روي ذلك عن سعيد بن جبير ، ومحاهد ، وعكرمة ، والحسن ، وابن زيد<sup>(ئ)</sup>. وهو من التفسير باللازم؛ لأن كثرة الماء سببٌ لكثرة المال <sup>(°)</sup>، وقد روي عن عمر الله أنه قال : "أينما كان الماء كان المال ، وأينما كان المال كانت الفتنة"<sup>(T)</sup>.

الــدراســة التفسـيرية :

**اشتمل هذا الأثر على ثلاثة أمور** ، وهي : معنى ناشئة الليل ، وتحديد وقتها ، وكون ذلك المعنى بلسان الحبشة . **فأما تفسير الناشئة بقيام الليل** ، فهو تفسير سياقي ، فالناشئة في اللغة مأخوذةٌ من مادة نشأ بمعنى بدأ وحدث<sup>(٨)</sup>. ووَصْف قيام الليل بذلك ؛ لأن المُصَلِّي قد ابتدأ عـبهةً فأنشأها

بعد هدأة الليل . ومن دلائل صحة هذا التفسير : سياق الآية ، فإن الله حل ثناؤه أعقب ذكر الناشئة بألها من أقوم القِيْلِ ؛ فعُلِم أن فيها قولاً . وقَدَّم قبل ذلك الأمر بقيام الليل ، وترتيل القرآن ، فتعيَّن أن الموصوف بكونه ناشئة هو الصلاة ، أي الصلاة الناشئة في الليل ؛ لألها تشتملُ على أفعال وقيام وترتيل للقرآن<sup>(۱)</sup>. **وأما أنَّ هذا المعنى بلسان الحبشة** ، فإن ظاهر كلام الل<u>ُّ</u> وين بخلافه ، ويمكن توجيه ما روي في ذلك بأنه أراد الإشارة إلى أن هذه الكل م شائعة في كلام الحبشة ، غالبةً عليهم ، مع كولها كلمةً عربيةً<sup>(۱)</sup>. **وأما تن** شائعة في كلام الحبشة ، غالبةً عليهم ، مع كولها كلمةً عربيةً<sup>(۱)</sup>. **وأما تحديد أون الناست الم** فإن أبا مالك رحمه الله فسر النَّاشئة بقيام الليل ، ولم يعين منه وقتاً دون وقت ، فكأنه بذلك الطبري ، وابن العربي<sup>(٤)</sup>.

### 

۳۹۷ ــ روي عن أبي مالك في قوله تعالى : ﴿ ۩۩۞۞•۞~۞~ €®⊠♦ ﴾ قال : فراغاً ‹››

الــدراســة التفســيرية :

تفسيرُ السَّبْحِ بالفراغ هو من باب تفسيرِ اللفظِ بلازم المعنى ؛ فأصل السَّبَح في اللغة سرعة الذهاب ، ومنه السباحةُ في الماء<sup>(۱)</sup>. والمراد به هاهنا هو السعي والتصرُّف في قضاءِ الحوائج ،

(١) التحرير والتنوير (٢٦٢/١٤) . وقد روي تفسير الناشئة بقيام الليل عن جماعة من السلف منهم ابن مسعود ، وابن الزبير ، وابن عباس ، ومجاهد ، وابن زيد . انظر تفسير الطبري (١٣٧/٢٩) ، الدر المنثور (٢٦/١٥) .
 (٢) انظر تفسير القرطبي (٣٩/١٩) ، فتح الباري (٢٩/٣) وقد روي أن هذا اللفظ بلسان الحبشة عن جماعة كابن مسعود، وابن عباس ، وأبي ميسرة .

(٣) وقد نقل ذلك عنه إبراهيم الحربي في كتابه غريب الحديث ، وممن قال بنحو ذلك جماعةٌ منهم : ابن مسعود ، وابن عباس ، وابن الزيو ، وابن عمر ، ومحاهد ، والضحاك ، وعكرمة ، ومعاوية بن قرة ، والسدي ، ومقاتل بن سليمان ، وابن زيد . انظر تفسير مقاتل بن سليمان (٤٠٩/٣) ، غريب الحديث لإبراهيم الحربي (٨٨١/٢) ، تفسير الطبري (١٣٦/٢٩) .

(٤) مجاز القرآن لأبي عبيدة (٢٧٣/٢) ، تأويل مشكل القرآن لابن قتيبة (صـــ٣٦٥) ، تفسير الطبري (١٣٦/٢٩) ، معاني القرآن للزجاج (٢٤٠/٥) ، أحكام القرآن لابن العربي (٢٤٧/٤) . (٥) عزاه السيوطي في الدر المنثور (٥٠/١٥) لعبد بن حميد .

الدراسة التفسيرية :

اشتمل هذا الأثر التفسيري على ثلاثة معانٍ :

**الأول** : تفسير التكبير في الآية بالتعظيم ، هو من قبيل تفسير اللّفظ بما يقاربه في المعنى ، وبه قال مقاتل بن سليمان ، والطبري ، والزحاج ، وأبو جعفر النحاس<sup>(٥)</sup>. **والثابي** : تفسير الثوب بالنفس هو من قبيل التفسير بالمعنى ، حيث بيَّن أبو مالك المراد بالثوب في

هذا السياق ، ووجه الارتباط بين هذين المعنيين : أن الثوب لما كان يلابس الإنسان ، ويشتمل

(١) انظر مقاييس اللغة لابن فارس (١٢٥/٣) ، تفسير الثعلبي (١٢/١٠) ، مفردات ألفاظ القرآن للراغب الأصفهاني (٥-٣٩٢) ، أحكام القرآن لابن العربي (٢٤٨/٤) .
(٣) تفسير مقاتل بن سليمان (٣/٣٠) ، تفسير الطبري (١٤/٢٩) ، تفسير ابن كثير (٨/٢٥٢) ، والدر المنثور (٢٠/٥٠) .
(٥) تفسير الطبري (٢٤/٢٩) ، معاني القرآن للزجاج (٥/٢٤٠) .
(٤) عزاه السيوطي في الدر المهثور (١٤/٢٥) لعبد بن حميد ، وابن المنذر .
(٢) تفسير مقاتل بن سليمان (٢٣/٣) ، تفسير الطبري (٢٤/٠٩) ، تفسير ابن كثير (٨/٢٥٢) ، والدر المنثور (٥٠/٠٥) .
(٣) تفسير الطبري (٢٤/٢٩) ، معاني القرآن للزجاج (٥/٢٩٠) .
(٣) تفسير مقاتل بن سليمان (٢٠/٢٩) ، معاني القرآن للزجاج (٥/٢٩٠) .
(٣) تفسير مقاتل بن سليمان (٢٠/٣١) ، تفسير الطبري (٢٤/٠٥) .

عليه ، كُنِّي عنه بذلك ( ). وهذا القول هو الذي عليه أكثر السلف ، رُوي نحوه عن ابن عباس ، وإبراهيم النخعي ، والشعبي ، ومجــاهد ، والضحاك ، وعكرمة ، وقتادة ، وعطاء ، ومقاتل بن سليمان (٢)، وبه قال ابن قتيبة (٣). والطلث : الرجز في اللغة بمعنى العذاب ؛ فكل ما يؤدي إليه فقد أمر الله نبيه ﷺ بمحره وتركه ، وأبو مالك رحمه الله فسر الرجز هاهنا بالشيطان والأوثان \_ وبين هذين المعنيين تلازم \_ وهما كالمثال للرجز . وذلك أن طاعة الشيطان وعبادة الأوثان سبب للوقوع في العذاب . فأما تفسير الرجز بالأوثان فقد روي ذلك عن ابن عباس ، ومحاهد ، وعكرمة ، وقتادة ، والزهري، ومقاتل بن سليمان، وابن زيد( ). وبه قال الفراء، وابن قتيبة، والزجاج، وابن عُزيز ( ).  $? \& \alpha \rightarrow \square \rightarrow \square 3 I ( \& 0 \square \square \& 0 \square ) :$ ويدل لهذا التفسير قوله جل ثناؤه ☑◎¢ጲٍ∇〗∧ℳ≺◙↗❷⊠☵♦ઘሩ∿⊷★ℋℴ♪Հ⋆ጲ∳ँ∁♦∇❷∇₽ ∇⅔→⅔•≀逾ᠿ∰₩☶ಓ◯♠Щ♠☐▤╝ಓ◯ѷ⋿⊴⋺♦₫ ☎ℤℤ⇒ℤ℆Ω◼፼♦ℷⅉ₢∎፼ℰⅇKℨℋ♦∜ℳ℟ℂK℁ℿ℺ᆃℤℷⅇℬℋ⅀ ᄩℿጲ党ᅰᢆᡚ᠋ᡲᢂᢁᢀ᠖ᡅ᠕ᢞᢁᡷ᠋ᡧ᠌ᢄᡧᡗᠰᢛ᠋ᢤᢂᡘ᠕᠕᠉ 渗ᡩ᠙┛•岛☎╦┙┹╣ҨѴ♦@ℑჽѽ҂♦◘Ҩӏѿ◘⅊ӣ₫₡ѽ╱҂ .<sup>(1)</sup>[۳۰: الحج: ۳۰] **(۵۵ ⊡ ۵۵ گ**) [الحج: ۲۰۰].

©छँः≉©⊠∿ଋ去∿ଋ⊒๙®•©०़ऀॎ©त ◘♦⊀∿ଋ๗๙©⊠®๙О๙®➔ ◘♦⊀∿ଋ֎≂⊄७≢∿ଋ७⊂ ◘♦⊀∿ଋ⊛≂∞๙๙๗•೮೨೩ã ◙ã४०़+े&%Щи ӣ♦Ҁ⊠₫≮⊑८ጷ∿₻⊄ฃ๙ฃछ๙+ᢖ╔♦»[ииಚ∶₊ۥ].

(۱) انظر تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـــ٤٩٥) ، الكشاف للزمخشري (٢/٣٥) ، تفسير الرازي (١٧٠/٣٠).
(٢) تفسير مقاتل بن سليمان (٢١/٣٤) ، تفسير الطبري (٢٩/٧٥) ، تفسير ابن كثير (٢٦٣/٢) .
(٣) تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـــ٤٩٥) .
(٤) تفسير مقاتل بن سليمان (٢٠/٢٤) ، تفسير الطبري (٢٩/٧٥) ، تفسير ابن كثير (٨/٣٢٢) .
(٥) معاني القرآن للفراء (٣٠/٢٠) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـــ٢٥٨) .
(٦) معاني القرآن للفراء (٢٠١٣) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـــ٢٥٨) .
(٩) معاني القرآن للفراء (٢٠١٣) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـــ٢٥٨) .
(٩) معاني القرآن للفراء (٢٠١٣) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـــ٢٩٤) ، معاني القرآن للزجاج (٥/٢٤٥)، غريب القرآن للفراء (٢٠١٣) .
(٢) انظر تفسير القرطبي (٢٠/١٩) .
(٢) تفسير الثعلبي (٢٠/١٠) ، زاد المسير (٨/٢٢٢) .

> ۳۹۹ ــ روي عن أبي مالك في قوله تعالى : «□•∞۵۰ ـ ث € © & 6♦ ×00 ـ حمدين] محدد الي قال : فإذا نفخ في الصور(').

> > الـــدراســـة التفســيرية :

فسر أبو مالك النقر في الآية بالنفخ ، والناقور بالصور ، وفي ذلك تفسير للفظة القرآنية بافظة قرآنية أخرى ، وفيه أيضاً ربطٌ لآيةٍ بأيةٍ أخرى<sup>(٢)</sup>؛ وهذا وجه من أوجه تفسير القرآن بالقرآن . وقد روي ذلك عن ابن عباس ، ومحاهد ، والضحاك ، وعكرمة ، والحسن ، وقتادة ، والربيع ، ومقاتل بن سليمان ، وابن زيد<sup>(٣)</sup>. وبه قال ابن قتيبة ، والطبريُّ ، والزجاج<sup>(٤)</sup>.

•• ٤ ــ روى عن أبي مالك في قـوله تعالى: ﴿ •• ۞۞۞۞۞۞ ◘♦۞♦ ۩۞ ₩۞۩ ■ ۞ ۞ ﴾ •

□♦0&0@&& » قال: الوليد بن المغيرة . ﴿ □♦۞ & & \*\* + \*+ & > ] الا العال :

- (١) عزاه السيوطي في الدر المنثور (٦٩/١٥) لعبد بن حميد .
- ۵♦≈♦٥، کی کہ کہ ای المؤمنون : ۱۱] وقولہ جل وعز : (••⊠۵۰ ک ۵→ ۲ ۵۰ ک) الحاقہ : ۲۰] . ×۵۵ کہ میں ۵۵ ای ۵۵ ۵ الکی ۵۵ الک ۵۵ ۵ الحاقہ : ۱۳] .
  - a subject the second second second second
    - (٣) تفسير مقاتل بن سليمان (٤١٤/٣) ، تفسير الطبري (١٦٢/٢٩) .
  - (٤) تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صــ٤٩٦) ، تفسير الطبري (١٦٢/٢٩)، معاني القرآن للزجاج (٢٤٦/٥) .

الـــدراســـة التفســيرية :

اشتمل هذا التفسير على ثلاثة أمور هي كالتالي :

**أولاً** : تعيين مبهمات الآية . فقد بَيَّن أبو مالك أنَّ المتحدث عنه في الآية هو الوليد بن المغيرة ، رُوي مثل ذلك عن ابن عباس ، وسعيد بن حبير ، ومحاهد ، والضحاك ، وقتادة ، ومقاتل بن سليمان ، وابن زيد<sup>(۲)</sup>. وهو محل اتفاق بين المفسرين<sup>(۳)</sup>. ثم ذكر أن عدد أبنائه الذين امتن الله عليه بحم كانوا ثلاثة عشر ، وقد رُوي هذا القول أيضاً عن سعيد بن حبير، وعاصم بن عمر بن قتادة ، والسدي<sup>(3)</sup>.

ثانياً : الوقف على (كلا) : فقد وصل أبو مالك قراءة (كلا) بالآية التي سبقتها ، ثم وقف عليها وفَسَّر الآية موصولةً ، **وفي هذا التفسير فائدتان** : الفائدة الأولى : أن (كلا) هاهنا بمعنى الرد والإنكار لما تقدم قبلها من الكلام . وهذا التأويل يؤيد حسن الوقف عليها ، وهو ما صنعه أبو مالك أثناء تفسيره ، وقد روي نحو ذلك عن محاهد ، وسعيد بن جبير ، ومقاتل بن سليمان<sup>(٥)</sup>. وهو اختيار جماعة من العلماء<sup>(٢)</sup>. والفائدة الثانية : أن الزيادة التي كان يطمع فيها الوليد بن المغيرة هي زيادة المال والولد في الدنيا، وهو قول مقاتل بن سليمان<sup>(٧)</sup>.

**ثالثاً** : فسير لفظة عنيد ، فقد فسرها أبو مالك بالمشاق ، وهو من التفسير بلازم اللفظ ؛ إذ المحالفة من لوازم العناد والمعاندة<sup>(۱)</sup>، وذلك يبين أثر هذه الصفة النفسية في الوليد أعني صفة العتو والتحبر والطغيان ، كيف قادته إلى مخالفة الحق مع علمه به ، ومعرفته له . وقد روي هذا التفسير أيضاً عن سفيان الثوري<sup>(۲)</sup>.

#### 

الــدراســة التفســيرية :

القسورة فعولة من القسر بمعنى الغلبة والقهر ، وهو يطلق في اللغة على معانٍ عدة منها الرماة<sup>(٤)</sup>. وهذا التفسير المنقول هو قول جمهور مفسري السلف ، روي ذلك عن أبي موسى ، وابن عباس ، وسعيد بن جبير ، ومحاهد ، والضحاك ، وعكرمة ، وعطاء بن أبي رباح ، وقتادة ، ومقاتل بن سليمان<sup>(٥)</sup>. وبه قال بعض أهل اللغة<sup>(٢)</sup>.

(١) انظر لسان العرب (شق) ، (عند) .
(٢) تفسير الطبري (١٦٦/٢٩) .
(٣) عزاه السيوطي في الدر المنثور (٩١/١٥) لعبد بن حميد .
(٤) انظر لسان العرب (قسر) .
(٥) تفسير مقاتل بن سليمان (٣٠/٢٤) ، تفسير الطبري (٢٩/١٨) ، تفسير الثعلبي (١٠/٧٨) ، الدر المنثور (٥٠/١٩) .
(٢) قاله صاحب كتاب العين (٥/٧٤) ، والفراء كما في تهذيب اللغة (٨/٣٩٩) ، وابن كيسان كما في تفسير الثعلبي (٠١/٧٨) ، وزاد المسير (٨٠) .

القيامة ] ﴿ ﴿ الحَرْكَ ﴾ ﴿ القيامة ] القيامة ]

403 ـ قال الطبري : "حدثنا أبو كريب ، ثنا ابن يمان ، عن سفيان ، عن السدي ، عن أبي مالك في قوله تعالى : ﴿ □♦ ٢٠هـ١٢٥٩٩ ٢٢٩ ٢٩ ٢٩ ٢٠٩٠ ٢٩٠٩ ٢٦٦٢ ٢٩٢٩ ٢٩٢٢ ٢٩٢٢ ٢٩ ﴾ قال : يبسهما عند الموت"<sup>(٢)</sup>.

الــدراســة التفســيرية :

تعرض أبو مالك رحمه الله في هذا التفسير لثلاثة معانٍ ، أولها : المراد بالساق في الآية ، والثابي : وقت التفاف الساق بالساق ، والثالث : كيفية ذلك الالتفاف .

فأما الساق فقد فسَّره بالعضو المعروف ، وفي هذا حَمْلُ للفظ على الحقيقة ، وهو الظاهر المتبادر من السياق . وأما وقت الالتفاف فقد بيَّن أن ذلك عند شدَّة الترع في سلئوات الموت ، وهذا التحديد مأخوذ من سياق الآية ، فقد قال حل ثناؤه قبل ذلك : (الله تناه الموت ، وهذا التحديد مأخوذ من سياق الآية ، فقد قال حل ثناؤه قبل ذلك : (الله تناه الموت ، وهذا الله معالية من المواق الآية ، فقد قال حل ثناؤه قبل ذلك : والله تناه الموت الموت ، وهذا التحديد مأخوذ من سياق الآية ، فقد قال حل ثناؤه قبل ذلك : (الله تناه الموت ، وهذا التحديد مأخوذ من سياق الآية ، فقد قال حل ثناؤه قبل ذلك : والله تناه الموت الموت ، التحديد مأخوذ من سياق الآية ، فقد قال حل ثناؤه قبل ذلك : والله تناه الله هذا الالتفاق في معام الموت وألتوك ببعض على بعض ، وضرب بإحدى رحليه الأخرى ، فيسط قدماً ، وقبض أخرى ، وركب بهذه على هذه ، فذلك معنى الالتفاف والالتواء ، وهو إيذانٌ بمفارقة الرُّوح للحسد . ومن

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن المبارك في كتاب الزهد له بإسناد صحيح (صـ٥٣٣) ، وقد توبع في هـذه الـرواية ، فـرواه عبد الرحمن بن مهدي ، ومهران بن أبي عمر ، ويجي بن يمان ـ كما عند الطبري (٢١٣/٢٩) ـ ثلاثتهم من طريق سفيان، عن السدي به. ورواه الطبري أيضاً من طريق عيد الله بن موسى، عن إسرائيل، عن السدي به. وخالف وكيع في ذلك فرواه في كتاب الزهد له (٢٧٩/١) ـ ومن طريق عيد الله بن موسى، عن إسرائيل، عن السدي به وخالف وكيع في ذلك فرواه في كتاب الزهد له (٢٧٩/١) ـ ومن طريق عيد الله بن موسى، عن إسرائيل، عن السدي به وخالف وكيع في ذلك فرواه في كتاب الزهد له (٢٧٩/١) ـ ومن طريقه الطبري (٢١٣/٢٩) ـ قال حدثنا سفيان ، عن حصين ، في ذلك فرواه في كتاب الزهد له (٢٧٩/١) ـ ومن طريقه الطبري (٢١٣/٢٩) ـ قال حدثنا سفيان ، عن حصين ، عن أبي مالك به .وعزاه السيوطي في الدر المنثور (١٣٧/١٥) لعبد بن حميد، بلفظ : "تُلَفُ ساقاه عند الموت للترع". (٢) أخرجه الطبري في تفسيره (٢١٣/٢٩) بإسناد فيه ضعف ، فيه يحيى بن يمان العجلي صدوق عابد ، يخطىء كثيراً، تقدمت ترجمته في الأثر رقم (٢٠٤) ، وهذا الأثر في معنى الذي قبله .

لوازم تلك المفارقة وأول علاماتها يبس الساقين ؛ فإن الروح تخرج أول ما تخرج منهما ، فتبردان وتيبسان قبل سائر الأعضاء<sup>(۱)</sup>. وقد روي نحو هذا التفسير عن الشعبي ، والحسن ، وقتادة<sup>(۲)</sup>.

قوله تعالى : ﴿ (<br/>

فوله تعالى : ﴿ (<br/>

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*
\*

\*</

- (٤) تفسير الطبري (٢١٢/٢٩ـــ٢١٣) .
- (٣) عزاه السيوطي في الدر المنثور (٢٥/١٥) لعبد بن حميد .
  - (٤) مقاييس اللغة (٨٤/٢) .
- (٥) تفسير مقاتل بن سليمان (٤٤٦/٣) ، تفسير الطبري (٣٨/٣٠) ، الدر المنثور(٢٢٥/١٥) .
  - (٦) تفسير الطبري (٣٨/٣٠) ، معاني القرآن للزجاج (٢٧٨/٥) .

<sup>(</sup>٣) المحرر الوجيز (١٧٩/١٦) ، روح المعاني (١٤٧/٢٩) .

قوله تعالى : « □•∞\% + 1 ا 🕰 - جى 2 % 0 \ ( 0 \ 2 ♦ 0 > 🗆 ♦ 2 ♦ 0 > ... النازعات ] 🛠 🛧 🕻 النازعات ] ••٤ \_ \_ روى عن أبي مالك في قوله تعالى : ﴿ ∞ ۞ ٢ \$ \$ \$ \$ = \$ \$ \$ = \$ \$ @ ] > `` هي النفخة الآخرة<sup>(1)</sup>. اللدراسة التفسيرية : اشتمل هذا التفسير المنقول عن أبي مالك على أمرين اثنين هما : أولاً : تفسير اللفظة القرآنية بلفظة قرانية أحرى ، فقد فسر أبو مالك الزجرة في الآية بالنفخة . وهو في ذلك ناظرٌ إلى قوله جل ثناؤه 07×∞02 #€° ≁•07∞...): سم ۲۵۵۵ کا DDD ۲۵ ۲۵ کا DD کا DOD کا کا کا کا کا کا کا کا کا دہ : ۱۳] و قد روی ہذا التفسير کے الحاقہ : ۱۳] و قد روی ہذا التفسير ک أيضاً عن السّدي ، وابن زيد<sup>(٢)</sup>. **ثانياً** : تعيين النفخة بألها الآخرة ، هذا مستفاد من سياق الآية ، فإن الله تعالى أعقب ذكر النفخة بذكر البعث والقيام على وجه الأرض ، فقال تعالى ર્⇒≏ ર≁•**0 જે⊠**•⋼ ) : الله الآية قوله جل ثناؤه : ﴿ ٢٠ ٢٢ ﴾ . ونظير هذه الآية قوله جل ثناؤه : ﴿ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ጲՐᆠ囜᠑৫፲ኖ֎୷ᆠ╫ӏѷ╫ℾ℁℈ℸᅷ℩᠐ℒ⊠℩ℴ⅊ℚℴ℗℀ℽ℄ൕℒ ▆ᆠᄆ↗℩ᅆℯ୵℩ℨ℄℟⅌ⅎℱℯⅉℿ⅃℈ℍ℆Ωℴ♦ℨℤ℁⅋ⅉ⅋ℾⅆ℈℄ℿ⅋ⅅ ▤▤ഹ♦ൗጲ◙∙島◸◙◻◨ጲഹݙć∙✞⌒➔♦☜☜ថ҄Ҵ♦ഀഹ๎♦ć◾◪◿◙♦◨∁♦◙ ềჾჾႭ©‡⊕♦□←∏ฃ□ฅ๙┒•ฃ℩๏๙๛๛๛©๏♦┖♦⊐๙♦ฃ๛๛ฃ๛๛ لحمیه۲۵©+08&M⊡+⊡¶ھ) [ص : ۵۱\_۲۵] ، وقوله جل وعز ○⑦20 m ← ○ ◆ □ ): ≿≌©♦□♡⊠©OO@&r⊁ ØR×Ⅱ♦ቘ♦⊡≿→≇♡⊷¤©©□9♡@&r⊁ ØR× ▪❣➔⅊☎ᆃ∥ℛℒ℀♦⅂ℤℛℒKℿ♦℄ℽ℣ℷ℗ℰℽℤ℗ⅇℬ℆ℋ℗℔ℽℿ♦℄♦□ <₻๙♦®ጲ乌↗ё≯≏ఊ•❶ѷі⊠•▫▯◙♦❷⇙೫♠Չጲ᠐ᅇጲ▫๎๎∅♡ጲ▦€≎

- (۱) ذکره ابن کثیرِ في تفسيره (۳۱٤/۸) .
- (٢) تفسير الطبري (٤٩/٢٣) ، (٤٠/٣٠) .

③♦><60>□□□
٥ [الزمر : ٦٨].وقد روي هذا التعيين عن السّدي، والربيع بن أنس<sup>(۱)</sup>، وبه قال جماعة من المفسرين<sup>(۲)</sup>.

۲۰۶ \_ قال سعید بن منصور : "نا سوید بن عبد العزیز<sup>(T)</sup>، نا حصین، عن أبی مالك فی قوله:
 (त) 200 - 100 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200 - 200

الــدراســة التفسـيرية :

(۱) تفسير ابن كثير (۳۱٤/۸) ، الدر المنثور (۳۹٤/۱۲) .

(٢) تفسير الوسيط للواحدي (٤١٩/٤) ، تفسير البغوي (٤/٩٤) ، الكشاف للزمخشري (١٨١/٤) ، تفسير الرازي
 (٣٥/٣١) ، روح المعاني (٢٨/٣٠) ، محاسن التأويل (٢٥٢/٧) ، فتح القدير (٤٣٤/٥) .

(٣) سويد بن عبد العزيز بن نفير السُّلي مولاهم ، الدمشقي ، وقيل أصله حمصي ، وقيل غير ذلك ، ضعيف ، مات سنة (١٩٤) . تقريب التهذيب (٢٦٩٢) .

(٤) أخرجه سعيد بن منصور (رقم ٢٣٦٩) بإسنادٍ ضعيفٍ ، لضعف سويد بن عبد العزيز . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٢٤٢/١٥) لسعيد بن منصور ، وعبد بن حميد ، وابن المنذر . اشتمل هذا التفسير المنقول عن أبي مالك على تعيين مبهمات الآية : فالأعمى هو عبد الله بن أم مكتوم الله ، وهذا محل إجماع بين المفسرين <sup>(۱)</sup>. وأما الرجل الذي تصدى له النبي ﷺ فهو أمية ابن خلف . وقد روي نحو هذا عن قتادة ، ومقاتل بن سليمان<sup>(۲)</sup>. وفي تعيينه أقوال أخرى ، ويمكن الجمع بين كل ما قيل في ذلك : بأنه ﷺ كان في مجلس حضره أناسٌ من وجوه المشركين ، فأخبر كل مُفَسِّر بما عَلِمَ منهم ، أو بأعظمهم شأناً<sup>(۳)</sup>.

قوله تعالى : ‹، ← • &»» + ~ ~ \*\* • • ● © ■ ) I + ۶ + ~ \* • ~ [] □ ' & & E = > 0 كولا + \* • ]

> **الــدراســة التفسـيرية** : تقدمت دراسة هذا التفسير فيما سبق<sup>(°)</sup>.

 (۱) انظر تفسير السمعاني (٦/٥٥٠) ، أحكام القرآن لابن العربي (٢٧٢/٤) ، تفسير الرازي (١/٣١) ، الجامع لأحكام القرآن للقرطبي (١٨٤/١٩) .

(٢) تفسير مقاتل بن سليمان (٤٥١/٣) ، تفسير الطبري (٥٧/٣٠) .

- (٣) انظر الكشاف للزمخشري (١٨٤/٤) ، الجامع لأحكام القرآن للقرطبي (١٨٤/١٩) ، فتح الباري (٥٦١/٨) .
  - (٤) ذكره ابن كثير في تفسيره (٣٢٢/٨) .
    - (٥) انظر التفسير رقم (٢٤٧) .

قوله تعالى : ﴿ ◘♦◘••@۩۞طاڝات ◘♦۩◘۞ ۞ ﴾ ﴿ كُو الله تعالى : ﴿ ◘♦◘•@ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ٨•٤ ـــ روي عن أبي مالك في قوله تعالى : ﴿ ◘♦□•@॥۞طاڝات ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ : الأَبُّ ، الكلاً'').

الــدراســة التفسـيرية :

"الهمزة والباء في المضاعف أصلان: أحد<sup>ه</sup>ما المرعى ، والآخر القصد والتهيُّؤ<sup>"(٢)</sup>. وتفسير أبي مالك للأبِّ بالكلأ هو من قبيل تفسير اللفظ بما يقاربه في المعنى . وقد روي نحو هذا التفسير عن ابن عباس ، وسعيد بن جبير ، وأبي رَزِين ، ومحاهد ، والحسن ، والضحاك ، وقتادة ، وابن زيد <sup>(٣)</sup>. وبه قال الفراء ، وأبو عبيدة ، وابن قتيبة ، والزجاج ، وهو اختيار الطبري<sup>(٤)</sup>.

- (١) مقاييس اللغة (٤٢٥/٢) .
- (٢) تفسير عبد الرزاق (٣٥٦/٢) ، تفسير الطبري (١٠٦/٣٠) ، الدر المنثور (٢٩٥/١٥) .
- (٣) بحاز القرآن لأبي عبيدة (٢٨٩/٢) ، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صــــ٥١٩) ، تفسير الطبري (١٠٦/٣٠) ، معاني القرآن للزجاج (٢٩٨/٥) .
  - (٤) ذكره ابن كثير في تفسيره (٨/٣٣٥) .
    - (٥) انظر التفسير رقم (٣٧٦) .
  - (٦) ذكره الثعلبي في تفسيره (١٦٦/١٠) ، وابن عطية في المحرر الوجيز (٢٦/١٦) ، وابن الجوزي في زاد المسير (٢١٧/٨) ، وأبو حيان في البحر المحيط (٤٤٣/١٠) .

## 

٢ ٢ ٢ ـ قال سعيد بن منصور : "ثنا خالد بن عبد الله ، عن حصين ، عن أبي مالك في قوله :

 (١) ذكر الطبري في تفسيره (١٤٢/٣٠) ١٤٥) عدة أقوال للسلف في تفسير الشاهد والمشهود ، وهي : الشاهد يوم الجمعة ، والمشهود يوم عرفة . وقيل: الشاهد محمد منه ، والمشهود يوم القيامة . وقيل: الشاهد الإنسان ، والمشهود يوم القيامة . وقيل: الشاهد محمد منه ، والمشهود يوم الجمعة . وقيل: الشاهد الله حل وعلا ، والمشهود يوم القيامة . وقيل: الشاهد يوم الأضحى ، والمشهود يوم الجمعة . وقيل: الشاهد الله حل وعلا ، والمشهود يوم القيامة . والمشهود يوم الأضحى ، والمشهود يوم الجمعة . وقيل: الشاهد الله حل وعلا ، والمشهود يوم القيامة . والمشهود يوم الأضحى ، والمشهود يوم الجمعة . وقيل: الشاهد يوم الأضحى ، والمشهود يوم عرفة .
 (٢) انظر تفسير الطبري (١٤٥/٣٠) ، أحكام القرآن لابن العربي (٢٨٠/٤) ، مجموع الفتاوى لشيخ الإسلام (٢) انظر تفسير الطبري (١٤٥/٣٠) ، أحكام القرآن لابن العربي (٢٨٠/٤) ، مجموع الفتاوى لشيخ الإسلام (٢) انظر منهام القرآن (٢١٤٥/١٠) ، أحكام القرآن لابن العربي (٢٨٠/٤) ، محموع الفتاوى لشيخ الإسلام (٢) انظر روم القرآن (٢٥/٣٠) ، أحكام القرآن لابن العربي (٢٨٠/٤) ، محموع الفتاوى الشيخ الإسلام

هذا التفسير من أبي مالك هو من قبيل التفسير على المعنى ، فسّر فيه اللفظتين بحسب السياق ، ففسّر الرَّجع بالمطر ، والصَّدع بالنبات . وفيه أيضاً الإشارة إلى وجه الا رتباط بين هذين المعنيين السياقيين والمعنى اللغوي ، وذلك أن المطر يجيء ويرجع ويتكرر ، والنبات يصدع الأرض فيشقها، وهذا هو أصل المعنى اللغوي للكلمتين<sup>(٢)</sup>. فأما تفسير الرجع بالمطر فقد رُوي ذلك عن ابن عباس، وسعيد بن جبير ، ومجاهد ، وعكرمة ، والضحاك ، والحسن ، وقتادة ، وابن أبزى ، والربيع بن أنس ، ومقاتل بن سليمان . وأما تفسير الصدع بالنبات فقد رُوي عن ابن عباس ، وسعيد بن جبير ، وعكرمة ، والضحاك ، والن أبزى ، والسّدي ، والربيع بن ومقاتل بن سليمان . وأما تفسير الصدع بالنبات فقد رُوي عن ابن عباس ، وسعيد بن ومقاتل بن سليمان . وأما تفسير الصدع بالنبات فقد رُوي عن ابن عباس ، وسعيد بن ومقاتل بن سليمان . وأما تفسير الصدع بالنبات فقد رُوي عن ابن عباس ، وسعيد بن ومقاتل بن سليمان . وأما تفسير الصدع بالنبات فقد رُوي عن ابن عباس ، وسعيد بن

 (۱) أخرجه سعيد بن منصور (رقم ٢٤١٥) بإسنادٍ صحيحٍ ، وذكره السيوطي في الدر المنثور (٣٥٣/١٥) وعزاه لعبد بن حميد .

(٢) انظر معاني القرآن للزجاج (٣١٢/٥) ، مقاييس اللغة (٤٩٠/٢) ، (٣٣٧/٣) ، التبيان في أقسام القرآن
 (٣-٢٧) .

(٤) معاني القرآن للفراء (٣/٥٥٣) ، محاز القرآن لأبي عبيدة (٢٩٤/٢)، تفسير غريب القرآن لابن قتيبة (صـ٥٢٣)،
 معاني القرآن للزجاج (٣١٢/٥) ، إعراب القرآن لأبي جعفر النحاس (٢٠١/٥) .
 (٥) تفسير الطبري (١٦٣/٣٠) .

٣٢٤ \_ قال الطحاوي: "حدثنا ابن أبي داود<sup>(١)</sup>،قال:حدثنا محمد بن عبد الله بن نمير الهمداني<sup>(٢)</sup>،
 قال: حدثنا يحي بن يمان ، عن سفيان ، عن السدي ، عن أبي مالك في قوله تعالى : ( ٩٠@)
 ٢٠٢ = ٢٢
 ٢٠٢ = ٢٢
 ٢٠٢ = ٢٢
 ٢٠٢ = ٢٢

الـــدراســـة التفســيرية :

(٧) انظر تفسير الطبري (١٧٠/٣٠) ، أحكام القرآن للطحاوي (٢٤٢/١) ، محاسن التأويل (٣٠٩/٧) .

قوله تعالى : « ٩٢ 🔊 × ٨٦ 🕲 • ٩ 🕬 🔊 🖉 ٩٠ 🕬 🔊 ٨ 🕄 🖉 🖉

#### 🛛 ≁ دالفجر ] 🛠 🛠 🔄 ﴾ [ الفجر ]

<u>الدراسة التفسيرية</u> : مادة حجر تدور حول أصل واحدٍ مطردٍ ، وهو المنعُ والإحاطةُ على الشيء . وسُمي العقل في اللغة حِجْراً لأنه يمنع صاحبه من إتيانِ مالا ينبغي<sup>(٤)</sup>. وتفسير ذلك بالستر هو من التفسير باللازم ؛ ؛ لأن من امتنع عن تعاطي مالا يليق به من الأقوال والأفعال فقد ستر نفسه من الناس . ووجه الارتباط بين المعنيين : أن في ذلك القَسَم المتقدم \_ في الآية \_ مقنعاً وكفايةً لذي اللب والعقل ، فمن لم يقنع به ، فقد كشف عوار عقله للناس ، وأبان عن عظيم جهله .

الأمر على وجهه ، فينكشف له الحقُ ويظهر . وهذا الاختلاف المنقول عن أبي مالك هو من قبيل اختلاف التنوع ، والمعنى في ذلك كله واحد ، قال الفراء في تفسيره لهذا اللفظ . : "لذي عقلٍ ، لذي سترٍ ، وكله يرجع إلى أمرٍ واحدٍ من العقلِ ، والعرب تقول : إنه لذو حجرٍ ، إذا كان قاهراً لنفسه ، ضابطاً لها ، كأنه أُخِذ من قولك : حجرت على الرجل"<sup>(٥)</sup>.

- (٣) ذكره إبراهيم الحربي في غريب الحديث (٢٣٥/١) معلقاً .
  - (٤) انظر مقاييس اللغة لابن فارس (١٣٨/٢) .
    - (٥) معاني القرآن للفراء (٢٦٠/٣) .

<sup>(</sup>١) عبدة هو ابن سليمان اللؤلابي ، أبو محمد الكوفي ، يقال اسمه عبد الرحمن ، ثقة ثبت ، مات سنة (١٨٧هــ) وقيل بعدها . تقريب التهذيب (٤٢٦٩) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في كتاب الأدب (صــــ٢٩٨) بإسنادٍ صحيحٍ ، وعزاه السيوطي في الدر المنثور (٤٠٩/١٥) لعبد بن حميد وابن أبي حاتم .

اللدراسة التفسيرية :

فسِّر أبو مالك الإيلاف في قوله حل ثناؤه : ﴿ سَنَّ 3∎ \$ حِـ هِ هِـ هِـ هِـ هَـ كَانوا ألفوه واجتمعوا عليه من الخروج في الشتاء والصيف من أجل التجارة . ويظهر في ذلك استفادته من السياق في التفسير ، إذ فَسَّرَ الكلمة بما جاءَ بعدها في نفس السياق ، وهذا وجةٌ من أوجُهِ تفسيرِ القرآن بالقرآن<sup>(٢)</sup>. وقد روي نحو ذلك المعنى عن جماعة من السلف منهم ابن عباس ، ومجاهد ، والضحاك، وعكرمة، وقتادة<sup>(٣)</sup>.

- (٢) انظر تفسير ابن كثير (٤٩١/٨) ، تفسير جزء عم لمساعد بن سليمان الطيار (صــ٢٣٥) .
  - (٣) تفسير الطبري (٣٤٣/٣٠) ، الدر المنثور (٣٥/٦٧٣-٧٧٧) .

 <sup>(</sup>١) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (رقم ٢٤٩٧) بإسنادٍ ضعيفٍ ، لضعف سويد بن عبد العزيز . وعزاه السيوطي في الدر المنثور (١٥/٦٧٧) لسعيد بن منصور ، وابن المنذر .

قوله تعالى : ﴿ ◘♦٤♦۞۞۞۞♦﴿٦◘۞♦ جَمَعَيْكَ۞۞۞مهما ۞ \$ الماعون ] ١٧٤ ـ قال الطبري : "حدثني أبو حصين عد الله بن أحمد بن يونس قال : ثنا عبثر ، قال : ثنا حصين ، عن أبي مالك في قوله : ﴿ ◘♦٤♦۞۞۞♦﴿٦◘۞♦ جَمَعَيْكَ۞۞مهما ۞۞ ﴾ قال : الدلو والقدر والفأس"<sup>(۱)</sup>.

# الـــدراســـة التفســيرية :

الماعون فاعولٌ من المعن وهو الشيء اليسير الذي ينتفع به<sup>(٢)</sup>. وما ذكره أبو مالك هو من باب التفسير بالمثال ، وقد ذكر ذلك تمثيلا وتنبيها بالأدبى على الأعلى ، فإذا كان الويل لمن منع هذا ، فكيف بمن منع ما الحاجة إليه أعظم!<sup>(٣)</sup> وقد روي هذا التفسير أيضاً عن ابن مسعود ، وعلي بن أبي طالب ، وابن عباس ، وإبراهيم ، ومحاهد<sup>(٤)</sup>. ولفظ الماعون في الآية عامٌ يحتمل هذا القول ، كما يحتمل غيره مما ذُكِرَ في التفسير ، وقد اختار القول بالعموم جماعة من المفسرين<sup>(٥)</sup>.

- (١) أخرجه الطبري (٣٠٩/٣٠) بإسناد صحيح ، تقدمت دراستُهُ برقم (١٦٦) .
  - (٢) انظر جمهرة اللغة (٩٥٣/٢) ، لسان العرب (معن) .
    - (٣) انظر الصواعق المرسلة (٢/٦٩٩) .
    - (٤) تفسير الطبري (٣٠٦/٣٥-٣٥٩) .
- (٥) انظر تفسير الطبري (٣٠٩/٣٠) ، معاني القرآن للزجاج (٣٦٨/٥) ، إعراب القرآن لأبي جعفر النحاس

(٢٩٧/٥)، أحكام القرآن للجصاص (٣٧٥/٥) ، أحكام القرآن لابن العربي (٣٤٣/٤) ، تفسير الرازي (٣٠٩/٣٢)، البرهان في علوم القرآن للزركشي (١٥١/٢) ، تفسير ابن كثير (٤٩٧/٨) .





الحمد لله الذي وفّقني لختام هذا البحث ، فأعانني وقوّاني ، فله المنة كلها ، والفضل أجمع ، لا إله إلا هو ولا رب سواه ، والصلاة والسلام على من بعثه ربي رحمة للعالمين ، وعلى آله المكرمين ، وصحابته ، والتابعين . وبعد :

فقد حاولتُ في هذه الدراسة الجمع بين النظريةِ والتطبيق في علم التفسير وأصولِهِ ، وسعيتُ لخدمة تراث الأمة المجيد ، من خلال جمع أقوال أحد المفسرين ، ودراستها دراسةً تبين الأصول التي ساروا عليها في التفسير ، لعل مُهتدٍ بنورهم يستضيءُ ، وبعلمهم يقتدي . فكان صاحب التفسير هو أبا مالكِ الغِفاريَّ التابعيَّ الكوفيَّ ، وكانت الدراسة جمعاً لأقوالهِ ، وتحليلاً لآرائه ، ومحاولةً لصياغة المنهج والطريق التي سار عليها . وقد أحابت الدراسة عن الأسئلة التي وضعت لها ، وحققت \_ بإذن الله تعالى \_ الأهداف التي نيطت كما . وحققت \_ بإذن الله تعالى \_ الأهداف التي نيطت كما . فكان الفصل الأول من هذه الدراسة يتحدثُ عن التعريف بأبي مالكِ الغِفاريِّ : عن اسمه ، وقبيلتِهِ، وشيوخه ، وتلاميذه ، وأبرز صفاتِهِ وسماتِهِ في كتب التراجم ، وأسونْ من شابمت كُنيَتُهُ كُنية أبي مالكِ الغِفاريِّ حتى وقع اللبسُ بسبب ذَلِكَ ، تُمَّ عن عقيدتِه وفِكْرِه ، وأساليبهِ في التربيةِ ، وحتامُ الفصلُ الثاني فكان هو خلاصة منهجه وطريقتِهِ في التفسير ، وذلكَ باستخلاص ما توصلت أمَّا الفَصْلُ الثاني فكان هو خلاصة منهجه وطريقتِهِ في التفسير ، وذلكَ باستخلاص ما توصلت

إليه الدراسة التفسيرية لأقوال أبي مالكٍ في الباب الثاني ، ثُمَّ صياغتها صياغةً علمية في هذا الفصل . أمّا الباب الثاني ، فقد اشتمل على جمع أقوال أبي مالك الغِفاريِّ في التفسير ، ومن ثَمَّ دراستها وتحليلها ، واستنباط الفوائد المتنوعة منها . وقد توصلتُ في هذه الدراسة بفصولها إلى جملةٍ من النتائج المهمةِ :

أولاً : النتائج المتعلقة بالتعريفِ بأبي مالكٍ الغفاريِّ :

١ – أنَّ أبا مالكِ المُفسِّر الذي يكثرُ في كُتُب التفسير ذِكْرُ كُنيته : هو غزوان الغِفاريّ .
 ٢ – حرّرتُ في هذه الرسالة مسائل مهمة في سماعٍ أبي مالكِ من شيوخه وإدراكِهِ لهم : كسماعهِ من عمار بن ياسرٍ .
 ٣ – أضفت في هذه الدراسة ذِكْراً لبعض الشيوخ الذين سمع منهم ، أو التلاميذ الذين رووا عنه (مما لم يُذْكَر في الكُتُب التي ترجمت له ) .
 ٢ – ميَّزتُ في هذه الدراسة بين مجموعة من التابعين يشتر كون مع أبي مالكِ الغفاريِّ في الكنية عنه منهم ، أو التلاميذ الذين رووا عنه (مما لم يُذْكَر في الكُتُب التي ترجمت له ) .
 ٢ – ميَّزتُ في هذه الدراسة بين مجموعة من التابعين يشتر كون مع أبي مالكِ الغفاريِّ في الكنية حتى وقع اللبس بسبب ذلكَ على البعض ، وهؤلاء هم : أبو مالكِ الأشعري ) ، وأبو مالكِ الغفاري في الأشجعي رضي الله عنهم أجمعين .
 ٥ – أبو مالكِ الغِفاريُ سليمُ المعتقد ، بعيدٌ عن كُلَّ بدعةٍ ، بل إن الذي يُعطي التأمل حقه ، يج أن عند أبو مالكِ الغفاري أبي مالكِ الغفاري في الأشجعي رضي الله عنهم أجمعين .
 ٥ – أبو مالكِ الغِفاريُ سليمُ المعتقد ، بعيدٌ عن كُلَّ بدعةٍ ، بل إن الذي يُعطي التأمل حقه ، يج أن عند أبو مالكِ الغِفاري مليم المعتقد ، عدد عن أبو مع أبي مالكِ عليمي التأمل حقه ، يج أن عند أبي مالكِ حرصاً على تفسير الآيات التي وقع فيها خلاف مع أهل الأهواء .
 ٥ – أبو مالكِ الغِفاري كان معتزلاً للأحداث والصراعات في عصره .
 ٢ – أبو مالكِ معلمُ ومربِّ سلك في تعليمه التفسير أساليبَ متنوعة منها : جمع النظائر في التعليم، والسؤال والجواب، وضرب المثل، والتوجيه والإرشاد ، والإشارة إلى الشيء إلحسوس.

ثانياً : النتائج المتعلقة بالتعريف بتفسير أبي مالكِ الغفاريِّ : بلغ عدد أقوال أبي مالكِ في التفسير : (٤١٧) قولاً تفسيرياً ، هذا على سبيل الإجمال ،
 وإلا فقد يتضمن القول الواحد مجموعة من التفسيرات .
 ٦ – أكبرُ مصدر لأقوال أبي مالكِ الغفاريِّ هو تفسيرُ ابن أبي حاتِمٍ ، فقد بلغ عدد الأقوال فيه ثلاث مائة وستة عشرَ قولاً .
 ٣ – أنَّ مِنْ منهج مُفَسِّري السلف في تفسيراتم للقرآن الكريم: النَّظرَ إلى القُرآن جميعِهِ كأنَّهُ مُدَر مائة وستة عشرَ قولاً .
 ٣ – أنَّ مِنْ منهج مُفَسِّري السلف في تفسيراتم للقرآن الكريم: النَّظرَ إلى القُرآن جميعِهِ كأنَّهُ مُنَحورةٌ واحدةٌ ، وسياقٌ واحدٌ .
 ٣ – يغُلُبُ على تفسير أبي مالكِ الغفاريِّ التفسيرُ اللغويُّ ، والاستفادة من السياق القُرآني ،
 ٥ – استخراجُ عشرة قراءاتٍ كان يقرأ بما أبو مالكِ الغفاريُّ من حلال أقواله التفسيرية ، من منهج مُفَسِّري السلف . ٧ \_\_\_ من مصادر أبي مالكِ في التفسير : الإسرائيليات ، وقد استفاد منها في مجالاتِ عِدَّةٍ ، ولا يلزم من ذلِكَ الجزْمُ بمقتضاها بدليل تعدد أقواله في تفسير تلك الآيات ، والغالبُ في ذِكْره لها الاختصار وعدم التوسع في التفاصيل ، وأنه كان يختار منها ما يتوافق مع السياق القرآبي والغالبُ أيضاً : أنَّها لا توضِّحُ أمراً يتعلقُ بالتفسير ، بل يكونُ التفسيرُ واضِحاً بدونها . ٨ \_ عنايته بالكليات التفسيرية ، وتوجيه الآياتِ التي يُتوهم من ظاهرها الإشكال ، وتأثر من جاء بعدهُ بذلك ، ومن أبرزهم في هذا الباب ، مقاتلُ بن سليمان ، ثُمُّ السّدي ، والكلبي . ٩ \_ تحرير صيغ الترول التي عَبَّر بما أبو مالكِ الغفاريُّ ، وقد خرجتُ من هذه الدراسة بنتيجةٍ وهي : أنَّ هذه الصِيغَ والعِبارات هي قرائن في إرادةِ سبب النُّزول ، وليست أصلاً يُحْتَكُمُ إليه على أنَّ ورودَ الأثر بهذه الصيغة أو بتلك يدلُ على أنَّهُ السببُ الترول المباشِر . ١٠ \_\_ ذِكْرُ بعض القرائن التي تُفيد في التمييز بين ما يُذْكَر في أسباب الترول على سبيل التفسير وتضمن الآية للحُكم ، وما هو من قبيل السبب المباشر لترول الآية . ١١ ـــ أبو مالكِ الغِفاريُّ مُقِلٌ جداً في ذِكْرِهِ النَّسْخَ في التفسير ، فلم يقل به إلا في موضعين ، أحدهما: محمولٌ على النسخ الإصطلاحي ، والموضع الآخر: التعبيرُ بالنسخ فيه هو من قبيل بيان المحمل والمبهم . ومِنْ خِلال ذلك يتبينَ أنَّ النَّسْخَ عِنْدَهُ لفظُّ عامٌ يشْمَلُ رفْعَ أيِّ حُكْم ، أو معنى في الآيةِ ، فيَدْخُلُ فيهِ تخْصيصُ العام ، وتَقْييدُ الْمُطْلَق ، وبيانُ الإبْهام ، والإسْتِثْناءُ ، وغيرها . ١٢ ــ عنايته بالوقف والابتداء ، ويتمثلُ ذلِك في الطريقة التي عبَّر بما عن تمام المعنى . ١٣ ... لأبي مالكٍ مشاركةٌ في ذِكْرهِ لجملةٍ من علوم القرآن والتفسير .

وأمَّا التوصيات التي خرجتُ بما في هذا البحث : أولاً: أهميةُ الدراسة التفسيرية ( التحليلية ) لأقوال المفسرين، لألها هي التي تُنَمَّي مَلَكة المفسير ، وتُفيد في التعرف على طرائق المفسرين . ثانياً: الاستفادةُ من آثار السلف المبثوثة في التفاسير المسندة ، في التأصيل للكثير من مسائل التفسير وعلوم القرآن . ثالثاً: من الموضوعات المهمة التي ينبغي الكتابةُ فيها ، وإثرائها بالبحث والتأصيل ، موضوع فقه تفسير السلف تأصيلاً وتوجيهاً . ثم الحمد لله أولاً وآخراً ، والصلاة والسلام على نبينا محمدٍ ، وعلى آله ، وصحبه ، ومن تبعهم بإحسانٍ إلى يوم الدين .

> الفهارس العامة : ١ – فهرس الآيات المُفَسَّرة . ٢ – فهرس رجال أسانيد تفسير أبي مالكِ الغِفاريّ . ٣ – فهرس رجال التفسير من السلف . ٤ – فهرس الفروق اللغوية . ٩ – فهرس المصادر والمراجع . ٢ – فهرس المصادر والمراجع .

| أولاً : فهرس الآيات المُفَسَّرة |
|---------------------------------|
|---------------------------------|

| رقم الأثر   | رقمها | الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | م  |  |
|-------------|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|--|
| سورة البقرة |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |    |  |
| ١           | ۲     | 《ጲ◯Qጲ□○✿☆③◆G ••》                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ١  |  |
| ۲           | V     | 《✦ℐℴℐϟ <b>ℋ℁</b> ℣ℱ⊠ℋ》                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ۲  |  |
| ٣           | ١.    | 《□♦@+W+JG⇔⊅♦O⊠⊀⊙Ϡ<br>ℿℿⅆℒⅆℍ֎ஂ♪                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٣  |  |
| ٤           | ١٤    | ( ☎ ♀ ↗ □ ■ ☶ △ ೫ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٤  |  |
| 0           | ١٤    | 《□♦©∅O+⊀ ☵집▤■□∿⊀☎ ©∅⊒■©₪<br>▲⊠⊙♦ฃ⊂₰@¢₰√∅ё∿»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0  |  |
| ٦           | 10    | ∢♦ℓĴ⊐←℁⊠©৫➔♦③»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٦  |  |
| ٧           | ١٨    | ᠂᠂᠈ℤᢆଽ←ᡙ᠂□ℊឲᡎ☺҄҄҄҄҄҄ӷ҄҄ҝҠ҄Ҝѯ҄҄҄ѷ≣Ҁ⊲҈⊐҄Ҳ҅҃⊗→ℿ》<br>《♦ℛҴ҄҄ҝ→ҋ४ӣҨ♦᠍                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٧  |  |
| ٨           | ۲۱    | <li></li> | ٨  |  |
| ٩           | ۲۲    | ﴿✻✿◍✻⊠⑲✡◨๊๊ш»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٩  |  |
| ١.          | ۲۳    | ☎ै┾┺८४१२ @@??<br>♪८⊡←©Ⅱ&҈ℋ℁ℤⅆℭ₳ℤℐᆠ॒๎๛©๛७л▲<br>Հ★ℒℴℒÅ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ١. |  |
| ۱١          | 70    | 杀∕⊐涉凌ङध♦⊐∛ӏ≿ँ⊜ತ҈Ѭ҈Ѳӄӱ⊐҄҂҄<br>∢ҡฃฃฦ₀с҈т⊛ѽ҂                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ۱۱ |  |
| ١٢          | ٣.    | ( 20 <b>X</b> 0 )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ۱۲ |  |
| 15-18       | ٣٥    | ▨◼ೆ◐▯◚≏杀◈◁₃♦◴ы▯▸∞ ••♦◻»<br>◖◼◻♦◴▻◪◓÷ĩ⊛๙糸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ١٣ |  |
| 10          | ٣٩    | 《∅©&∧□¢™&∧⊁ ⊠⊃₽©□♦∿?□₽ »                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ١٤ |  |
| 17          | ٤ ٨   | ∢↔ॐ⊐୰୰©☎७°♦₩⋳₽┚↗♦∏᠅≉≞⋳₌⊒<br>♦⊠©☆★∞∞≁                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ١٥ |  |
| ١٧          | ٤ ٨   | ୷ୢୣୗୄୄୄଝୄ୰ <b>ଢ଼ୄୄୄୄୄୄୄୄ୰ୖ</b> ୕ୄୄୄ୰ୖୖୖୄ୰ଡ଼୶ୖୖୖୖୖୖୢୄ୷ୢୖ୰ଡ଼ୢୖୖୖ୶                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ١٦ |  |

| ١٨ | ٤٩    | ▧◪◍◪◈◁◪▯◪▯≈,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                                  | ١٧  |
|----|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 19 | 07    | ╡< <sup>╱</sup> ┇ <b>╱</b> ┋ <b>╱</b> ┋ <b>┽</b> ┇╱ <b>⋺</b> ◆≀⊛ 》                                             | ١٨  |
| ۲. | ०९    | «~\$\$\$\$\$\$ <b>6</b> »                                                                                      | ١٩  |
| ۲۱ | ٦.    | ᢤ᠋□♦+• ☎+€∿₱+□∿ᆠ☎×∅ⓐ<br>⊀∿ᠼ⊛☜◙∿∀৶ℰฦ醒⊘⊘∯©必⇔×♦ »                                                                 | ۲.  |
| ۲۲ | ٦١    | ( ↔ ▷ 功 ½ ♥ □ → □ ♦ □ )                                                                                        | ۲ ۲ |
| ۲۳ | 70    | 《×√&★�3O@凶器》                                                                                                   | ۲۲  |
| ۲٤ | ٨٧    | ╡ <sub>ᡘ</sub> ᠕ᡧᢗ᠑᠐᠐᠍ᠴᢣ᠘ᡧ᠋᠉                                                                                   | ۲۳  |
| ۲٥ | ١٠٤   | ╡╓╱ <b>♦ᢗ᠔ᢩ</b> ᠺ╚ <b>♦◙ ☎</b> ╬┓ <b>┚</b> ℩ݠ┓ <b>→</b> ᠐+ᇎ •• 》                                               | ٢ ٤ |
| ۲٦ | 117   | 《♦ጺ❑☞ጲ♈↺∙岛↺षЩㅅ∥≥≥져ⅆ╯☎》                                                                                         | 70  |
| ۲۷ | ١٢٩   | 《•◘⊠©∿≣&♦⊴⊒ <i>&amp;</i> ∕ &⊂ )>                                                                               | 22  |
|    | ۱۳.   | 《←O∁♦€₩⊠₽+⊃ၳ€₽ <i>₽∕<u>⊁</u>》</i>                                                                              | ۲۷  |
| ۲۹ | ١٣٤   | ( \[\```````````````````````````````````                                                                       | ۲۸  |
| ۳. | ١٦٤   | ( ■□□□→Ⅲ𝔄塗𝔄γ → )                                                                                               | ۲۹  |
| ۳۱ | 170   | 《☆☆@☆⊠©☆ <b>□</b> ₽》                                                                                           | ۳.  |
| ٣٢ | ) V V | 《↗ℐ去▪❸⋞≻℩⋒⋳৴去♦□》                                                                                               | ۳١  |
| ٣٣ | ) V V | ଐ୰ୣୖ୲୶ୡ <b>୕</b> ଢ଼ୢୢ୰୲ <b>ଌ୷</b> ୵ଽ୕ୡ୕ <b>ଽ</b> ୶୵ୄ <b>ୡ</b> ∎ୡୣୖ୕ୖ୲                                          | ۳۲  |
| ٣٤ | ) Y A | ☼₩₽€€♦\⊒&AAXQ ©@€€\⊒&A<br>€@₽Z\=\y@&A<br>\Q@₽Z\=\y@&A<br>\Q@#\A<br>@Q*\$Q@@\$\$\$\$<br>@@*\$Q@@@\$\$\$\$<br>\$ | ٣٣  |
| ٣٥ | ١٧٩   | Ს∉୶‡୯⊄Უ๖Აଌ୷୷ୖ୷ୖଡ଼ୖୖଊ×ୖଽ୵≣∙୲ଌ♦⊐ ୬<br>ୡ୕ୣ≺ี∎ୣୗୣୣୖ୲ୣୣୗୣୣୖୖ                                                        | ٣٤  |
| ٣٦ | ١٧٩   | 《ℰ∎©♦፮๖℩๏҂⊛୷ <i></i> ℋ够ⅅⅈΩ <b>↑</b> ፥℁ℚ♦③)                                                                     | ٣0  |
| ٣٧ | ١٧٩   | 《♦∂❑➔◑☀ଶ+ <i>∞</i> ↗Ž⇒Zӂ⊠́ᢙ➔+≀®》                                                                               | 37  |
| ۳۸ | ١٨٢   | 《↔®■◆⊙⊠४》                                                                                                      | ٣٧  |
| ٣٩ | ١٩١   | ╡☐♦⊀∿ℷⅆℰℍℊ℁ℽ℩℈♦◘Щ¯⅄ℤ℗℗<br>ℰℊℿℋℋℷℷⅆℰℭℎℽ℁ℰ℄ⅉ                                                                     | ۳۸  |
| ٤. | ١٩٦   | ى+&> @\$@\$@\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$                                   | ٣٩  |
| ٤١ | ۲۰۳   | ﴿ጷ҇۞॒۩۞۩Ҁ᠑৫➔¯Ҳ҃Ѐ≁ѽ҂Ӿ҈Ӡ⊐҄Ѽ                                                                                      | ٤.  |
| ٤٢ | ۲۰۳   | đờ× •≥⊙⊀ె→•≠ ІС☺•□»<br>೫೭೪℃₹♦×৫√♦೭₽□€3<br>«৫℃д0■⊒♦٢<br>«৫℃д0●□■€                                               | ٤١  |
| ٤٣ | 717   | 《 ♣ <b>∅ ≇⊙♦</b> ⋉♦□ 》                                                                                         | ٤٢  |

| ٤٤    | ۲۱۷   | ᡧ᠐᠐ᠿᡮᡧᠹᡆᠧ᠋ᡗ᠅ᢁᢂᠯᡘ᠉<br>ᡧᠺᠼᡡᠷ᠐ᠼᠮ᠖ᢓᢢᢅᡩ᠘ᠼᢐᢧ᠔ᢀ᠘ᡧ᠕<br>᠘ᢩᢧᢛᢤᡘᠼ᠍ᡆᢩᢧ᠗ᢕᢢᡗ᠖ᢓᡒᢁᢤ<br>ᡬ᠘ᢧᢛᢤᡘᡓ᠃ᡁ᠗ᢕᢢᡗ᠖ᢓᡒᢁᡷ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٤٣  |
|-------|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ٤٥    | 770   | (♦• ©७२•⊠-⊀⊕&&OR©®R\$,३ ⊀∿३९+<br>©୭%∿ଋଋฑ≣≉⇔८⊡६×%©∑<br>Ш⊡©∿©⊠♡¢&≣R\$∿)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٤٤  |
| ٤٦    | ۲۲۸   | ଐଌ୵ୠ୪≌୭୷ୢୢଌଌ୭୷ୢୄୖ୷୪ୣୣ୵ୣ୵ୄ୰ୢ<br>୶୶ଢ଼∎∎ଡ଼ୣ୵ୄୢୄୢୢୢୢୄୢୢୡୣ୵୲୵ଡ଼ଡ଼ଡ଼ଡ଼ୄୣ୰ୣୣୣ୵ୣ୲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٤٥  |
| ٤٧    | ۲۳۲   | ┖ଊ୶୰ୠ୴ଡ଼ଽୢଽ୳ୣୠୢଽ୷ୠ୶ଽୢଽଽଽୢଌ୵୰ୠ୰ଢ଼୷<br>ଽ୲ୠୠୣୣୄ୷ୠଽ୷ୡ୵ୢୡ୵ଡ଼ୠୢ୰ୡ୷ଢ଼୶୵<br>୶୕ୣୣ୰୷ଡ଼ୠୢୄ୷ୠୢ୷ୠୢ୷ୠୢ୷ୠୢ୷ୠ<br>ଽ୲ୠ୶ୠୢୢ୶ୠୢୠୠୠୠୠୠୠୠୠୠୠୠୠୠୠୠୠୠୠୠୠୠୠୠୠୠୠୠୠୠ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 57  |
| ٤٨    | ۲۳۳   | 《↔∞★≣・≣★☆★↔<br>□↗∞⇔★⊡≪⊡∿∞》                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٤٧  |
| ٤٩    | ۲۳۰   | ◾◻▢◷५◐◣◣☎头◻◣▧▧◙৫➔▸∞↔♠◻»<br>▯◙ਃ◾ಐ▢৫๔Ⴍдฃ๙๚๙๛๛๛<br>⊃◲▯♦☞ਖ਼▯ӄษ๙๛Ҡ◪๔⋺◲◸▯<br>◟◟◧ݷҲ▢СС                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٤٨  |
| ٥.    | ٢٤٣   | (ℤጷጲ≏⅀ே©(♦ℑጷ®∏ጲ℁)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ٤٩  |
| 0 \   | ٢٤٣   | ᡧᡵᡩᢐᢓᡧ᠉ᡘᡷ᠑ᡧ᠐ᠿ᠓᠓ᡩᡘᡧᡘᡧ᠕᠕ᡧᡘ᠅ᡘ᠅ᡩ<br>᠙ᡘᡆ᠑ᡧ᠘ᠴᡗ᠊ᡩ᠖᠘᠓᠓᠖ᢤ᠐᠐᠓ᢓᢋ᠅<br>ᡬ᠕᠘ᡩ᠙᠘᠓ᠰ᠁ᠺ᠘᠓ᡩ᠘᠕ᡩ᠙ᢂᢓ<br>ᢤ᠕ᡷᡘ᠋᠘©ᢐᡳᢛᡘ᠕ᢣ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٥.  |
| 07    | ۲٤٧   | ﴿۩҈♥٭✤⊐ฌ⟩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 0 \ |
| ٥٣    | ٢ ٤ ٧ | ╡©𝔅ዔ?→≧∿𝔤∎靼𝔅<                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٥٢  |
| 00-05 | ۲٤٨   | ᢤ᠃ᢧᡐᢕᢧᢧᡵᢂᡱᠷ᠗᠂ᡐᡆ≻ ᢞ兴ᢧ᠋<br>᠔∙€৶∎௺℁←℁∿᠉                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٥٣  |
| ०٦    | 707   | ( < < < >)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ०१  |
| 0 V   | 700   | ќ╻╻७७४७४८७७०२२४४७७०२<br>४२४७००७घ८४<br>१४४४४४४४४४४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 00  |
| 0 A   | Y 0 V | ℯ┉ᡧ᠔᠘ᢥᢞᡒᡘᡫ᠑᠐ᡗᡦ᠋ᠲ᠋+ᢞᡒᡘᡷ᠉<br>ᡅ᠆ᠾᠺ᠖ᢓᡘ᠐᠒ᢗ᠍ᡜᠷ᠋ᠺᢗᡧᢤᡘᡧᢤ<br>᠔ᢤ᠋᠍ᢗ᠐᠑ᡜᡗᢁᢖᡅᠵᠼ᠊ᠷ᠋᠔ᡶᢤ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ०७  |
| ०९    | Y 0 V | (∅ € ⊆ □ ∞ ≠ ∞ ⊕ A ≠ 0 ■ □ 𝔅 0 ∞ □ ∞ □ ∞ □ ∞ □ ∞ □ ⊕ 𝔅 A ≠ ⊕ Ω ∧ ≠ ⊕ □ > ☎ + Ⅲ□ Γ Θ Σ Ⅲ Σ ④ <sup>0</sup> Γ ≈ → 2 ∧ ≠ 𝔅 0 ⊗ 𝔅 0 ≥ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 0 ≤ 𝔅 𝔅 0 ≤ 𝔅 𝔅 𝔅 0 ≤ 𝔅 𝔅 𝔅 0 ≤ 𝔅 𝔅 𝔅 𝔅 𝔅 𝔅 𝔅 𝔅 𝔅 𝔅 𝔅 𝔅 𝔅 | ٥٧  |
| ٦.    | 709   | 《ጲ♠ོིᡌ©➔₻➔⅊ℛᄼ染<br>《৫О◘ᢗ✿೦♦☞♦③ શ•૫▣》                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 0 / |
| 7 1   | ۲٦.   | ⊵∢о⊥→≞₨€∩₠⊷»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ०९  |
| ٦٢    | ४२९   | ∢ •◘⊠©↓፮₲•७≀๏୷≯)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٠ ۲ |
| ٦٣    | 777   | ᡧᡣ᠖᠌ᡅ᠍ᢦ᠍ᠧᢢᡧᢣ᠅ᠺᠼᡧ<br>᠅♦᠍᠍ᡅᢈ᠐᠅ᡣ᠖᠐ᡘᠬ᠃᠋᠋ᡘᢁ᠅ᡩᢂ᠘᠕᠕᠘᠅                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٦١  |
|       |       | سورة آل عمران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     |

| 7 2        | ) ) | ♦ℓ₽□♦ष⇔७४°₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽                                                                          | ٦٢         |
|------------|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 70         | ۲۱  | ∛♨ϟℤ◙⌒➔℟๙ӣ≀⅊℈℄ℭฃ℄ℼℾℙ<br>ℰℰ⅊℗ጲ℩℗ℿℿ                                                                                       | ٦٣         |
| 77         | ۲۲  | ﴿⇔∄ሩ∿➔іҨ҄©ӱ҈Ҁ҄ӏ҄Щ҈џ҈҂∍ҋ҈ҨѺ》                                                                                             | 72         |
| ٦٧         | ۲۳  | ć╓┖╓╓╓╓╓╓╓╓<br>╓╓╓╓╓╓╓╓╓╓╓╓<br>╓╓╓╓╓╓╓╓╓╓╓╓<br>╓╓╓╓╓                                                                    | 70         |
| ٦٨         | ۲۷  | ♦( & E O O O O S & O O O O O O O O O O O O O O                                                                          | ٦٦         |
| 79         | ۲۷  | ✿♪浴ᲚO॒⊠©∀™&♪⊁ ←●▓₽৫②→≈♦□)<br>《 @∭G॒△Сы⊛৵⊁ ೫Ⅱ&&                                                                          | ٦٧         |
| ٧.         | ٣٣  | <ऄ;⊕क़⊁>                                                                                                                | ٦٨         |
| ۷١         | ٣٦  | ╡ℰⅉⅅ℗⅍℣ <b>ⅎ</b> ℇℷ℗ℰ℆℁                                                                                                 | 79         |
| ۷۲         | ٣٧  | 《意⊙**□♀》                                                                                                                | ٧٠         |
| ٧٣         | ٤.  | ∢ ₺⊳⊠©⊠೨ <i>®</i> у⊕≪ ∢                                                                                                 | ۷١         |
| ٧٤         | ٤٤  | ╡\&↗ℐℐℴ୵♦´@ ⊲∋♀̀□Щ )>                                                                                                   | ۲۷         |
| ٧٥         | ٤٤  | 《⇔₽ <b>ѷ</b> ҧӥ③♦ℴ∽∙≁》                                                                                                  | ۷٣         |
| <b>۲</b> ٦ | ٤٨  | ﴿╺◘◙७₡₰৻ৢৢ₽©◙•                                                                                                          | ٧٤         |
| ٧٧         | ٤٩  | < 8 X D >>                                                                                                              | ٧٥         |
| ٧٨         | ٤٩  | <ul> <li>( D • O • O )</li> </ul>                                                                                       | <b>۲</b> ۷ |
| <b>۲</b> ٩ | 00  | « DODO »                                                                                                                | ٧٧         |
| ٨.         | 07  | ♦≍⇔ॆॆॆॆॣॖॖॣॖॣॖॣॖॣॖॣॖॖ≜ॣॾऀक़ॾऀॣक़ऀॾॣक़ऀॻॣॾऀॏक़ॿ<br>ॾऀऀऀक़ऀॼॾॾॼॖॖॖॖॖॖॾढ़ॾख़ख़ऀ<br>ख़ख़ॾॾॼॖॖॖॖॖॖॾॾॾॾॾॾॾॾॾॾ<br>ॴॾॼॶख़ॼॾ     | ٧A         |
| ٨١         | ०९  | (                                                                                                                       | ۷٩         |
| 7 ٨        | ۷۲  | ≺⊐⊠▦∅≭∥ѽぺ┶С∳∿ѽѽѵѽѦҴѾ<br>ℰ₽©₡₲₲₨₨ぷ๛๗๛ฃ⊂⊐ЩѱҞฃ<br>๙                                                                        | ٨٠         |
| ۸٣         | ۷۲  | «ℤ\$€Ŋ₀⋇∎∩ <b>→</b> ∙℩⊛»                                                                                                | ٨١         |
| ٨٤         | ۷۲  | ﴿♦ୠ⊒↖➔৻∖୰ୠୡୡୡୢଌ୰ୢୖୡ୕ଽୢୖ୷ୡୖୖୖୖୖ୶୷୰୶୲ଌୢ                                                                                   | ٨٢         |
| ٨o         | ۷۳  | ▣◙                                                                                                                      | ۸۳         |
| ٨٦         | ۷۳  | (★ 𝒴𝚓𝔑 ᠖☎᠖⇒๋≏ 𝔅𝔅𝔅𝔅𝔅𝔅𝔅𝔅𝔅𝔅𝔅𝔅𝔅𝔅𝔅𝔅𝔅𝔅𝔅                                                                                       | ٨٤         |
| ٨٧         | ٩٦  | ▤◍∿◍◈☜◈▯◻◻◻▯ ◻ฦ๙ฃ<br>ề๛ๅ҂๚๛๏୰๚ฅ๛๛๚๛๚๛                                                                                   | ٧٥         |
| 77         | ९٩  | ᢤ᠘ᢗᡪᠿᢀ᠖ᡘ᠕ᡩ᠍ᠺᢤ᠂᠋ᢥ᠋ᢤ᠌ᡭᡘᠺᠴ<br>ᡧ᠘᠊᠍᠋ᢩᡧ᠋ᡧ᠋ᡘᢩᠺᡘ᠕᠋ᡛᠿᡷᢘ᠋ᡔ᠅ᡘ᠌᠅᠌ᡘ᠉                                                                | ٨٦         |
| ٨٩         | ١٠٣ | ( \$\overline\$\$ \$\overline\$\$\$ \$\overline\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$ | ٨٧         |

| ٩.      | 1.7 | 《☆⊲⊋↗≣✦⌒➔∙≀⊛》                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 77  |
|---------|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ٩١      | ١٠٨ | ( \[\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\verline{\\erline{\\erline{\\erline{\\erline{\\erline{\\erline{\\erline{\\erlin                  | ٨٩  |
| ٩٢      | 119 | 《☎♀∂∎∎⊠೫》                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٩.  |
| ٩٣      | 177 | «़ û ● ■ ■ ⊡ ∺ û ⑨ • ⊖ »                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٩١  |
| ٩٤      | 127 | ∥୶୵ଊଡ଼ୄୄ୰୴≊ୖ୷ୣ୲୵ଡ଼୵ୠୣ≞୷ଡ଼ଡ଼ୖଡ଼ୢ<br>୬୕ଌଡ଼ୖୠଃ୵ଊଡ଼ୖୠଽ୵ୡୢଽ୰ୡୢ୷ଡ଼ୖ୴୷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٩٢  |
| 90      | 107 | ╡<br>╱҈ӼѽѽҼѲҀӈ҇ѲҨӯҨ҂Ҫ҄ӏѺҘҋѽӼҲ<br>ҝ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٩٣  |
| ٩٦      | 175 | ∢∙◘⊠©↓፮ॡ♠ы⊒୶୵⊁ <mark>→</mark> ⊂)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ९ १ |
| ٩٧      | ١٧٣ | K\$<~ b, 10 € 8, 2 € × 4 b, 2 × 4 × 4 b, 2 × 4 × 4 × 4 × 4 × 4 × 4 × 4 × 4 × 4 ×                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 90  |
| ٩٨      | ١٧٤ | ☜♫♫♫♫♫♫♫♫♫⊉⊒♫♫☜)<br>∢★♫♽Д⊐≝ℋ♨♓ӝѩүлё                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٩٦  |
| १९      | ١٧٤ | ﴿♥♥♥₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٩٧  |
| ١       | 170 | ℾ℁ℤ⅀ℭ℗ℰ℄ℍℭℷℰℭℭⅆℭℭℭ<br>℮ℰℒℒ⅃ℒ℄℄℄℄ℾ℄<br>ℰΩ℮ℭⅆⅆℭℰ℄ℒℿⅎ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٩٨  |
| 1 • 1   | ١٧٧ | Ƙऄ⋩ॼढ़ढ़ढ़ॶऀऄ@ॳॕढ़                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٩٩  |
| ۱.۲     | ١٧٩ | ∢∽⊄₽♦₫ъ₯∙© »                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۱۰۰ |
| ١٠٣     | ١٨٢ | < <a>&gt;</a> <a></a> | ۱۰۱ |
| ١.٤     | 170 | 《☎◙◘∇◙져⇔∿∞ѽ҂》                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ١٠٢ |
|         |     | سورة النساء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
| ١.٥     | ١   | ♫ጲ♓๕⊲◪▯▫▯◾◨◾©७▮₭∞杀杀»<br>☀๚๚๚๛ฃ๙ฃ๚ฃ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ١٠٣ |
| 1.7     | ۲   | ୷ॐଐ⊒⊑୯୦♦ℓℓ≙⊠₫°€୦≉°ℵฃ)<br>(ഺ€€8₽೩ೱ₫                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1.2 |
| ١.٧     | ٣   | ♓ӬѽぺҹҀӹҀҀѧҀҀӹҀҀѧӈӹҏѽӡѵѧѽӹ<br>ҞѧҶѧҀҏҀӣҲҲҲҲҲҲҲҲҲҲҲҲҲ<br>Ҟ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1.0 |
| ۱.۹–۱.۸ | ٣   | ・◆□♀∠∞∞≥∞≥∞≥∞≥<br>♦€⊐↗७□∇→+∞                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1.7 |
| )))-)). | ٥   | ☎д┙┓╡┙┙╡<br>♠져ჅჅ๛ႪႪॼ▦৫০ႪჅჅ<br>๙๙┇ฃ๚๛๛๛๛๛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ١٠٧ |
| ١١٢     | ٦   | ☎ѩҀ┓╲ӾӹӯҞҫѩӡ҂<br>╡ฌҶҞҫѩӡҲ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ١٠٨ |
| ١١٣     | ٦   | ♽져♆⇔⚪◼ఊҿ♫♤श҄ѿ҈ѵ▫»<br>◖ఊҭฃ҈↓Ѵ◙◸҄҄ҝ҄ѠѽӄѽѠҞѷ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1.9 |
| 115     | ٨   | ♦ᢒᠿᢂᠿᡬ᠕ᠿᡬ<br>ᢁᡶ᠋ᡔᡅ᠍᠋ᠿᡅᢩ᠃᠋ᢩᡅ᠖᠅᠐ᡬᢧ᠐ᡧ᠋ᠥ<br>ᡎᢤ᠋ᡁᠣ᠋ᢄᡯᡐᢖ᠑ᡪᡅᢛᡘᡶ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 11. |
| 110     | ١٣  | ℤጲ党᠑Ѭᢒℑ℁ℯጂ≡€⅀Ωℂ℧Ջⅉ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 111 |

| 117     | ) V | 《 <i>✦ℐℴ</i> ℐϟ <b>ℯℴ</b> ℔℈⊠ⅆ℧♦Ѣ᠉                                                                                           | ١١٢ |
|---------|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 117     | ١٨  | 《☐♠☐≀⊕♥♥ၳၳऄॼ॒॓<br>☐☐↗û≂♦©ûû♦∿去 =O●➔홒∿<br>↗♦◙⊠∽€₻ᠿ℆ Д☐е⊈必®©€∿ъ }                                                              | ١١٣ |
| ) ) A   | 19  | ℰℳ℈℈ℰ⅀ℒ⅀⅀ℒ⅀⅀℄<br>ℰℋ℁ℒℰ⅀ℋⅆ⅀֎ℒ℁֍Գℰ℣⅀ℰ<br>ℰℋ℁ℒℤ⅀ℒ⅀⅀⅀ℰℋ℁                                                                         | 112 |
| 119     | ١٩  | 《О∏→≏❑→፼→₰৫→•≈ ••◆□》                                                                                                         | 110 |
| ١٢.     | ۲ ۱ | (G√C→OREX)                                                                                                                   | ١١٦ |
| 171     | ۲٤  | ୶ୖୖ୲ୡୢୖଽ୵≣∙୲ଌୖ୲୕ଛୄୡୣୣଠୣ≜୲ୖୖୢୖୄୢୖୄୖୄୖୄୄୄୖୖୖୖ୕ୢୄୄୖୖୖୖ୕୷୲ୖୄ୶୲୰୲ୖୖୖୄୢ୲୰୲ୖୖୄୢୖୖୖୖୖୄୄୢୖୄୖୄ୰୲ଌୖୖୖୖୖୖୖୖୖୖୖୄୄ୰୲ଌୖୖୖୖୖ୰୶ୖୖ             | 117 |
| ١٢٢     | ۲ ٥ | ╡□♦ё♦Ⅱ ☜ㅅё∿ ⊕□○⇔७♦⊂必⋜≎<br>≶必Э≣८≷∿ Э₊⊡∿+♡ »                                                                                   | ١١٨ |
| 175-178 | 44  | ᠿᢤᢂ᠑ᡧᠺᡧᢂᡬᡧ᠘ᡬ᠕ᡘ᠕᠖ᡧ᠐᠕ᡬ<br>ᢤ᠌᠕ᢓᢌᠫ᠌ᡘᠺᢗ᠓ᡚ᠔᠐᠋ᢩ᠓                                                                                    | ١١٩ |
| 170     | ٣٤  | ( A+00 → 20 (A)                                                                                                              | 17. |
| ١٢٦     | 30  | ∥ᆠ─ॆॆॆ♥©\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$<br>௺⊡ጲଫ¤♦☐K③&^℃+∁■▋ℑℬℤ<br>《ℳℳ©ℭℰֈ∙֎℆℗♦ⅆ℈✦ℳℳ℁                                          | ١٢١ |
| 177     | ٤٣  | 《□♦••∀↗♥◢◙♡∿ ♡𝔅•·<br>难♥∿€₯₡᠑▓ฃ ى۩ಔึึึฃ๔๕ »                                                                                   | 177 |
| ١٢٨     | ٤٣  | ⏖⌭⌬⌬⌬⇔◙О᠀☺져Ų¢져ⅆ≀∂ѷ◑♦◻»<br>«๖๔ঘ▦෬๙▯҄ฃ≡๔♦Ւ๔ฃ⊐Щ                                                                                 | ١٢٣ |
| ١٢٩     | ٤٤  | 《☐☐@+\$़ेऽ≥+©\$©\$?⊒=©<br>⋧∿⋧∕⋧∕≠<br>\$@@@\$©\$}                                                                             | 172 |
| 179     | ٤٤  | ∢ℰ∎©♦๏๚ฃฃ๛๛๛ <b>๚ฃ%</b> ๚ฃ <i>๖</i>                                                                                          | 170 |
| ۱۳.     | ٤٦  | <i>ᢤ</i> ଌ୷♦ᢗৡৢৢৢৢৢ৻ৢৢ৾৾ঀ৾৾৻৶৾                                                                                               | ١٢٦ |
| 1371    | ٤٩  | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                        | ١٢٧ |
| ١٣٢     | ٤٩  | ﴿ ◴⊠◙≿ॣॳ•□♦∂¯⊒⇐☺■ॿॎऀ३→৲७ ••♦⊐ »                                                                                              | ۱۲۸ |
| ١٣٣     | 0 \ | ( 2 \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$                                                                    | ١٢٩ |
| 172     | 01  | ﴿♥﴿♥♥♥♥♥♥♥♥                                                                                                                  | 13. |
| 170     | 0 \ | ❼◼◨҇◙◑♦◴▸៩▱◾◷◓▯◙॥»<br>☎煸◨⇒๔◻ๅЩ๛▫▱ጲд▴∥๙パよ<br>೫Ⅱኢ೫೩๙๙๒๏๖℃♦፡፡<br>♦(Წ◧ᢗ♦๏๚ฃ๔๙๙                                                   | 171 |
| 177-177 | ٥٣  | ( 𝔄♥❸❷♂①♦♡ >                                                                                                                 | ١٣٢ |
| ١٣٨     | 0 £ | ♦∂□←᠑∩Ο\\$+© ℑ+□□<br>᠉&^\$\$ @0■&\$\ "□&^□¢`@&^}<br>I&\$ +?&^} Uh←`b`@+&}<br>«@Q□`Q}:0+<br>\$%} \$7 ?&^□\$2@+&} \$7 ?;@+0+=} | ١٣٣ |
| १८४१    | ०१  | ¢⊒↺♦І¶≣∿≀⊛ℯ୵ϟ→♦७져ጷ≏ଓ♦७↗⊲⋽℟⊅♪                                                                                                 | 185 |
| 1 7 9   | ०१  | 《•◘⊠©∿≣⋩∳⋈⊒ଌ୵⋩→◆□ »                                                                                                          | 170 |

| 00    | ╡⋦ <u>⋈</u> Ѻ҇҇Ѳ҇҄Ѽ <del>҂</del> ҇                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 0 V   | ୶୵ୣୣୣୗୄୄୄୄୄୖୄ୷ଡ଼ୢୠ♦ୣୖୖୖୗ୕ୖୄୡୗ୕ୄୗୄୄୡ୕ୖୡ୕ୖୢୄୢୄୖୄୖୖୄୢୄୄୄୄୖୖୖୖୄୢୄୄୄ୷ଡ଼ୢୠୄୖ୴ୖୡୢ<br>୕ୄୡୖଡ଼ୢୖ୲ୣୄୄୄୄୖୄୄ୷ୄ୷ୡୢ୰ୡୢୖଡ଼ୡୢ୷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ١٣٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٧A    | ◙♏≍๔♽져Ų☪져⊲ŮӔӏҹ⊚сӏ)<br>∢ᠿ๏⊐┖ჇҾ⊲⊐                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۱۳۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٧٨    | ﴿ ॎ□⊡⊚∎0♦♦Ф≬ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ١٣٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٩١    | ୰ୖଽ୵ୖ୲ୡ୰ୖ୴ୣୄୖ୶୲ୄୖ୶୰ୖୖ୰≋୕ୖ୰ୖୖୖ<br>୰ୖୖ୷୕ୄ୕୷ୖୖ୲୶୲ୖ୰ୢ୕୰୷ୢୖୠୄୖ୷ଽୖ<br>୵ୣ୶ୖୖ୲୕ୖ୕୕ୖୗୖୖୖୖୢୖ୶ୢୖୖ୷ୠୢୖୖ୷୷ୣୖ୷୷ୣ୷ୢ୷ୢ୷ୢ୷ୢ୷ୢୄ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 12.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١ • ٤ | ∢☎д⊂Сѷ҄ѷ₅с•◆С)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ١٤١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ) ) V | 《 ©&G & ©\$77□∰≪ & &I<br>@→□்&C&©∰ ©&+∛ ©&≎♦♡+0~20 }                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 127                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١١٨   | 《୷∕ໍ¢⑩ৡ↺♦¢》                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 127                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 177   | ◸▯÷>▯◮◐◾◨◆↘▯◙◾◨◿▰∇౩ഹ♦▯◆▯<br>◈◪×◸◧▯♦▯๚๒๙๛๛Ѻ◪×<br>◖๙◪๙๙๛;©Ⴍ;₭≠๒๙๛๛ ๑๎©©©♦!๏ฃ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 155                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 177   | ♦×✓ጲ▦◻⋺३৫४००००००००००००००००<br>೨८७०००४४२०००००<br>☎४⊐८३⊐Э३००४७<br>๗०८७००००००००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 120                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٣٨   | ๙฿๚๚⊏⊂<br>๙๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛<br>๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛<br>๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1 2 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1 2 1 | ( ■@\\$ ()                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ١٤٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1 2 1 | ᢤ᠋ᠿᡇ᠍ᠬ᠋᠋᠗᠈ᢤ᠙ᡩᢩᢂ᠌ᡒ᠂ᢋᢉᠼᡧ<br>ᢤ᠋ᠿᢩᢁᡗᢢ᠍ᡆ᠋᠂᠋ᡅᢢ᠑ᢓᡘᢩᠿ᠌ᢣᢤ᠉ᠫᢠᡓ᠖<br>ᢤᢉᠴᡧᢇ᠅ᢩᢣ᠀ᢧᡭᢧᢌ᠕ᢧᢣᢣᢤ᠉ᠺ᠌ᡘᡠ᠐᠌᠌ᢗ᠑ᢧ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ١٤٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 105   | 《 ↔ · · · ○ ◎ ◎ ■ ⊠ ) >                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 129                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 100   | 《 + ℛℴ୵⋩─ ⊠ <b>Ϡ</b> ♦፮∙⊂ ଉ⊵♦⊲∋ 》                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 10.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 109   | ( ©Ø ↔ @1+07+2/2 &\S+×□ €>Ø O & 9 ( ©Ø ↔ @1+07+2/2 & 0 ( ©Ø ↔ Ø □ \S+2\S+2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 170   | (·⊠∩©&u))                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 107                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|       | سورة المائدة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ) )   | श॒॒ऀऀॖऄॎफ़ऄऀॎऄफ़ऄॎॾॳॖऀऄऀऄऀ<br>ऄॾऀॸॎॖॖॖॎॵऄऀऀऀऀॾऀॣऄऀऀऀऀऄऀॵॳऀऒऄऀऀऀॾ<br>ऄऀॣॸॾॴॎऄऀऀऀऄॖॾऀॶऀॶऄॾऀऀऀॾ<br>ॾ॔ऄॾऀॶॾऀॶऄॡऒॡऒऄॾॾॾ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 107                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲.    | ጲጷዸኁጜ③∅ጷዸኈ፼ዹ∟ጷጷጞ≣∿∙ፚϟ✦⋪ℤ⊅<br>ૠ∏ጷℋጷ⋡⋩ଡ଼♦∎⊐Щ<br>ጶ×✓ጲየ∙€ℭℤ➔ъฃ๛≁                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 102                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٣١    | ∙ங⊄₱ጷ๕♦₰⊐져ⅆ╹⊐₽৫₰⊐₽<br>₡₡₰₳₿₡₮⇔ы⊛୷⋩⋩⊠©©⊠≏                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٣٧    | <<>> <b>↓</b> <                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 107                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٤٢    | ዏ፼&♦↗©ㅅ⇙ऊᆠ◻∂₨⊅<br>ᢤ♦≍✓&⊃喻Оӄण€©ӄഢ€∽⊁                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|       | 0V           VA           VA           91           1.5           1.1V           1.1X           1.1V           1.1X           1.1V           1.1X           1.1V           1.1X           1.1V           1.1X           1.1X | <ul> <li>(※日代40個の ※以目※日本の予設型へ、</li> <li>(「●の10年の第の ※以目※日本の予設型へ、</li> <li>(「●の10年の第の ※以下の予設型へ、</li> <li>(「●の10年の10年の、</li> <li>(「●の10年の10年の、</li> <li>(「●の10年の10年の、</li> <li>(「●の10年の10年の、</li> <li>(「●の10年の10年の、</li> <li>(「●の10年の10年の、</li> <li>(「●の10年の10年の、</li> <li>(「●の10年の10年の、</li> <li>(「●の10年の10年の、</li> <li>(「●の10年の、</li> <li>(「回10年の、</li> <li>(「回10年の、</li></ul> |

| ۱٦١   | ٤٦  | ╡╓╱♦ᢗᡃ᠑᠐᠑ॻ₽+ᢓ♦᠋╞                                                                                                                                      | 101   |
|-------|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ١٦٢   | 07  | ╡╱ጷҀу→፼╚⊠©ûҟ⊓⊒ûû∮ँ∙⊃ѷ҄ѯ⊠Ѻӭ                                                                                                                            | 109   |
| 178   | ٧٥  | ﴿ഊ൬◻↗▯▸▫৫▸Ւ౩∰©☀ё⊐๊๊趾»                                                                                                                                 | ۲.,   |
| 175   | Y۸  | ╡╝┖ݼ℣ℌ℁ℋ℄ℿℽℬ℁ℋℋ℗℗֍Kℰℿ<br><sup>1</sup><br><sup>1</sup><br><sup>1</sup><br><sup>1</sup><br><sup>1</sup><br><sup>1</sup><br><sup>1</sup><br><sup>1</sup> | 7 . 1 |
| 170   | ٨o  | ℿጲ⅀ⅆ℁ℴℷ⅀℮℁℮℁℮ℭKK℈℁<br>ՀՀ֍℁℮℁ℋ֍ℋ֍֍֍ՠ֍                                                                                                                  | ۲۰۲   |
| ١٦٦   | ٨٧  | <ul> <li>★×⇔&amp;&amp;A &amp; A A &amp; A □ &amp; &gt;&gt;&gt;&gt;&gt;&gt;&gt;&gt;&gt;&gt;&gt;&gt;&gt;&gt;&gt;&gt;&gt;&gt;&gt;&gt;&gt;&gt;</li></ul>  | ۲.۳   |
| 177   | ٨٩  | ᢤᡣ᠖᠌ᡘ᠇ᢂᢞ᠕᠐ᠺ᠋ᠿᢄᡘᠯ᠆ᢅᢞᠢᠴᡧ<br>ᠳᡘ᠗ᡣᠼᠧᡘᡚᡦᠯ᠅᠅ᡘ᠐ᡌ᠅ᢣᡘ᠖᠌<br>ᡎ᠋᠐᠐᠑᠑᠕᠍ᠺᡷᡐ                                                                                         | ۲ . ٤ |
| ١٦٨   | ٨٩  | ╡ℤℊҴѱҴҀѽҀѽҀҼҀӯ҂҈ӼҬ҂<br>℁✦ℇⅉ℄ℊⅆ℮⅃Ωℴ♦ℍℿℶ℩℩ⅆⅆ℗≣K℁ℽⅉ                                                                                                      | ۲.0   |
| 179   | ٨٩  | ᢤ⇔ᡅᢏ᠕ᢏᢀ᠋᠅᠐ᡬᢤ᠙᠐᠐᠓᠉                                                                                                                                     | 7 • 7 |
| ) V • | ٩ ٤ | ﴿⊠ೡ∿♥♥⊠®৫→♦⊲⊋﴾                                                                                                                                        | ۲۰۷   |
| ) Y ) | )). | ᢤ∙◻⊠☺∿≣⋩ॖ♦дݐಎᄼᆇ♦⊐》                                                                                                                                    | ۲۰۸   |
| ۱۷۲   | ١١٩ | ℛℤ⅀ℎℭ℗ℒ℗℁ℒℭℽℋ⅁℁<br>ℰℒ℗℧ⅅℒℭℱℬℛ                                                                                                                         | ۲.٩   |
|       |     | سورة الأنعام                                                                                                                                          |       |
| 172   | ٦   | ∢∄ℓ𝔄♥☯♥♫𝔅♓ឋ»                                                                                                                                          | ۲۱.   |
| ١٧٤   | ١٢  | ╡ <b>ጲᢕ᠐᠔ᢩ᠃᠅ᡜ</b> ᠔ᠿ᠖᠂ᢣ᠍                                                                                                                              | 711   |
| 170   | ٤٢  | 《ጲ↗৵ᆠ▪◙⋴৵≻℩℩⋳৴৴✦□》                                                                                                                                    | 717   |
| 177   | ٤٢  | ╡ӤӽҀӍ҈ӂҏ҄ <b>Ѽ→</b> +®฿                                                                                                                               | 212   |
| ١٧٧   | ٤٦  | € ♦⊗+ <b>₩</b> ⊠೫ ⊧                                                                                                                                   | 212   |
| ١٧٨   | ٤٦  | ﴿♦∂❑➔▫ጲଭ⇔୯♦③ ﴾                                                                                                                                        | 210   |
| ۱ V ۹ | 70  | ﴿↗♦◙⊠⊀€⊘ى₺∿₩₺₭₺₩₽₽₽₽₽₽                                                                                                                                | 717   |
| ١٨٠   | 70  | ጲ♠ིᅆᅀ◻ᇵᅚጲᇵଌ◻ם฿ »<br>(୰ଽ୵୲ଊ≣๙୪४ଌםם                                                                                                                     | ۲۱۷   |
| ١٨١   | ٦٨  | 《☑♦∂♫➔і>҈∎✦ℑ∙©》                                                                                                                                       | ۲۱۸   |
| ١٨٢   | ٦٨  | ✿ᢨ৫③□Ⅲ◆᠖ ᆠ・O孜①◆□》<br>☑@农× ♦∂□→३□→③・᠖ ♦×⇔ጲ乌▲ℐℯℯ৴ᆠ<br>《ℯ৵♦ఁጲ☞╚♦③杀◆٦                                                                                     | 219   |
| ١٨٣   | ٦٨  | 《□♦◐◙▨▨□∿ଋ ☯难◐♠๗♦∙◗◻◙<br>٭∿ଋഈ♦◐◙♂⊂∙▯Ⅱ➔ »                                                                                                              | 77.   |
| ١٨٤   | ٦٨  | ு℗ℰ➔♦ⅆⅎℑ℗K℈℆ⅅℯጂℯℤℯℴⅉ<br>ℰℿℬ℄℈ℰ⅊ℭΩℴ℗ℋℊ                                                                                                                 | 221   |

| 170     | ٦٩    | <b>☆□☆☆☆☆☆☆☆☆☆☆☆☆☆☆☆☆☆☆☆☆☆☆☆☆☆☆☆☆☆☆☆☆☆☆☆</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 777   |
|---------|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ١٨٦     | 79    | O\$O\$~\$~\$@√\$@√\$\$#I\$\$\$I\$*\$\$\$<br>\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 222   |
| ١٨٧     | ٧.    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 222   |
| ١٨٨     | ۷۱    | 《←×√&⊃©♦©⊙⊕≀©&♪ 》                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 220   |
| ١٨٩     | ٨١    | ﴿ୡୣ୵୶ୢଈ∙ୖୢଽ୕ୣ୕୵ୢୖଊୄ୶ଡ଼ୄୖୄୖୖୄୄୖୄୖୄୖୄୄୄୖୄୡୗୄୖ୰ୖୄଢ଼ୢ୵ୄୢୢୢୢୢୢୖୄୢ୰ୢୄ୰ୢୢୢ<br>୰ୡୢ୶ୣୄ୷ୄୖ୶ୡୣୄ୷ୄୢଽୖୣ୵ୢଊୄୢୖୢୠୄ୷ୄ୰ୢୖ୰ୣ୰ୣ୷ୢ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 222   |
| ١٩.     | 91    | ▲ @ @ @ & @ \ @ @ \ @ \ @ \ @ \ @ \ @ \ @                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 777   |
| 191     | १०    | ←⊡&™&^⊷▲∥&AA □QQO<br>﴿۩�♦□□ে™&~~♦□ ⊄Q配□♦ऽ⊒&~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 227   |
| 197     | 90    | ₩Ⅱ&& O@□♦д⊒&^ϟ ←●▓@д③⊼© »<br>←{&©©©©д™&^ϟ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 779   |
| ١٩٣     | 90    | \(\Lambda \Lambda     | ۲۳.   |
| 192     | ٩٨    | ╡╔╝╗┙╗┓┙╗┓╞                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 221   |
| 190     | 1.0   | ╡៙॒҇⊴ॖॖॖॖ€҂ॐ⇔≈€                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 222   |
| ۱۹٦     | )).   | ╡ℤ⋧⋺≏↓©⊠⊙♦ݑ♦⊐»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۲۳۳   |
| ١٩٧     | )).   | ᢤᡚ᠋᠍ᡬᢧᢩᢙᢣᢠ᠍᠍                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 272   |
| ١٩٨     | ١١٢   | ∢ ×√&⊃©♦∅⊠↓ »                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 220   |
| ) ९ ९   | 171   | ℰ୵ୣୖଡ଼୰ଽୢୢୖ୷୶୲୴ୢୗ୕ଽୣ୕୷ୢୖ୷ୢୢ୰୰ୖଡ଼୵ଋ<br>୰୲୳⇔ୡ୵ୢୖ୷ୄୖୢୖୖୖୖୢୄୄ୰ୢୖୖ୰ୢୖଊୢୖୖୢୢୖୖୄୢୖୖୢୄୖ୰୷ୢୄୖ୷୷ୢୄ୷<br>ଽ୵୶ୢ୷ଽ୵୶ଢ଼ୣୢୣଌଡ଼ୢ୰ୢୄୢୠୢ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 222   |
| ۲       | 170   | ♫◼♠◙û◙♥◳⊻盃♠◙û¤◨⊕»<br>﴿ℰฅฃ◼◼⇔∞♠ <sup>∞</sup> "ॡॗ≀๏                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۲۳۷   |
| ۲۰۱     | 170   | ﴿↗ጷၳᆃ⅀৻৻ৢঀ৾৾৾৾৻ঽ৾ঀ৾৾ঀ৾৾৾ঀ৾৾৾৾ঀ৾৾৾৾৾৾৾৾৾৾৾৾৾৾৾৾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 227   |
| ۲.۲     | 177   | ╡∅\$\$ <b>⋺</b> ≏⊘©•❶ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 739   |
| ۲.۳     | 1 2 7 | ᢤᢞᢑᡗ♦᠍ᢤ᠊᠋ᡌ᠋᠇᠑ᡅ᠍ᢑᡘ᠌ᢤ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 72.   |
|         |       | سورة الأعراف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |       |
| ۲.0-۲.٤ | 19    | ⌭◾殩©≏⇔∽♦⊴₽♦७७0+∞ ••♦⊐»<br>Հേ₽€₽Ճ⊘Գഢ๙≁                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 251   |
| 7 . 7   | ΨΨ    | ☎╓╻╻╻╻╻╻╻╻╻╻╻╻╻╻<br>┠╝╝╲╻╻╻╻╻╻╻╻╻╻╻<br>╡╗┙сС, ५२ш С,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 7 2 7 |
| ۲۰۷     | 3     | Canton () Canto | 728   |
| ۲۰۸     | ٣٨    | ╡҈ <b>∁</b> ● <sup>™</sup> ■⊡⊠೫ ∁҈®∙⊖ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 7 2 2 |
| ۲.٩     | ٤٥    | ᢤ品☯Ҵ�❑ॡҝℯ৵◘ѽ҃ൖӂ⊒ӣ⇔ӣ♦҈3♦Ѣӭ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 720   |
| ۲۱.     | ٦.    | €X‡⊠©S1@&^X ♦∛&^+£}                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 727   |
| 7 1 1   | ٧٣    | ﴿刘﴾◙∑⊰⊙٦⊒ €⊙⊁-⊠⊙∮₪                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۲٤٧   |

| 717   | ٧٤    |                                                                          | ۲٤٨ |
|-------|-------|--------------------------------------------------------------------------|-----|
| 717   | ٧٨    | ୡ୷ୠୖଡ଼ୖଡ଼ୖ୰୰ୢୖ୷ୖଌ୵ୖୄଌ୰ୠୖଡ଼ୢୢ୰ୣ୰୷୶ୢ<br>ଽ୵୵ୖଡ଼ୄଡ଼ୗୣୖୖୖୠୣ୵ଡ଼ୢୖଡ଼ୣୠୣୖୠୠୄୖଽୠୢ | 729 |
|       | v A   | ﴿४✿⊠©४७७৫৴ϟ ♦∛&≁₽»                                                       |     |
| 715   | ۸۸    |                                                                          | 70. |
| 710   | 97    | ☎ᠼ᠙᠋♦ᢗᡪ᠅᠅ᡧ᠅ᡧ᠋ᢁᡘ᠋ᢁ᠌᠌ᢁᠿ<br>ᢤᡘᡘᢂᢆᢧ᠐ᡧᢩ᠃                                      | 101 |
| 717   | ٩ ٤   | ᢤᡧᢩᠯ᠕ᢞᢣ᠊᠊ᡰᢒ᠊ᢦ᠈᠌ᢄᡘᢣᡧ᠋᠍                                                    | 707 |
| 717   | 9 £   | ╡╠ <del>Ҁ</del> ╠ँастрана<br>╡                                           | 707 |
| X 1 X | ۱ • ۱ | ╡ℯ୵॒⊴℩ <b>ⅉℰ≭</b> ℤℯ୷♦℁ⅆ℈⅊ℿⅅ℣                                            | 705 |
| 719   | ١٣٣   | ∜♦∂&^+□ <b>□</b> ∅⊃≀®&^ ≯                                                | 700 |
| ۲۲.   | 1 2 1 | ୰ଽ୕୕ୖୢ୶ଽୢୖ୷ଽୢୖ୷ୢଌ୲ୖଡ଼ୢ୕ୖ୷ୢୄୖ୰୷ଡ଼ୢ୷ଡ଼ୢୖଽ୕ଽୣଽ<br>ୡୢୢୄ୰ୖ୷୲୲ୄଡ଼ୢୄ୰ୄୖ୰        | 707 |

|       |       | سورة الأعراف                                                                                          |             |
|-------|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 221   | 1 2 2 | ᢤ⊠∰ᢏᢤᡈ᠐᠌᠌᠌ᢂ∙⊃ᠿᡛᡒᡔᡷᠵ᠉                                                                                  | ۲٥٧         |
| 777   | いをく   | ᢤℤ℁҈ҀЉ➔፼Ůⅅ☺ᠿ┖ᄀЩᠿℰ℠∙℈℟℁ⅅѺⅉ                                                                             | ۲٥۸         |
| 222   | 177   | «~*\$\$\$\$\$ <b>6</b> }                                                                              | 709         |
| 272   | 177   | ୶୵ୣ୲ଽ୕ୖ୴ଽଡ଼ଡ଼୷ଽୣୢଌୣ୰୶୳ୖ୲ୡ୕<br>ୡ <b>ୄ</b> ୷ୠୠୠୠୠୠୠୠୠୠୠୠ                                                | ۲٦.         |
| 770   | 177   | 《×√&★�?O®凶器》                                                                                          | 771         |
| 222   | ١٨٦   | ╡ℤጷ҇ӬҼѴҨ҄⊠Ѻ♦҈ҘѺ⊐҄ <sub>Ӭ</sub>                                                                        | 777         |
| 777   | ١٨٦   | ﴿♦ୠୣୣୖ୲→୭⊠©⊵→♦३୬                                                                                      | 777         |
| 222   | ١٨٧   | ⌒☀໊♫☎◪๙໊⌒≦⊜♦ݑ◨➔◨♦★⇔◯Ⴍฃ)<br>╡ѽ⊂Ⴍѽどѽ♦Ⴡ⊜⊘എ≫ႭѺ                                                            | 775         |
| 779   | ١٨٩   | ╡⊚₽⊒∎₰®₺⊒∎₰®₰₽₪<br>€                                                                                  | ۲٦٥         |
| ۲۳.   | ١٨٩   | ℯ୵ୣ⊡≄♦₺∖⊴୭ଽ <u>୷</u> ♦⊼ℒ⊻£∿∿⊛)<br>ୡ୵ୖ <b>ୖ୰ୖୖ</b> ୖୖୖୢୖୣ୲ୖୖୖୢ୰ୖ                                       | 777         |
| 221   | 19.   | ఊ०©७Ւ★ᢞଈᆇ℗■☎∿⊠⇒♦₫∙▫»<br>ᢤ♦₰◧져ⅆѶ℟⅁ℑ¤€⊕                                                                 | 771         |
|       |       | سورة الأنفال                                                                                          |             |
| 777   | ٧     | ╡ <b>♥₿₨</b> ☜⊁॒॒©<br>╞                                                                               | <b>۲</b> ٦٨ |
| ۲۳۳   | ٩     | ╡ <b>ኈ□√没□没</b> ⑩⇔ᢒ⋲᠀ ﴾                                                                               | ४२०         |
| ٢٣٤   | ١٨    | ጲ៙៴៙⊠⊲ᡗ←Ҵጲ≏⊐<∛<br>៖♦×⇔ឞฃฃ∿≣∿∞୷ฦ                                                                       | ۲۷۰         |
| 770   | ۲٦    | ╡∅⋧⋺ॾ⋇⊒⊆⋺∙≀⊛╞                                                                                         | 771         |
| 7 7 7 | ۳۱    | € <b>- + 0 R</b> D ♦                                                                                  | 777         |
| ۲۳۷   | ٣٢    | ╡◘♥₵₥₽                                                                                                | 777         |
| ۲۳۸   | ٣٢    | ╡҇Ѿ□□Ҳ҄҄҂∿ѽѽӄѻ҅⊡ѵѽ<br>ѽӳҀ⊡◙Ҳ҂ѽ∛ѾӏѿӳҨӈ҄∄ᢧ                                                              | ۲۷٤         |
| 739   | ٣٣    | ✦ℒℴℴℋℯℴ℔ℨℯℍℯℷ♦℁♦⊐»<br>ℤ℁℮℩⅏ℰℒℊ℧⊠℈ℾ℗ℎℷ℩®                                                               | ۲۷۵         |
| 739   | ٣٤    | 《↗≵∕K & & & © ♥● ♥ □ □ ● □<br>・• □ □ ⇔ ▷ ← ₯ • ∞ & ~ ◆ ≷ ● □ »<br>《 + & & ~ ≿ K & & & & & © Ø Ø ● ► 3 | ۲۷۲         |
| ٢٤.   | ۳۸    |                                                                                                       | 777         |
| 251   | ٤٥    | ╡ӤѮ҇҉→ӡ҄ӂӹ҄Ѽ→+≀®╞                                                                                     | ۲۷۵         |
| 7 2 7 | ٥٢    | ♦∂┚■►♥♥ጷ▫ℰ∛₯♥₮₡ऄ▫▯◙♥▤»<br>ќ                                                                           | ۲۸          |
| 252   | ۷۳    | ᢤ᠋ᡇᠼᡧᠴ᠖᠕ᠿᢆᢣ<br>ᡬᠥᢤᠧᢢᢂᢓᡐᢩᢣ᠋ᡬᢧ᠘ᡷᡐ<br>ᡅ᠐᠋ᡈᡢᢧᡂᢤᠧᢋᡧᢧ᠓ᡚᢁᡩᠧᢧ᠕᠅                                               | ۲۸          |

| 7 5 5 | ٣     | ﴿∛ℍ℗⅀℩℗ℿℿℨ℄℀ℤ℗ⅅ℈℣ⅆⅆ℩ⅉ                                                                                                                                                      | 777 |
|-------|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 720   | ١٧    | ᢤ⇔ᡅᢆᠧ᠕ᢖᡜ᠐᠌᠌ᢁᠿᢩᠺ᠋ᢩᡅ᠅ᢩ᠕᠅ᠫᡬᢆᢁᢙ᠐᠉                                                                                                                                              | ۲۸۳ |
| 7 2 7 | ۲۳    | ╡Z~□QZA♦♦♦↔QGAA                                                                                                                                                            | ۲۸٤ |
| 7 5 7 | ۳.    | ╡ <i>ᆃℤℴ</i> ୵⋩╴⊍ҏ⋲ <b>℁</b> ∎፼♦₫®∙₷ⅉ                                                                                                                                      | 270 |
| ۲٤٨   | ۳.    | ╡ <b>ᢛ</b> ℔┓→ಶ₊⊓ᢑ᠈⊾᠑ᢀᢀ⊗҂ѽ҅Ҵӭ                                                                                                                                              | 777 |
| 7 2 9 | ٣٤    | ﴿∄₽@&@@⊒₽∛֎⊁⊠©⊠→₨∞₽                                                                                                                                                        | ۲۸۷ |
| ۲٥.   | ٣٧    | ╡©&©≈©⊠∖去⊀Նъฃ¢⊡⊙∂°&×⊼√<br>∞&©♦∿ъ®⊠⊒≻×X© ⊀∿ъฃ⊻ѯ←≞∠9 <u>%</u>                                                                                                                | ۲۸۸ |
| 701   | ٤١    | ╡ᢞᠭᠼ᠅᠍ᡛᢧᢢ᠑᠌᠌᠌┚᠋᠆ᡬᢁᢞᠷᠷᡅᡛ᠌ᢂᡔᡆᢀᡧᡆ<br>᠋ᡧᠮᢢᢗᡅ᠈᠂ᢑ᠈᠊᠑᠍ᡷ                                                                                                                           | 274 |
| 707   | ٤١    | ╡∕₽\$ <b>⊅≣≿</b> ≀⊛╚∙❶)                                                                                                                                                    | 79. |
| 707   | ٦٨    | ╡≺☺퀴ℰℑⅆ℁⅀ℰℱ⅀Ѻ♦Ւⅉ                                                                                                                                                           | 791 |
| 705   | ٦٩    | ╡◸▯杀<∿>┓▯©©▯下 <b>□</b> ▯ ▯◐°▸⊃◙॒∩>»                                                                                                                                        | 797 |
| 700   | ۲۷    | ( △&ue () + 0 )                                                                                                                                                            | 797 |
| 707   | ٧٩    | ൟ൬൮ഄൄൕൢ൏ഄൔൄൟൕ൙ഄൟൄൔഄ഻ൕൄൕഀഀഺ൝<br>ഄ൜൛ൕഀഀ൙ഺ൛൸൷൸൜൜൹<br>ഀ൜ഄഺഺൕൄൕ൜ഺഺൕൄ<br>ഀൕ൜൝൜                                                                                                   | 792 |
| 707   | ۸٦    | ĨZI\$\$`\$~\$`\$G•0\$\$~\$.<br>IZI\$\$`\$~\$@\$0•0\$\$~\$.<br>\$\$~\$@\$@\$\$.<br>\$\$~\$@\$@\$\$.<br>\$\$<br>\$\$<br>\$\$<br>\$\$<br>\$\$<br>\$\$<br>\$\$<br>\$\$<br>\$\$ | 790 |
| ۲۰۸   | ٨٧    | ╡ ℭ <del></del> ℋ⅀℩℗ℋ <b>♦</b> ⊒⊠ℤ⅀℩℗ℴℳℋ℣                                                                                                                                  | 297 |
| 77709 | ۱ • ۱ | ✐×☆✓•≈■❷□횧⊻&;뇌闦ℰ♂℗⌒➔Ϛ∢⊡∞≱<br>╡                                                                                                                                             | 797 |
| 771   | ۱۰۲   | ♓ӬҴҾӳ♦Ӟ҄҄҄҄҄҄ҀҴ҄Щ҅ <i>+ℤӹ</i> ҲҲ <b>♦Ҟ҈Ѻ҈Ѻ</b> ҝѷ<br>∜Ӥӽ҄҄ҜѽѾѲ҄҄ҍ҄҄҆҄҄ѲҌҍ                                                                                                  | 291 |
| 777   | ١١٣   | Ĵ፼ᠿᢩᡝᠿ᠐᠓᠙ᢓ᠘ᡬᠧ᠋ᠴ᠓ᠿ<br>ᢤ᠙ᢔ᠐ᢢ᠇᠋᠕᠘᠋ᠴᡘᠵᡷ                                                                                                                                        | 799 |
| 773   | ١١٨   | ᡧ᠋ᡧ᠋ᡧ᠋ᡛ᠋ᡦ<br>ᢤ᠋ᡧ᠘ᢣᢞ᠖ᠴᡜᡔᠼᡘᡩ᠋ᡦᡆ᠋᠋᠅᠅ᡬ᠕ᢆᠼᡧ᠆᠋ᢤᢁ                                                                                                                                 | ۳   |
| 775   | ١١٨   | ╡┾❑➔▦ጲॡ▤◪೫ఊ∿♢ддㅅ∥ѽ╱┾》                                                                                                                                                      | ۳.۱ |
| 770   | 177   | ᡧ᠃୶ॿॿ⊂∿≁≎♦©⊠⊕≥∑©∑®™™™<br>₽₰©∿≙∙⊑©¥ℋॶ⊛ॷ⊻≵<br>♦                                                                                                                              | ۳.۲ |
|       |       | سورة يونس                                                                                                                                                                  |     |
| 777   | ١     | € ⊆≣¤ <b>¤</b> & >                                                                                                                                                         | ۳.۳ |
| 777   | ٩     | ℾ℁ℰℋℰ℗℩♦ℿ℄ℿ℄ℇ℗℻℗ℷℷℯℤⅉ<br>ⅉℾℴℂⅅ℅ℰℱ⅌ℛℳ                                                                                                                                       | 3.5 |
| ۲٦٨   | ١٣    | ╡ᠿ <sub>℗</sub> ⊠OIIOII∮                                                                                                                                                   | ۳.0 |
| 779   | ١٨    | ఊ©©♦⋉∰∅≖∡∿⊠⇒∙∡♦⊐ ﴾<br>♦ఊ⋈⊐↗₫Ӯ€∁¤€⊕                                                                                                                                         | ٣.٦ |
| ۲۷.   | ۲۷    | ╡╓┑╻┍┉╻╻┍╗╗┓╔╗╗<br>╓                                                                                                                                                       | ۳۰۷ |
| L     |       | , • <u>-</u> -                                                                                                                                                             | I   |

| ۲۷۱     | ٣٧          | ╡ <b>ጲ◯®ጲ□ቑ</b> ፼⊘3 <b>♦</b> ᠖•• ቅ                                  | ۳۰۸   |
|---------|-------------|---------------------------------------------------------------------|-------|
| 7 \ 7   | ٦٤          | € O& v@ S + O ≥                                                     | ۳.٩   |
| ۲۷۳     | ٧٣          | ╡Ѧ҈≣╍ <b>ॿ</b> ⋺ <b>ख़</b> ⋳⋈ଌଌ୵℀ <b>⊘ୖ</b> ਲ਼×╞                    | ۳۱.   |
| ۲۷٤     | ٨٧          | ╡◻ᆃ杀∿୶୪ୢ୕୲∢ଵ⊠€⊑杀☎<br>☜⇒୭७୵⊡∞+ଛ୕<ጀऽୠୢୢ୰ଌଋୖ୷୳ଌୡ                       | 311   |
| - 7 V 0 | ٩٨          | ⎷⎧⎧⎷⎧⎧⎧⎧⎧⎧♠ề♦◑♠ề♦◻К  ềề≣⊑∇◊+ Ů⊚ ⊠≙◊♦ề♦ĩ€   ềề€◊♣°♦°€                | 317   |
|         |             | سورة هود                                                            |       |
| 777     | ١٦          | ﴿⊠♠♥◯♠□﴾                                                            | 313   |
| ۲۷۷     | ١٩          | ᢤ品☯ҴҀҍҨҞѽ҂ҏѬ҉҂ӿ҄ҴҲ҅ѽӼѱ҉                                             | 315   |
| ۲۷۸     | 77          | ╡▯◙◈◻◙◙◙▯▯◙◈५∿∿↔<br>୰♦⊠■◙⊵≣尽ё∿↗♦◙◙⊀ଓ೫ ⓒ♦⊑∿५炎<br>◧▯◙◐必▯▯ ў           | 310   |
| 2129    | ۲۷          | ᢤⅩ✿⊠☺ഉഢ€∽ᆠ♦∛&^+ℚ+□}                                                 | 317   |
| ۲۸۰     | ٣٩          | ╡┎᠑ᡚ⋧╚╬╤╱╝Ҩ╡                                                        | 3 I V |
| 7 / 1   | ٤٩          | ጲ져♪ჅᲐ₽™๛๛๛ฃ๚๚๚๛๛๛๛๛๛๛๛<br>๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛<br>๛๛๛๛๛๛๛๛             | 317   |
| 7 / 7   | ٥٨          | ↕☐�॒♓๕﹐७₽४С☐¢८@≉∿़+⊄С।и́<br>↗♦◐☑杀েё¥४◪▤◪◙°@↑и́                      | 319   |
| ۲۸۳     | 77          | ∜ぷ& <b>&amp;©</b> ®©\$©\$©©≈\$≈\$                                   | ۳۲.   |
| 715     | ٦٨          | ☎ـϟ'┚⊒♦₢д⇔♦ℑℤ℁ൣ▲℩ⅇℌℂ☎ℤⅆѶⅉ<br>∜ℋℋ℧ℰ⅁⅀ℙ                               | 371   |
| 710     | ۲ ۷         | ◴◪▰๙➔♦☜ឆ ϟ≍◙▯◚≏♦⊐»<br>◖ഔଓଅט⊠ㅅ                                       | 777   |
| 777     | ٧٨          | ∢๎ฃ∎๛ฦฃ๛๛฿๛๚๛฿๛฿๛฿๛<br>๚๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛๛                   | 373   |
| 777     | ٨o          | ©♫☓☎♫०ч€д♦╯≥<<br>⋠∿ಎ⊛☜◙∿४४ऄॾ७८४७३                                   | 372   |
| 7 / / / | ١           | ᢤ 🙋 ७ 🖋 GSA ♦ Z 🖘 ひ 🗖 🛄 🌶                                           | 370   |
| 274     | <b>۱</b> ۱٦ | ♛ҴॆॆॆॆॆҲѦҴҨѼ╺∙Ҳ҄҄ҴҴӓҹҧ»<br>ҴॆॆॆॆॆҲ҈ѶѼҀ҄ѺҀѺѺӼѿѽぺӼ<br>ᢤᠿ҈Ҳ҄Ҵ҇ѺҴ҄Ҳӡ҄+ѽ | 377   |
| 79.     | ١١٩         | ℼ⅃ⅆ℁ℒ℁ℒΩⅆⅆℷℽ℈⅃ⅆ℁℁℁⅌<br>ℰ℁ℒ⅁⅃ℽℰ℁℩℩℮℆℁                                | 37 Y  |
|         |             | سورة يوسف                                                           |       |
| 791     | ١           | €                                                                   | 377   |
| 797     | ٦           | ﴿๎๎๎๛๎๛ํฃ๏ฃ๏ฃ๏ๅํ                                                    | 779   |
| 797     | ٣٧          | ᢤᠼ∕⊠☺◪▯ጲౖ≀凾ᢗ•❶ ﴾                                                    | ۳۳.   |
| 792     | ٤.          | ୶⊐&%®≣✦୵ଋ୵杀♦∛♦७०⊐Չ♥<br>ՀՃ∐∿≎⊐⊒€๙җℤ&                                 | ۳۳۱   |
| 790     | ٤٦          | ╡ <b>☑Ο孫</b> ⋳⋜⋌ <b>⋈</b> ⋛                                         | 377   |

|       |            | ╡Ĵ₅XOXI®SXO~\$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
|-------|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 797   | <b>۲</b> ٦ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٣٣٣ |
| 797   | ۱.۲        | ╡◑∙ฃฃൕൣൕൔൄൔഀൕ൛≎<br>ഺഀ൜൏൙⇔ൖൕ൙ឨ⅌ⅉ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٣٣٤ |
|       |            | سورة الرعد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |     |
| ۲۹۸   | 0          | ╡⋩©दे∖⊡Сखदे∖⊁⊃⊒©□♦⊵©□⊞)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 870 |
| 799   | ٦          | ╡ᠿ <b>ऀऀऀ</b> ■፼⊠₿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۳۳٦ |
| ۳     | ٤١         | @^*°□@ ☎ᆠ৫□♦0♦3 ♂ጷ∙ख♦□□@ »<br>♦∀♂©☞⊛๓৴ᆠ ⊙₨ё⋴♦¢<br>ऐⅡ&๕๙┖&>೨¢♦°                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 377 |
|       |            | ا ⊂⊃≎©♦≁•&•% ا ⊴∞€<br>سورة إبراهيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |
| ٣.١   | ٣          | ╡♦♦∂♫འའད▸♦☞⇔Ѻ◧④»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ۳۳۸ |
| , • , | 1          | ✐◼▯◙◑♦◙▸▰▱▯▯▯                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 117 |
| ۳.۲   | ۲۸         | ☜шҭүштүтүкүкүкүкүкүкүкүкүкүкүкүкүкүкүкүкүкү                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ۳۳۹ |
| ۳.۳   | ٤٦         | ᢤ◻♦₵₡₯₲₻⊠≙Щ₷₡♦₰₽₯≏⋲₰∿<br>๏ւൾॐ♦ฃฦ⊐∛♦₡₰₽₽<br>≁∿ಎ⊒๙₡₡₽₡₼₽₰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٣٤. |
|       |            | سورة الحجر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |     |
| ٣. ٤  | ٣          | ╡┛₅⋺╼⋦ҨѧѺ╞                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 351 |
| ٣.٥   | 19         | ₡₡₰₤₵₻ॺ₡₮₵₠★⊠₯⇔ॺ©<br>₡₽₽₽∿∞я₽₿₿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 322 |
| ٣.٦   | ٨٧         | ©@©©¢¢€+\$7û@•0•@◆□)<br>#I&H&A~\$→©©©@@<br>@Q\$&~+₽©©Sv@A~&                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٣٤٣ |
|       |            | ♦∂⋩♦↗↗Q⋺ℑ₰℩ⅇℯ৴⋩♦◻<br>₡₿©ℋ℄⊐⅀℁℩ⅇℯℒ⋩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |
|       |            | سورة النحل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | L   |
| ٣.٧   | ۲۳         | ╡♦№♦❷⊠४ •• <b>)</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 325 |
| ٣٠٨   | ۲ ۲        | ﴿€□॒॒॒۞⊠ﷺ॒॒○♠□ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 320 |
| ٣٠٩   | 1.7        | ╡Ҩӄ҄҉ѽѷѽѽѽѽѼѼѾҍ҄Ҁ<br>╡ѽѽҲѽѵѩӡӬѺӬฃӳӅҀӱ҈ѼҲѾҍ҂<br>๛๙๛๛๛๛๛๏ฃฃฃฃ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 322 |
| ۳۱.   | 172        | ќ©ୖୖୖ୷ୢଢ଼ୄ୰୷ଽୢୄୄ୰ୢ୶ଽ<br>ୡୣ୷ୠଈ୦୦ଌୣଌୖ <sup>ୢ୶</sup> ୡ୕୵ୠୡୢୗୣଌ୕ୗୖଈଽଢ଼ଽୄୢୗ୵ୢୄ୶ୡୢୢୢୢ<br>୵୷ୢୡ୕୵ୢୠୢୡୣ୵ୡୢୡୢୡ୲ୡୄୡୢୢୗଌୗ୕ଈଽୄୣୣୣ୷ଽ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٣٤٧ |
|       |            | □ \$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overline\$\overlin |     |
| ۳۱۱   | ٦.         | 姜ᡣ♦ᡣᡆᢂᠫᢁᢓ᠕᠕ᡧᢤᡧ᠋<br>᠈ᡔᡘ᠊ᡏ᠖᠆ᡅᡆᡔᡫ᠊ᠼᡣᡩ᠍᠙᠒ᢀ᠙ᠣᡘᡫ<br>ᠿ᠐ᡧᠿᢧᢁ᠔ᢩᡅ᠃ᢣᡬᡁᢆᢂᢁ᠍ᢗ᠐ᡇᢧ᠍᠖ᠿᢩᡅ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٣٤٨ |
| * 1 7 | ٦.         | ᢤᢤ᠋ᡅᢋᡘ᠋ᢗᡦᡧᢩᡇᠨ᠍<br>᠍᠋᠆ᡩ᠙᠘ᡘ᠖ᡧᡅᠼᡘᢤ᠋<br>᠅ᡘ᠘ᡩ᠅᠋ᠺ᠊᠆ᡆᡗ᠖᠑᠖ᢣᢄᢤ<br>ᢤᢧᡍᢄᢞᡩ᠌ᡘ᠙ᠿᠧᢤᢤ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٣٤٩ |
|       |            | سورة الكهف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |     |

| <b>[</b> | 1     |                                                                                                  | r           |
|----------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 317      | ١٧    | ╡□♠≏Ҿぷ∿≍☎☜☜€↓<br>≶₭₰Э∿С♠≱                                                                        | ۳0.         |
| ٣١٤      | ۲۹    | ╡ <b>৵</b> ≥҈৻৳ <b>৻</b> €©७७@AAZ@D                                                              | 301         |
|          |       | سورة مريم                                                                                        |             |
| ٣١٥      | ٤٦    | ╡┎╱ <b>╪</b> ᠐҇Ҳ҇҄҄ <b>⊒</b> ♦∜ ҄ <i>Ѻ</i> Ҳ҄҂҄∕҄҄҄҄҄⊘ <i>⋺</i> Ӯ௴≏ℴ∧Ҳ҇҉ ♦□)                     | 302         |
|          |       | سورة طه                                                                                          |             |
| ٣١٦      | ۲ – ۲ | € OC )>                                                                                          | 808         |
|          |       | سورة الأنبياء                                                                                    |             |
| ۳۱۷      | ٦٧    | < ≝Щ↔↑₽ >                                                                                        | 302         |
| ۳۱۸      | ۷۱    | ଐ୷ଋଌଵୖୖୖୖୖୖ୕୕୰୰୷୷ଋଭ୕୵ୖୠୖୖୖୖୖୖୖୖ<br>୶ୢୢୖୖ୷ଌ୰ୢୖୖ୕୶ଽୢ୰ୡୄୢୖ୰ଌୣ୷ୠୄୖ<br>ଽ୶୶୵ୄୡୖଡ଼ୣୢୢ୲ୖୖୖୖୖ୕୕୲୴ୠୢ୰ଢ଼    | <b>700</b>  |
|          |       | سورة الحج                                                                                        |             |
| ۳۱۹      | ٣     | ⎧♠և७┖औ२४८२०८२२३४२<br>३८४८४८४४४४४४४४४४४४<br>३४४४४४४४४४४४४४                                        | 302         |
|          |       | سورة المؤمنون                                                                                    |             |
| ۳۲.      | ٣١    | ⅆℒℤ⅀℁ℯ୵♦≎ℍ♦♦♦ℿℿO⅊℈⅌℣<br>ℰℳℭℷℤ℈℄℈⅌℣ℒ℆℗ℭ℈℄ⅆ                                                        | <b>T</b> 0V |
| ۳۲ ۱     | 77    | ﴿ୡ୵୦ୡୢ୲♦≣ୖ୶୶ୖୄୄଌୖୖୖୖୖୖ୶×♦ ଋୖୖୖୖ୵୰ୠୖୡ<br>ଊ⊠ฃฃୢୢୢୢୡ୭ୡୖ୷ ଌ∙ଐୢ୳୕୕୕୕୕୕୕୕୕୕୕୕୕୕୕୕୕୕                    | <b>Тол</b>  |
| 777      | ١٠٨   | ☎२─२★✿०৫೫४०४ ♦∛४०+८»<br>《ഹ◘८ु€\&□                                                                | 309         |
|          |       | سورة النُّور                                                                                     |             |
| ***      | ۲     | ♦ℓ☐∇℃&&v→≈ℓ©7♦℃7@D∂}<br>&+ℓ©AA®V&+↓<br>&+ℓ©A&A<br>&AA®V&<br>&                                    | ٣٦.         |
| ٣٢٤      | ١.    | ≮ℒℯℳ⅄⅀K⅀℣℮℮℄ℰ⅃ℽ℗℄ℾ<br>℗℄℺℄ⅇ℄ⅈℭⅅ℄℗℄ℿℤⅆ℈ℤℍΩ⅃ℷ<br>ℴ                                                 | 371         |
| 370      | 71    | ∢ ↔ ≥ € € ZG € ZD ÷ ☎ ℃C CD ♦ ♡\$ <u>y</u><br>チへゐ�� € O D C € U I ♪ >                            | 377         |
| ٣٢٦      | ٣١    | ♦¥\\\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$<br>\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$<br>\$\$\$\$\$\$           | *7*         |
| ٣٢٧      | ٣٣    | ☎ϟ◻⋺≏҈҈҈፼∿≣⋺҂↔♦◻»<br>⌀◼๔♦┖ёशॆℤ≣ॆॆॆॆॆॆॆॆॆ⊘╡७♦₫∙▫<br>৫д҇҇҇Ҡ҈ӬҨҲ┚Ѐѽ╡ᢗѺҨ♦₫∙▫<br>๙๙¢¢ᢒᢗ҄҄Ҵ♦◻ѷ♦₰८ฃ♦б⊐Щ | 372         |
| ۳۲۸      | ٣٤    | ♦≍⇔ጷ≜▲╱ѽӾӾѾҞ҈ҌҞӯҲ҂Ҁ<br>╡ॼ҄Ҽ⊒ฃ⊒ฃҲӾ                                                                | 770         |
| ٣٢٩      | ٣٥    | ✓ᠿ┖╡┙┙┙┙┙┙┙┙┙<br>╗╗╗┙╡╗╗┙╗╗┙╗┙╗┙<br>┖╼┸╕╝╖╖╗╓┿┶╓╗╓┙┙╗                                            | *77         |
| ٣٣.      | ٣٥    | ᡧ <b>⊟□∄□•</b> ᠍ᠿ <b>♦ጲ☺⊠⊴ি⊘⋉∎⋉᠖□←</b> ݑ<br>ᡧ <b>৸</b> ⊠⊶∕♦≵⇔∿ጲ∜⊶∩⊄₭€ጲ▫୬                         | <b>77</b> V |
| 1        | 1     |                                                                                                  | 1           |

| ** 1 | 30    | ・・⊕・□□•0ጲ᠘৫€・⊕・◆》<br>《⊕□□∞ズ⊕⇔⊄⊻¥                                                                             | 377  |
|------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| ۳۳۲  | ٦١    | ᡧ᠃ᢂᡘ᠐᠂ᢣ᠘᠓ᠫᡱᢁᡜᢁᡨᡩ<br>ᢛᠵᡩᡘᠴ᠅ᡣᢕᢓᡦᡀᢢ᠔ᠿ᠆᠘ᡧᢁ<br>ᡘᢤᢘᡜ᠖ᠼ᠘᠋᠋᠋᠋ᡗ᠅ᡛᢄᢉᢧ᠍ᠵᢄᠺᢩ᠈                                            | ٣٦٩  |
|      |       | سورة الفرقان                                                                                                 | •    |
| ۳۳۳  | ١     | < ⊠⁴♦₲₯♦፮•₤»                                                                                                 | ۳۷.  |
| ٣٣٤  | ۲۳    | ◙◪▰◲▻◓▧◙으◒Ҁ◐▯◻▱▫◱▻>▻◪▸▫»<br>◖朵◸◙◨➔ቀ▻▯▧                                                                       | ۳۷۱  |
| ٣٣٥  | ۲۸    | ╡ᢀ᠐ᡩᢂᡦᡘᡆᡦᢀᢀ᠓᠅᠐᠙᠅᠐᠅ᢀ᠔ᢌ<br>ᡣ᠇ᡌ᠅ᡙᠿ᠉᠆ᡧ᠖ᡬᡆᢄ᠅᠑ᡣ᠅᠕᠅<br>᠕ᢂᢂ᠕᠅᠕᠕᠕᠅                                                    | 777  |
| **7  | ٤٦_٤٥ | ( □@+\$\$ ≥+@+@\$<br>@\$@\$\$<br>@\$@\$\$<br>@\$\$\$\$<br>\$\$<br>\$\$<br>\$\$<br>\$\$<br>\$\$<br>\$\$<br>\$ | ۳۷۳  |
| rrv  | ۷۰_٦٨ | ≈Ო⊐∇∇ℑ℗♦ᢃ・・◆×⊄ጲд▲▲ℰℋℒ♪<br>ℰℰ℣℧℩℗℟ℒ★ℰℋℒℤ₱℄℁<br>ℴℳ℣℩ℿ℟ℒ℄ℋℋ                                                     | 3775 |
| ۳۳۸  | ٧٧    | ୶©୯ୖ୷♦७≿७ ⊾१८⊐→≌♦३ ♦୶୵୵ୣ₽०•⋼)                                                                                | ۳۷٥  |
|      |       | سورة الشعراء                                                                                                 |      |
| ٣٣٩  | ۲     | 杀爹७♦३२♠७४४४४४४॥<br>೨४४४३€७४७४२४४७३९३३४४४३<br>≰                                                               | 377  |
| ٣٤٠  | ٩١    | ᢤ᠋ᡧ᠋ᠴ᠈ᡩᢁᠫᢁᢅ᠓ᢁᢂᢤ<br>ᢤ᠘ᡙᡧ᠋ᡆ᠇ᢩᡢ᠊ᠺ᠖ᡔ᠓᠁ᢓᡣᢍᢣᢤ<br>ᢏ                                                                 | ٣٧٧  |
| ٣٤١  | 119   | 喻▫➔▦ӄ℩ฃℯᡘᆠዏ፟፟፝፝ୖୖਲ਼×᠉<br>《少幻❑←∙û⇔⊠©ӄ℩ฃℯ୷ᆇ                                                                    | ۳۷۸  |
| ٨    | ١٢٨   | ﴿♦८०→杀♠杀७७०॥२०॥७=                                                                                            | ۳٧٩  |
| ٣٤٢  | ۱۸۳   | √∠⊕⊛☜◙∿√৶ৠ₩₽₽©₲@\$\$\$*\$<br>€\ጉ֎☜◙∿∀৶₡Л⊞८О₥®\$\$                                                            | ۳۸.  |
|      |       | سورة النَّمل                                                                                                 | I    |
| ٣٤٣  | ١     | 杀党♦७४♦४४४४०<br>﴿₽१४♦७८७२२७७४०२                                                                               | ۳۸۱  |
| ٣٤ ٤ | ٣.    | ЖП©Д©д∎⊒←аЦ&& 0€О*°Q0)<br>★/&~~ & & & & & & & & & & & & & & & & & &                                          | ۳۸۲  |
|      |       | سورة القصص                                                                                                   | 1    |
| ٣٤0  | ۲۳    | 《∂⊁⊠©◘↗ <b>⊙</b> •≈》                                                                                         | ۳۸۳  |
| ٣٤٦  | ۲٦_۲۳ | ݱ☐♦@ᡣ+☺©∿ଋ◻♦◙♦◍◙ ё♦∿ଋ६к♦<br>ё♦℗ⅉ⇔♦▫ൟ◻♦耳◬◙◙ ↗♦◨◼◙どОℊ<br>ℿ♠๕◻₽∢) ⊮Ųיכ                                          | ٣٨٤  |
| ٣٤٧  | ٨٣    | √❹ϟ⊙୶ℒℯ୵ϟୣ⊠⊓ᡜጲୁ∞)<br>《୵□♦₴₠℁൙⅃ℯ୵ϟ                                                                            | ۳۸٥  |
| ٣٤٨  | ٨٥    | ♦∀♦@+□③\QA▲AAAAD)<br>☜∭⋧◆७७७२३३७४७२०२२०२०<br>ॏॗऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀ<br>ॏऀऀऀऀऀऀ                   | ۳۸٦  |

|             |     | سورة العنكبوت                                                                                                  |     |
|-------------|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ٣٤٩         | ٣٦  | ᢤ᠋ᡧᠬ᠈ᢘᠠᡩ᠈᠋ᡐ᠈᠋ᡐ᠈᠋ᡐᢣ᠍ᡘ᠅ᡩ᠘᠀<br>ᢤ᠋ᢩ᠘ᡧ᠉ᢓᡐᠮᢖ᠉ᡘᡀ᠘ᢕᠷᢀᢩ᠕᠅ᢣᡧ᠉                                                            | ۳۸۷ |
| ٣٥.         | ٣٧  | @♥♥₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽<br>₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽<br>₽₽₽₽₽₽                                                                | ۳۸۸ |
| 301         | ٤٥  | ★ℋℴℒ℁K℗⅀℗⅃℁<br>ՀՀՅՀ֍֎֍֍ՠ                                                                                       | ۳۸۹ |
|             |     | سورة الروم                                                                                                     |     |
| <b>707</b>  | 10  | ╡≦ <b>□\$</b> ₹₽₽ <b>₽</b> ₹₩₽₽₽₩                                                                              | ٣٩. |
| <b>WOW</b>  | ٣٩  | Ⅱℓૠ૨₽ϵ∞20,≈2+47 AA+≥4□<br>≌+4□€@2028802000 A&3@B≈0<br>&□A∩O0@A+ &%©4□&2000×<br>★AA+ ⊠©≉25 ☎+□€@2043.02.0<br>€☎ | 791 |
|             |     | سورة لقمان                                                                                                     |     |
| <b>TO E</b> | ١٦  | ℒ□□□ &□♦@☆②✿⊕ Ø҈₨× ∏↗≣♦☞•□)<br>☆□□□ & \$©♦□©⊠©○○≀@&^⊁ Ø҇҇ѷ×<br>&∧□&β™ &3 &∀↗@☞⊛&^⊁ Ø҇ѷ×<br>(+≁&AA              | ٣٩٢ |
|             |     | سورة السجدة                                                                                                    | L   |
| 800         | ٥   | ≈€&&&&&&&&&&&&&&&&&&&&&&&&&&&&&&&&&&&&                                                                         | ۳۹۳ |
|             |     | سورة الأحزاب                                                                                                   | 1   |
| <b>707</b>  | ०९  | ©\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$                                      | 395 |
|             |     | سورة سبأ                                                                                                       |     |
| <b>70</b> 7 | 17  | ≝Ი୰?•~≈≈→▤♠◫↗♥७%⊱-●□•● )<br>□●ಐ⊡ਯ⊡ਯ⊖□                                                                          | 890 |
| <b>То</b> Л | 19  | ఊ�©+©+©+©€≌©♦©+©+©)<br>♦×৫√♦©€€©€~©<br>(⇔©¢©©©©©©©©©©                                                          | ۳۹٦ |
| ٣٥٩         | ۲ ٥ | ◣ੈ़<∿,•≀๏ ▯�*◈◻▯♦◻ »<br>《⊍♡◣◻д∕⊐≭☞≀๏д∕ᅪ                                                                        | 397 |
|             |     | سورة فاطر                                                                                                      |     |
| ٣٦.         | ) ) | ᢤ᠋♠๕♠∿ଋଊ୶ଽଊଡ଼ଡ଼୶๕ୢୢ୰∐<br>๕๗๚๛๏๏๏๛ๅ♦₊₊ଊ୶୰୯₊๚๛<br>ฦฦ©头ଡ଼ <b>ଝ</b> ฅଷ୯ฅ๗๛×๙๏๚๛๙๛♦ฃฅ∛<br>ํ                         | ۳۹۸ |
| ۳٦١         | ۲۷  | ᢤ<br>ℰ∛୷♠℁ℰՋ℩⅏ℰԴ℀ℋℤ&℁♠□»<br>℗ℭℷ©ℾ୦♠□⊗∧୦℟ⅆ℠℗⊠℗ℾℤ<br>ℰ୵℧ℰℋ℀℁ℍ⅃℩⅏⅂ℿ⅂ℋ℟ⅆ♦ℱ℆ℨ℗ℷ<br>ⅈՀՊℂഺℛ℈ⅆ℗℟ⅆℋ⅌℧ℤ⅃♠□               | ٣٩٩ |
| * 7 1       | ۲۸  | ⅀ℿℰⅅ℈℄ℷⅇℬℋℋ⅁⅃<br>ℰℎΩⅅ℈℄ℷⅇℬ℆ℋℽ⅃                                                                                 | ٤٠٠ |

| Γ           |         |                                                                                                                                   |         |
|-------------|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
|             |         | ∥₽₩₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽                                                                                            |         |
|             |         | DECENCE COM                                                                                                                       |         |
|             |         |                                                                                                                                   |         |
|             | ۲۸      | ▴◢ݮ∽ϟᲬ⊠◈∿३∙© क़∕⊠☺☀்छ๊೨)<br>✗◼ጲ◍ݮ∕♦ً¤ጲ∿ ݑҴጲ∛                                                                                      | ٤ • ١   |
| 21          |         | ▞▝▆▓⋑₽▝▞▓Ѿ▝▆▋▆₽⋺⋎⋑⋧⋎⋩                                                                                                             |         |
|             |         | سورة يس                                                                                                                           |         |
|             |         | Ĩ&X® ⓒ€●◯☴ ↔^♦ᢗ\@■⊠⊠₿♦□ »                                                                                                         |         |
| <b>MJ</b> X | ٤٢      | ĨŢŢŢŢŢŢŢŢŢŢŢŢŢŢŢŢŢŢŢŢŢŢŢŢŢŢŢŢŢŢŢŢŢŢŢŢŢ                                                                                            | ٤٠٢     |
|             |         | ﴿♦ጺ❏⌛⊠⊲↺♐➋♦ᢃ                                                                                                                      |         |
| *77         | ٤٣      | ୰℁ഺ൝℆⅃℻℧ℷ⇔℄᠅ℙⅈ♦♦ℋ℄℆Ωℷ℈ℾ                                                                                                           | ٤٠٣     |
|             | 2       |                                                                                                                                   |         |
|             |         | ( ♦∂□ <b>70</b> • <b>0</b> € <b>⊼</b> 3<br>←I(\$ <b>\$</b> 0≎ <b>\$</b> ‴ <i>£</i> , <i>X</i> + <b>\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$</b> |         |
| 774         | VAVV    |                                                                                                                                   | ٤٠٤     |
|             |         |                                                                                                                                   |         |
|             |         | سورة الصافات                                                                                                                      |         |
|             |         | ♦∂এ⊠⊲Ů▯ᢏ◯☀ݑ◨Шຶѷ+◸◨◼፼+▫»                                                                                                           | ٤.0     |
|             |         | ♦×୕√ୠ•ୖୠଠć☺∿୲ଌ୷୷₩∐&&                                                                                                              | 2.0     |
| 322         | 122_127 | ✐▓≍☑♚▓■副∙≀ভ ৫३ў▓⊉                                                                                                                 |         |
|             |         | ▋Ø■₽₽Ø_Ø&₽₽®®                                                                                                                     |         |
|             |         | (♦Q□→♥△→∅∇③&→∅□♦3                                                                                                                 |         |
| 370         | 101     |                                                                                                                                   | ٤.٦     |
|             |         | ♦≍৫✓♦☜♦⊐▯▯ҀѺ♦ँ₢ど७♦☜<br>๙๙४♥०■♦ጲ◘◻ጶኽሤ๖๖ฅ๙ฦ๙                                                                                        |         |
|             |         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                             |         |
|             |         | سورة ص                                                                                                                            |         |
| 311         | ٣       | 《 ♫ዏℴᄼ♦ᢗ♦ै ♦×✓ጲ◯ ✿ੈ.•+□□ 》                                                                                                        | ٤٠٧     |
|             |         | سورة الزمر                                                                                                                        |         |
|             |         | ጲ℗ⅆ⋺♦∢൷ⅆ℡ℷ℀ℋℰℋ℮ⅅⅎ⊒⊠ℋⅉ                                                                                                             |         |
| <b>77</b>   | ٦       | ▬◓ਁ▯◙◓ਜ਼→杀◐ਲ਼×≀๏⊡▫ਜ਼⊠ж                                                                                                            | ٤٠٨     |
|             |         | ᢤᡖᢡᢗ∎፼◘₽                                                                                                                          |         |
|             |         | سورة غافر                                                                                                                         |         |
| <b>77</b>   | ٤       | ☑Ø∅×∇∛Q©Ū∿⊅©↔∕♦≋∢                                                                                                                 | ٤.٩     |
|             |         | ↔▓◑★∥୶৵⋩ጷቇ®७♦३⋩♦↗                                                                                                                 | - ,     |
|             |         | √□∻≉≉♦ँ□₽⊒≌∅∞≠∢€€*∞₽∞<br>∞□≎≉≈♦ँ□₽⊒≊∥∞∞€€*∞₽©»                                                                                    |         |
| 379         | 11      | ÷÷↓↓↓↓↓↓↓↓↓↓↓↓↓↓↓↓↓↓↓↓↓↓↓↓↓↓↓↓↓↓↓↓↓↓↓↓                                                                                            | ٤١.     |
|             |         | ୶୵♦₢♦₰₽ <b>₽</b> ♦₵₵○⊐₽₽♦⊐                                                                                                        |         |
|             |         | ᢤ∄×☆✓♦☞♦♈∖₽₽₢∽杀                                                                                                                   |         |
|             |         | سورة الشورى                                                                                                                       |         |
| ٣٧.         | ۲۳      | 《⋳⋲∡→٩Щ☐∞⇔★♦छ⋲∎кы⊘ѷ                                                                                                               | ٤١١     |
| , , ,       | 1 1     |                                                                                                                                   | 2 , ,   |
|             |         | ℐℷ℁⅃⅃℗℄⅃⅃℗℆ℰ℅℀<br>ℰℨℰ⅃℄ℭℭ⅄ℭℌ                                                                                                      |         |
|             |         |                                                                                                                                   |         |
| 301         | 0.      | المي الأ <i>هد</i> • • © • ت <b>ك</b> ©                                                                                           | 217     |
|             |         | سورة الزخرف                                                                                                                       |         |
| <b>7</b> 77 | 71      | ⊠≷□∎⋈⇒∙∞⊕♦○०∞∞∞∞∞∞                                                                                                                | ٤١٣     |
| 1 1 1       | • •     | ∛ ጲ□♦ <b>⊾</b> ଌ୵୦୦ <b>≣</b> ጲ <i>ⅇ</i> ℩℗                                                                                        | ~ ` ` ` |

|             |            | سورة الدخان                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
|-------------|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ۳۷۳         | ٤          | ଐୢୢ୰ଔୄ୷ୠୖଽୖୢ୰ୢୢୖ୴ୖୣ୰ୢୖୖ୷ୖୢୖ୕<br>୲ୣୣୖ୲ୗଌ୰ୢୢୢଌୡ୕ୣୣ୰ୖୣଌୄୖୗୖୖ୴ୢୖଡ଼ୢ୲୳ୗୖୡୄୖ                                                                                                                                                                                                                                            | ٤١٤ |
| ٣٧٤         | ٤٤_٤٣      | ጲᢣ❑∞এ□ᢒᡅᡘᢞ᠄≇≋♦ᢙᢙՋ⊠ᢥ᠃᠓ᡘ᠐᠉<br>ᡧᡦᢂᢔᠵ᠖ᡘᡷᠵᠺᢄᠣᡘᠫᢀᠿᢣ᠈ᢄᢘᡘᢓ                                                                                                                                                                                                                                                                | ٤١٥ |
|             |            | سورة الحجرات                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |
| ٣٧٥         | ٩          | ℬℰℰℯⅆ⊠ℬ℅≭ℊℋℯ℮ℭ℆℣℗ℭ)<br>♦×ヘℰℴ℅ℾ℅℮℗ℷ℗℁⅍ℋℋℿ℅⅀<br>ℬℋロ℈ℍℰℹℰℹⅆ℮℁℁<br>ℋⅅ©Kℰ℩ℬℭⅆ♦ⅆℷℬℋ⅃℮℩℣ℍℑ⅌ⅅⅈ℩℮                                                                                                                                                                                                                          | ٤١٦ |
|             |            | سورة ق                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |     |
| ***         | ٣١         | ᡧ᠋ᡇ᠒ᢀᠫᡦᢂᢂ᠅ᡩᢂ᠅ᡩᢂ᠅ᡩᢁᢞᡦᢀᠯᡆ<br>ᢤᡆ᠘ᡙᡆᡄᡗᢤ                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٤١٧ |
|             |            | سورة الذاريات                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
| <b>T</b> VV | ٧          | ጲጷഺ∙᠐ጲ൚∥୶ഀ֍©᠐୦℩֎ՠ֏✦Ω℣<br>Հ֍ՠֈֈֈֈֈֈֈֈֈֈֈֈֈֈֈֈֈֈֈֈֈֈֈֈֈֈֈֈֈֈֈֈֈֈֈֈ                                                                                                                                                                                                                                                  | ٤١٨ |
|             |            | سورة النَّجم                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |
| ۳۷۸         | 1 £        | Ƙ□♦७३७७६४८)<br>﴿ଶୢ୕ଡ଼ୣୣୠୢୖଡ଼୰ୢଡ଼ଵଢ଼ୡ୵ୡ                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٤١٩ |
| ۳۸۰-۳۷۹     | ٥٦_٣٦      | ୡ Щ ี ५२४ ७.२३५ ७.२९४ ७.२४ ७ ६४४ ७.२४<br>×४७ ७.२२४ ४७ ८०२४३ ४४ ८०२६ ३४                                                                                                                                                                                                                                            | ٤٢٠ |
|             | •          | سورة الرحمن                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| ۳۸۱         | 0          | ┖ॄ◙©•Უऽᡅଌ୵ᆇ�॒ ⇐•०;©©¢७ଌ୷ᆇ »<br>«ଝΩଌ୷♦⇔०€♦ФЀ                                                                                                                                                                                                                                                                       | 571 |
| ۳۸۲         | ١٢         | □→❶④副□♦\⊒@♪↓●□》<br>《伊卡⇔恋►→\v@₽                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 577 |
| ۳۸۳         | <b>۲</b> ٦ | 《 ഢ S ᠿ ≻ ↗ ೫ ③&^ ♦ 2 \□ ♦ 6 》                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٤٢٣ |
|             |            | سورة الواقعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |
| 372         | ٦          | ☯져ℒℴℳ℄⅀℻ℽ℄ℽ℈℅℗℁                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 272 |
| 370         | ٤٣         | ќ∄≁⊒尽☺д♦∙©Ҵॆॆ৻ऄ╢ॼ৻с♦€⋑♪                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 270 |
|             |            | سورة الحشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
| ٣٨٦         | ۲          | ☑ᡩᢒ᠘ᡱ᠘᠖᠕ᡬ᠕᠕᠖᠙ᡬ᠘᠘᠘᠘᠘᠘<br>ᢋᡘ᠕ᡧᡬᡧ᠘ᢓ᠕ᠴᡧ᠌ᢆᢗᢓᢓᢓ᠘<br>ᡬ᠘ᡗᢤ᠋᠋᠋᠋᠋ᡄᡈᢧᢓᡧ᠘ᢤᢗᢓᢓᢓᢓᢓ<br>ᢤ᠘ᢧᡁ᠓ᢧᢆᢄᢤ᠙᠑ᢓᢓᢓᡄ᠑ᡷᠺ                                                                                                                                                                                                                        | 277 |
| ۳۸٦         | 0          | I&H& R ← & A → ⊃ + G ↔ A &<br>A □ □ □ 0 0 4 0 0 & A → A &<br>A ∩ □ □ 0 0 4 0 0 & A →<br>A ∩ □ □ 0 0 € + A &<br>A ∩ □ ∠ 0 \ 0 0 0 0 & + A &<br>A ∩ 0 \ 0 0 0 0 0 0 & + A &<br>( \$ × 4 0 0 0 0 0 0 + A &<br>A 0 0 0 0 0 0 0 0 & A &<br>( \$ × 4 0 0 0 0 0 0 0 & A & A &<br>A 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 | 277 |
| ٣٨٦         | ٦          | ⇔№♠∞№№№№№№№№№№№№№№№№№№№№№№№№№№№№№№№№№№№                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٤٢٨ |

|               |       | سورة الجمعة                                                                                        |     |
|---------------|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ۳۸۷           | ٩     | 《∁ୖୖୖଊ୕ୖ୰୳⊀᠅⋺⊐ฃୢୢୢୢୢୠୖଡ଼≪<br>୶ୢୢୠୖୖୖୖୖୖ୴୰ୖୠୖଌ୕୕ୣୣୗ୕ୖ୴ୖୡୢୢୢୡୢୗୗୖୖୖୖୖୖୖୢଽୢୄୠୗ<br>ୖଽୣ୵ଋ୶ୖ୵ଽ୕୰⋺⋲⊠⊐ୢୡୖ) | ٤٢٩ |
| ۳۸۸           | 11    | ☎┶╓□□□♦७┶∙0ॆ२३♦□»<br>┶णॆऽ७००▫╓□□□ ७□♦७७◘₯७॥<br>୶◻ॡᄰड़∙७ॆ२० ☎дणоӯ⊠∄ݑ୶⋩<br>﴿▯୶എ©४★४๙∙д ⊠ᠿ⊐져©♦৫∙∞♦□   | ٤٣. |
|               |       | سورة التحريم                                                                                       |     |
| ٤٣            | ٥     | ୶୵୶⊙ଢ଼ୣୖଊୖୗୢୄୖୖୖୖୢୖୖୖୄଵ୕ୄୖ୶୕ୖ୰୶ୖ୰୷ୖୖ୷ୢୖୖ୕ୖ୷୰ୖୄ<br>୰୶ୖୖ୶ୡ୕ୖ୲୶ୗ୵ୖ୲୰ୢୖ                                | 231 |
| 3719          | 0     | ╡᠘∙↺᠑必☜♦∁०ँ⊜≥+∁⋇♦Ѯ≵♦∁ѷ≜<br>难♦∁₲҇©⋳୰ଽ≘⋦⋻⊡⋇♦Ѯ₊⊡Ѽ°ề≘ ﴾                                                | 237 |
|               |       | سورة القلم                                                                                         |     |
| ٣٩.           | ٤     | 《◻♦₡₡°०⋇ऄॎॴ+←◙≈∎७ॏ ೫८◙<€Э४<br>↗♦←₰₡५₽ »                                                            | ٤٣٣ |
| 391           | ١٧    | <i>ᢤ</i> ୷୵ <b>Ҵℰ</b> ӡҴ╋Ҟᢤ҇҇Ҳ҇Ѳ҄҃҃⇔҄Ҩ <b>♦</b> ≀๏)                                                | ٤٣٤ |
| 897           | ٤٨    | ♦◨➔♎♦◨▯◙◙◙◶╱♦ݑ◹◐◙◙»<br>◖≺▻◻∩➔∿▯♦                                                                   | ٤٣٥ |
|               |       | سورة الحاقة                                                                                        |     |
| <b>٣</b> ٩٣   | 0.    | ↘□♦☺♫०⊠⋯∞ः ♥←○☀ः♫३♦□<br>∛♦≍⇔і७७४ৣ≌৫∙≞ыше√⋩ ७≡∞♦Г                                                   | ٤٣٦ |
|               |       | سورة الجن                                                                                          |     |
| ٣٩٤           | ٤     | <i>( G</i> ∽♥⊃∙⊃⊠▲)                                                                                | ٤٣٧ |
| 390           | 17    | ݱᡩᡩ᠌ݠ᠙ᢂ᠌ᢁ᠘ᢁᡧ᠊ᠫᢤᢤ᠋᠆ᡧᢤ᠅᠋᠘ᡧ᠅᠋<br>ᢤᢄᡗᢁ᠘᠌ᢁ᠘                                                             | ٤٣٨ |
|               |       | سورة المزمل                                                                                        |     |
| 897           | ٦     | ৵≥d©^ver⊁ •□⊠©&^er♦≎ □∂∂∂© »<br>∢                                                                  | ٤٣٩ |
| 3 N N         | ٧     | 《♥⊠③♪□∙C G√€+∛⊠∝»                                                                                  | ٤٤. |
|               |       | سورة المدثر                                                                                        |     |
| ۳۹۸           | ۳0    | €₩₽₽₽₽₩₩₽₩₽₽₽₩₽₽₽₩₽₽₩₽₽₩₽₽₩₽₽₩₽₽₩₽₽₩₽₽₩<br>₽₽₩₽₩₽₽₩₽                                               | 221 |
| <b>٣</b> ٩٩   | ٨     | đã×♦∂∜Ũ€°∻+∙Õã⊠+∘)<br>♦ã0→≙&∩⊙∿&                                                                   | 227 |
| ٤             | 17-11 | ◆●\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$                         | ٤٤٣ |
| ٤٠١           | 0 \   | ﴿⊚◘♦◙♦◘⇔○∙▃॥ጷۣ∜३₽₽•□》                                                                              | 222 |
|               |       | سورة القيامة                                                                                       |     |
| ٤ • ٣ - ٤ • ٢ | ۲٩    | (□ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$                                        | ११० |
|               |       | سورة النازعات                                                                                      |     |
| ٤ • ٤         | ١.    | ♦₰◻杀◍◻杀◍◪◙∿७ ഛ҂∻๖ҳ◪⊐ш »<br>♦₰◘杀∿ಎ≞৫♦◘∿∞∞ى®♦⊐ҋ                                                      | 227 |

| ٤.0     | ١٣    | ﴿<□□◎㎏■ଓ♦□<□♦₿↕४◻∞»                                                                               | ٤٤٧ |
|---------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 2.0     | 11    |                                                                                                   | ΖΖΥ |
|         |       | سورة عبس                                                                                          |     |
| ٤ • ٦   | ۱۲    | ℆⅁ℿℳ⅌ℷℷ℀℗℁ℿ✦⅂ℯՃ✦⅂℻ℽℷ⅀                                                                             | 幺幺人 |
| ٤٠٧     | ۱ V   | ℰℰ⅄ℰℽ℻ℍKⅆℌ℻ℍKℎℾ℩<br>֍ՠՠՠՠՠՠՠՠՠՠՠՠՠՠՠՠՠՠՠՠՠՠՠՠՠՠՠՠՠՠՠՠՠՠՠՠ                                         | ٤٤٩ |
| ٤٠٨     | 3     | 《୷✿础◨◧♠◨☪◧◪״◷◥▯◍▫◓◨》                                                                              | ٤٥. |
|         |       | سورة المطففين                                                                                     |     |
| ٤٠٩     | ٩     | ∢<₻◘➔д⇔◙Ѻೇಙ₫©♦ॳॡ⊲©)                                                                               | 201 |
|         |       | سورة التكوير                                                                                      |     |
| ٤١.     | ١٣    | 《◻♦©∅♥+⊀ ⊀∿ಎ⊒♂√◘೨□□€<br>◧↑ଔℰ୰໓▦⊠്∳ℑ♪                                                              | 207 |
|         |       | سورة البروج                                                                                       |     |
| ٤ ١ ١   | ٣     | ﴿◍◨Ư&;;;☆♦♦◨७ॆጷฺ♎杀∕⊠▲♦◨》                                                                          | 207 |
|         |       | سورة الطارق                                                                                       |     |
| ٤١٢     | 11_11 | ጲጷ፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟ጷጞዾኇዸ©©™ጜኍ፞ዹ⊑<br>፝ኇዿኯ፟ዄዄዾዄ<br>ዿዿ፟ኍ∙O ፝ዿዾዾዄ<br>ዿዿ፟፟፟ኍO ፝ዿዾዄ©©™ጜኍ<br>ዿዾዸዄ©©™ጜኍ | 202 |
|         |       | سورة الأعلى                                                                                       |     |
| ٤١٣     | ١ ٤   | ▯ּ♥+▱♦◙•∞I♦▯♥▯困◙┓┓▢▯;;®•岛»<br>«                                                                   | 200 |
|         |       | سورة الفجر                                                                                        |     |
| 210-212 | ٥     | ᡧᢄᠫ᠍᠌ᠵᡘ᠖᠙᠐᠐ᢤ᠁ᢓᢁᢓ᠘᠖ᡧᢄ᠉ᡩ᠖ᢁᢓ<br>ᡧᢄᠫᡘ᠘ᢓ᠙᠐ᡨᡐᡀ᠘ᢓᢁᡒ᠉                                                     | १०२ |
|         |       | سورة قريش                                                                                         |     |
| ٤١٦     | ۲۱    | ₠₻₽₺©23♦ <b>₽</b> ₽₽₽₽₽₽₽<br>+}+℀ၳOƘ©₽℁⅋℅⅀ℍ©+℩֎⅋⅋ⅅ<br>&ℤℤℒℯ℄ⅆ⅀ℿ幸℩ℴℯ୵℁<br>ℰℒ⅄ΩOOՆℴℯℋ℄□             | ٤٥٧ |
|         |       | سورة الماعون                                                                                      |     |
| ٤١٧     | ٧     | ♦श्⊐ष≠♦৫û©♦३♦⊐ »<br>∢♦श⊐षष∡∞∞४७∞৵∻                                                                | その人 |

| الغفاري          | ثانياً : فهرس رجال أسانيد تفسير أبي مالكٍ   |     |
|------------------|---------------------------------------------|-----|
| رقم قول أبي مالك | رجال أسانيدِ تفسير أبي مالك الغفاري         | م   |
| (٤١٣)            | ابن أبي داود = إبراهيم بن سليمان بن داود    | ١   |
| (7 5 7)          | ابن بشار = محمد بن بشار                     | ۲   |
| (٣٨٠)            | ابن حميد = محمد بن حميد الرازي              | ٣   |
| (ү٤٨)            | ابن وکيع = سفيان بن وکيع                    | ٤   |
| (٣٠٤)            | أبو أحمد = محمد بن عبد الله بن الزبير       | 0   |
| (۳٥٣)            | أبو بكر النرسي = أحمد بن عبيد الله بن إدريس | ٦   |
| (٢)              | أبو بكر بن أبي موسى = موسى بن أبي موسى      | ٧   |
| (٤٤)             | أبو جعفر الرازي                             | ٨   |
| (١٦٦)            | أبو حصين عبد الله بن أحمد بن يونس           | ٩   |
| (\ ٤)            | أبو سعيد الأشج                              | ١.  |
| (°))             | أبو سعید بن یحیی بن سعید القطان             | ۱۱  |
| (٤٥)             | أبو كريب = محمد بن العلاء بن كريب           | 17  |
| (٣٧٩)            | أبو مالك الجنبي                             | ١٣  |
| (٢١٩)            | أبو هشام الرفاعي                            | ١٤  |
| (٣٠٤)            | أحمد بن إسحاق بن عيسى الأهوازي              | 10  |
| ( ) \ ( )        | أحمد بن سنان                                | ١٦  |
| (٣٥٧)            | أحمـــد بن منيع                             | ١٧  |
| (٢٥٢)            | آدم بن أبي إياس                             | ١٨  |
| (٢)              | أسباط بن نصر                                | ١٩  |
| (٣٥٧)            | إسحاق بن إبراهيم البُسْتِي                  | ۲.  |
| (177)            | إسحاق بن سليمان أبو يحي الرازي .            | ۲۱  |
| (\ \ \)          | إسحاق بن يوسف الأزرق                        | ۲۲  |
| (٣٠)             | إسرائيل بن يونس                             | ۲۳  |
| (1.1)            | إسماعيل بن أبي خالد                         | ۲٤  |
| (۱۸۱)            | أسيد بن عاصم                                | ۲ ٥ |

| رقم قول أبي مالك | رجال أسانيدِ تفسير أبي مالك الغفاري        | م   |
|------------------|--------------------------------------------|-----|
| (112)            | الأشجعي = عبيد الله بن عبيد الرحمن الأشجعي | ۲٦  |
| (١٢٨)            | تميم بن المنتصر                            | ۲۷  |
| (٣٩)             | جرير بن عبد الحميد .                       | ۲۸  |
| (٣٨١)            | جعفر بن عون                                | ۲٩  |
| (107)            | الحـــارث = الحارث بن محمد بن أبي أسامة    | ۳۰  |
| (۱۸۱)            | الحسين بن حفص                              | ۳١  |
| (17)             | حصين بن عبد الرحمن                         | ٣٢  |
| (111)            | الحماني = يحيى بن عبد الحميد الحماني       | ٣٣  |
| (77)             | خالد بن عبد الله                           | ٣٤  |
| (7)              | الســدي                                    | ٣٥  |
| (11.)            | سعيد بن يجيى الأموي                        | 37  |
| (15)             | سفيان بن سعيد الثوري                       | ٣٧  |
| (٢٥١)            | سفيان بن عيينة                             | ۳۸  |
| (٣٧٣)            | سلمة بن كهيل                               | ٣٩  |
| (٩٧)             | سليمان بن كثير العبدي                      | ٤٠  |
| (۲۸۲)            | سهل بن بحــر العسكري                       | ٤١  |
| (2 • 7)          | سويد بن عبد العزيز                         | ٤٢  |
| (۳٤)             | سوید بن نصر                                | ٤٣  |
| (١٢٨)            | شــريك = شريك بن عبد الله النخعي           | ٤٤  |
| (۲٦٢)            | عبثر أبو زبيد                              | ٤٥  |
| (7)              | عبد الرحمن بن أبي حماد                     | ٤٦  |
| (179)            | عبد الرحمن بن مهدي                         | ٤٧  |
| (101)            | عبد العزيز بن أبان بن محمد الأموي          | ٤٨  |
| (٤٤)             | عبد الله بن أبي جعفر                       | ٤٩  |
| (٤٥)             | عبد الله بن إدريس                          | ٥.  |
| (۳٤)             | عبد الله بن المبارك                        | 0 \ |
| (175)            | عبد الله بن عمران                          | 07  |

| رقم قول أبي مالكٍ | رجال أسانيدِ تفسير أبي مالك الغفاري | م          |
|-------------------|-------------------------------------|------------|
| (٣٨١)             | عبد بن حميد                         | ٥٣         |
| (٤١٤)             | عبدة = عبدة بن سليمان الكلابي       | ०१         |
| (٣٠)              | عبيد الله بن موسى                   | 00         |
| (1 • ٨)           | عثـــام بن علي                      | ०७         |
| (٣٢٩)             | علي بن الحسن الهسنجاني              | ٥٧         |
| (177)             | علي بن الحسين بن الجنيد             | ٥X         |
| (٤٤)              | عمار بن الحسن                       | 09         |
| (101)             | عمران بن عيينة                      | ٦.         |
| (٣٤٥)             | عمرو بن عون                         | ٦ ١        |
| (°))              | عمرو بن محمد العنقزي                | ٦٢         |
| (٣٤)              | المثنى = المثنى بن إبراهيم الآملي   | ٦٣         |
| (177)             | محمد بن أبي حماد                    | ٦٤         |
| (707)             | محمد بن أحمد بن الجهم               | 70         |
| (٤١٣)             | محمد بن عبد الله بن نمير الهمداني   | 77         |
| (۳۷۹)             | محمد بن عبيد المحاربي               | ٦V         |
| (1 • ٨)           | محمــد بن فضيل                      | ٦٨         |
| (٩٧)              | محمد بن كثير العبدي                 | 79         |
| (٣٢٩)             | مسادد بن مسرها                      | ٧.         |
| (/ 0/)            | معلى بن أسد                         | ۷ ۱        |
| (177)             | مهران بن أبي عمر العطار             | ۲۷         |
| (1)               | هارون بن حاتم                       | ۷۳         |
| (17)              | هشیم بن بشیر                        | ٧٤         |
| (٢٥٢)             | ورقاء بن عمر اليشكري                | ٧٥         |
| (٦٨)              | وكيع بن الجراح                      | <b>۲</b> ٦ |
| (٣٤٤)             | وهب بن بقية                         | ٧٧         |
| (٤٠)              | يحي بن يمان                         | ۷۸         |

| أرقام أقوال أبي مالك التي ورد ذِكر المُفسر في | عدد مرات | المُفَسِّر                      | م   |
|-----------------------------------------------|----------|---------------------------------|-----|
| الدراسة التفسيرية لها                         | ذِكره    |                                 |     |
| (٢) ٤ ١ ٢ ، ٣٩ • ، ٢٣٩                        | ٣        | ابن أبزي = سعيد بن عبد الرحمن   | ١   |
| ٤٥                                            | ١        | ابن أبي نجيح                    | ۲   |
| (٢)٣٩٦ . ٨٥ . ٤١                              | ٤        | ابن الزبير = عبد الله بن الزبير | ٣   |
| ١.٦                                           | ١        | ابن سيرين                       | ٤   |
| זו                                            | ١        | أبو الأسود الدؤلي               | 0   |
| ۲۳.                                           | ١        | أبو البختري                     | ٦   |
| ١٣                                            | ١        | أبو الجلد                       | ٧   |
| ٣٧٣                                           | ١        | أبو الجوزاء                     | ٨   |
| 115                                           | ١        | أبو الشعثاء                     | ٩   |
| 701 (177                                      | ۲        | أبو الضحى                       | ۱.  |
| ٣.٩                                           | ١        | أبو المتوكل الناجي              | ۱۱  |
| ٤٢                                            | ١        | أبو ذر                          | ۱۲  |
| ٤٠٨،١٠٨                                       | ۲        | أبو رزين                        | ١٣  |
| ۳٤٨ ،(۲)۳۳۷                                   | ٣        | أبو سعيد الخدري                 | ١٤  |
| ۳۳٦ ،۱۰٦                                      | ۲        | أبو سنان الشيباني               | 10  |
| ٥١، ٨٧، ١٢١٤، ٣٢٢، ٢٢٦، ٢٣٠، ٣٣٠،             | ١ ٤      | أبو صالح                        | ١٦  |
| ۳۸۰، ۲۲۸، ۲۰۳، ۲۲۳، ۲۲۳، ۳۸۰ م                |          |                                 |     |
| ۲٥                                            | ١        | أبو صخر حميد بن زياد            | ١٧  |
| ۳۸۹ ،۳۷۳                                      | ۲        | أبو عبد الرحمن السلمي           | ١٨  |
| 177                                           | ١        | أبو عبيدة                       | ١٩  |
| ٣٠٩                                           | ١        | أبو عبيدة بن محمد بن عمار بن    | ۲.  |
|                                               |          | ياسر                            |     |
| ٣٤٥ ٢٣                                        | ٢        | أبو عمران الجويي                | ۲ ۱ |
| 177                                           | ١        | أبو قلابة                       | 77  |
| ٤.                                            | ١        | أبو مجلز                        | ۲۳  |
| ٤٠١، ١١٠، ٥٧، ٤١                              | ٤        | أبو موسى الأشعري                | ۲٤  |

ثالثاً : فهرس رجال التفسير من السلف

 ١-يستثنى منه المفسر الذي جُمع تفسيره.
 ٢-قد يتكرر ذكر المُفسر في نفس الموضع ويشار إلى ذلك بذكر رقم قول أبي مالك وإلى جواره مباشرة عدد مرات وروده في الدراسة التفسيرية لهذا القول بين قوسين.

| <ul> <li>۲۰ او میسرق</li> <li>۲۰ او میسرق</li> <li>۲۰ او مراق</li> <li>۲۰ ای مراق</li> <li>۲۰ او مراق<th></th><th></th><th></th><th></th></li></ul>                                                                                                                |        |                            |    |                                     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|----------------------------|----|-------------------------------------|
| <ul> <li>۲۷ أبو مزيرة</li> <li>۲۸ أبو رائل</li> <li>۲۹ أبو رائل</li> <li>۳۹ أبو رائل أبو رائل</li> <li>۳۹ أبو رائل أبو رائل</li> <li>۳۹ أبو رائل أبو رائو رائل أبو</li></ul> | ٢٥ أبو | أبو ميسرة                  | ١  | <b>٣</b> ٩٦                         |
| <ul> <li>۸۲ أو وائل</li> <li>۸۲ أو وائل</li> <li>۹۶ أي ين كعب</li> <li>۹۳ أي ين كعب</li> <li>۹۳ أي ين كعب</li> <li>۹۳ أي ين كعب</li> <li>۹۳ أراح بي أو الل</li> <li>۹۳ أراح بي موالى</li> <li>۹۳ مارة</li> <li>۹۳ مارة</li></ul>                                                                                                                                                                                 | ۲٦ أبو | أبو نضرة                   | ١  | ٣٧٣                                 |
| ۲۹         آی ین کعب         ۲۰         ۸۲۳، ۲۳۱، ۲۳۱، ۲۳۳           ۰۳         ۲۹ اعام این آی خالد         ۳         ۱، ۹، ۱3           ۰۳         الأعملي يز آي خالد         ۳         ۱، ۹، ۱3           ۲۹         آوب ین موسی         ۱         ۲           ۳         ۲         ۲         ۲           ۳         ۱         ۲         ۲           ۳         ۱         ۲         ۲           ۳         ۲         ۲         ۲           ۳         ۲         ۲         ۲           ۳         ۲         ۲         ۲           ۳         ۲         ۲         ۲           ۳         ۲         ۲         ۲           ۳         ۲         ۲         ۲           ۳         ۳         ۲         ۲           ۳         ۳         ۲         ۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ۲۷ أبو | أبو هريرة                  | 0  | ۳۸۹ ،۳۸۸ ،۳۷۲ ،۱۰٤ ،٤٥              |
| • $\pi$ • $\pi$ • $\pi$ • $\pi$ • $\pi$ • $\pi$ $\pi$ $\pi$ $\pi$ $\pi$ <t< td=""><td>۲۸ أبو</td><td>أبو وائل</td><td>١</td><td>70.</td></t<>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۲۸ أبو | أبو وائل                   | ١  | 70.                                 |
| 17 $10$ $1$ $1$ $77$ $1$ $10$ $10$ $10$ $77$ $10$ $10$ $10$ $17$ $77$ $10$ $10$ $17$ $10$ $77$ $71$ $10$ $17$ $17$ $77$ $71$ $11$ $12$ $11$ $77$ $71$ $11$ $12$ $11$ $77$ $71$ $11$ $11$ $11$ $77$ $71$ $11$ $11$ $11$ $77$ $71$ $11$ $11$ $11$ $77$ $71$ $11$ $11$ $11$ $71$ $71$ $11$ $11$ $11$ $71$ $71$ $71$ $11$ $11$ $71$ $71$ $71$ $71$ $11$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۲۹ أبي | أبي بن كعب                 | ٣  | ۳۳۸ ، ۳۳۱ ، ۸۳۳                     |
| ٣٣ $1 \frac{1}{100}$ $u_i u_i dlL$ 3         ٧٢ (٢) ٣٢ (٢) ٧٢ (٢) ٥٧ (٢)           ٣٣ $1 \frac{1}{100}$ $u_i u_i u_i u_i u_i u_i u_i u_i u_i u_i $                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٣٠ إس  | إسماعيل بن أبي خالد        | ٣  | ٤١ ،٩ ،١                            |
| ٣٣         آیوب بن موسی         ١ $777$ ١٦         بَر بن عبد الله         ١         ٥٦           ٣٦         حارة         ١         ١           ٣٦         حارة         ١         ١           ٣٦         حدب بن عبد الله الأنصاري         ٤         ٢           ٣٦         حيب بن أي ثابت         ١         ٤٦           ٣٦         حيب بن أي ثابت         ١         ٥٤           ٣٦         حشر بن عبد الله         ٤         ١           ٣٦         حشر بن عديد الله         ١         ٢           ٣٦         حشر بن عديد الله         ١         ٢           ٣٦         حشر بن عديد الله         ١         ٢           ٣٦         حلد بن عديد الله         ٢         ٢           ٣٦         ٢         ٢         ٢         ٢           ٣٦         ٣٦         ٢         ٢         ٢           ٣٦         ٣٦         ٣٦         ٢         ٢           ٣٦         ٣٦         ٢         ٢         ٢           ٣٦         ٣٦         ٢         ٢         ٢           ٣٦         ٣٦         ٢         ٢         ٢           ٣٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۳۱ الأ | الأعمش                     | ١  | ٦                                   |
| 37       بکر بن عبد الله       ۱       ٥٤ $07$ ثابت بن عمارة       ۱ $327$ $07$ حدب بن عبد الله       2 $V17$ , $777$ , $V77$ , $AA7$ $77$ حدب بن عبد الله       3 $32(3)$ $77$ حيب بن أي ثابت       ۱ $02$ $77$ حيب بن أي ثابت       1 $02$ $78$ حارمى       1 $77$ $73$ حضرمى       7 $11$ , $777$ $73$ حاد بن أي سليمان       1 $72$ $71$ حاد بن أي سليمان       1 $72$ $73$ حاد بن أي سليمان       1 $77$ $73$ حاد بن أي سليمان       1 $77$ $73$ حاد بن أي عبد الرحن $71$ $777$ $73$ حاد بن أي مرج $71$ $7777$ $73$ $716$ $777777777777777777777777777777777777$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۳۲ أند | أنس بن مالك                | ٤  | ۳۷۰، ۳۲۲، ۳۲۷، ۳۷۰                  |
| 0% $1$ $33%$ $1%$ جاب بن عبد الله الأنصاري $2$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$ $71$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۳۳ أيو | أيوب بن موسى               | ١  | ۳۳٦                                 |
| ٣٦       حابر بن عبد الله الأنصاري       ٤       ٧٢، ٣٢٦، ٧٢٦، ٨٨٦         ٣٧       حندب بن عبد الله       ٤       ٤٤       ٤٤         ٣٨       حيدب بن أي ثابت       ١       ٥٤         ٣٩       حسّان بن عطية       ١       ٥٦         ٣٩       حسّان بن عليه       ١       ٥٦         ٣٩       حسّان بن عطية       ١       ٢٦         ٠٤       حسّان بن عطية       ١       ٠٢٦         ٠٤       حسّان بن عطية       ١       ٠٢٦         ٢٦       حسّان بن عطية       ١       ٠٢٦         ٢٤       حضرمي       ٢       ٢٢         ٢٤       حارمي       ١       ٢٢         ٢٤       حارمي       ٢٦       ٢٢         ٢٤       حارمي       ٢٦       ٢٢         ٢٤       حارمي       ٢٦       ٢٦         ٢٤       ٢٦       ٢٦       ٢٦         ٢٤       ٢٦       ٢٦       ٢٦         ٢٦       ٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۳٤ بک  | بكر بن عبد الله            | ١  | ٤٥                                  |
| $\sqrt{7}$ حندب بن عبد الله       ٤ $32(3)$ $\sqrt{7}$ $-xirv$ بن غبد الله       1 $03$ $\sqrt{7}$ <td>۳۵ ثاب</td> <td>ثابت بن عمارة</td> <td>١</td> <td>٣٤٤</td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۳۵ ثاب | ثابت بن عمارة              | ١  | ٣٤٤                                 |
| $\Lambda$ $T_{mer}$ بن أي تابت $1$ $0$ $\gamma$ $-\pi$ du $\gamma$ $1$ $\gamma$ $\gamma$ $-\pi$ du $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $-\pi$ du $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $-\pi$ du $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $-\pi$ du $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $-\pi$ du $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $-\pi$ du $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $-\pi$ du $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $-\pi$ $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $\gamma$ $-\pi$ $\gamma$ <td>۳۲ ج</td> <td>جابر بن عبد الله الأنصاري</td> <td>٤</td> <td>۳۸۸، ۳۲۲، ۲۲۲، ۸۸۳</td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۳۲ ج   | جابر بن عبد الله الأنصاري  | ٤  | ۳۸۸، ۳۲۲، ۲۲۲، ۸۸۳                  |
| $mathbf{PM}$ $mathbf{Cm}$ $n$ $n$ $n$ $mathbf{Cm}$ $n$ $n$ <td>۳۷ جا</td> <td>جندب بن عبد الله</td> <td>٤</td> <td>(٤)٤٤</td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۳۷ جا  | جندب بن عبد الله           | ٤  | (٤)٤٤                               |
| • 3       حضرمي       ۲       ۲       ۰۱۰ ۲۳۳         13       الحکم بن عتيبة       3       ۱۱۱ ۲۱۱ ۲۱۱ ۲۰۱ ۴۰۳         72       حماد بن أي سليمان       ۱       ۲3         73       حماد بن أي سليمان       ۱       ۲3         74       حماد بن أي سليمان       ۱       ۲3         73       حماد بن أي سليمان       ۱       ۲3         74       حماد بن أي سليمان       ۱       ۲4         75       الربيع بن حُثيم       ۲       ۲         76       الربيع بن عرب الرحمن       ۲       ۲         77       الرمي مرع       ۲       ۲       ۲         76       سالم بن عبد الله       ۲       ۲       ۲         77       سعد بن عياض       ۱       ۲       ۲         78       سعد بن عياض       ۲       ۲       ۲         79       سعد بن عياض       ۲       ۲       ۲         70       سعد بن عياض       ۲       ۲       ۲         70       سعد بن عبد الرحن بن أبزى       ۲       ۲       ۲         70       سعد بن عبد الرحن بن أبزى       ۲       ۲       ۲         70       سعد بن عبد الرحمن بن أبزى       ۲       ۲       ۲<                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۳۸ ح   | حبيب بن أبي ثابت           | ١  | ٤٥                                  |
| 13 $1 \pm \lambda a$ , $xi = zzu, a$ 3       111, 711, 711, 70.         73 $\neg a_{let}$ xi $ly$ unduali       1       73         73 $\neg a_{let}$ Ildacy       1       1         74 $\neg a_{let}$ Ildacy       1       1         75 $\neg a_{let}$ Ildacy       1       1         74 $1 = 70^{\circ}$ 1       1         75 $\neg a_{let}$ Ildacy       7       03, 311         76 $\neg a_{let}$ Ildacy       1       02         76 $\neg a_{let}$ Ildacy       1       02         76 $\neg a_{let}$ Ildacy       1       73         77 $\neg a_{let}$ Ildacy       1       1         78 $\neg a_{let}$ Ildacy       1       1         79 $\neg a_{let}$ Ildacy       1       1         70 $\neg a_{let}$ Ildacy       1       1         70 $\neg a_{let}$ Ildacy       1       2         70 $\neg a_{let}$ Ildacy       1       1         70 $\neg a_{let}$ Ildacy       1       1         71 $\neg a_{let}$ Ildacy       1       1         70 $\neg a_{let}$ Ildacy       1       1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | - ٣٩   | حسَّان بن عطية             | ١  | ٣٦.                                 |
| Y3 $\neg$ ale ri 1/2 ulgarity1Y373 $\neg$ ale li 1/2 arg1.773 $\neg$ ale li 1/2 arg1.774 $\neg$ 1/2 arg1.775 $\neg$ 1/2 arg10376 $\neg$ 1/2 arg10377 $\neg$ 1/2 arg1.778 $\neg$ 1/2 arg10379 $\neg$ 1/2 arg1.770 $\neg$ 1/2 arg1.771 $\neg$ 1/2 arg1.772 $\neg$ 1/2 arg1173 $\neg$ 1/2 arg1174 $\neg$ 1/2 arg1175 $\neg$ 1/2 arg1176 $\neg$ 21 arg1177 $\neg$ 22 arg1178 $\neg$ 22 arg1179 $\neg$ 22 arg1170 $\neg$ 22 arg1171 $\neg$ 22 arg1172 $\neg$ 22 arg1173 $\neg$ 22 arg1174 $\neg$ 22 arg1175 $\neg$ 22 arg1176 $\neg$ 22 arg1177 $\neg$ 22 arg1178 $\neg$ 22 arg1179 $\neg$ 22 arg1170 $\neg$ 22 arg1171 $\neg$ 22 arg1172 $\neg$ 22 arg1173 $\neg$ 22 arg1174 $\neg$ 22 arg                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۰ ۲۰   | حضرمي                      | ۲  | ۳۲٦ ،۱۱۰                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٤١ ٤١  | الحكم بن عتيبة             | ٤  | ۳۰۹ ۱۱۱۸ ۱۲۷ ۱۱۱                    |
| 23 $1$ $7$ $23$ $1$ $1$ $7$ $1$ $7$ $33$ $1$ $1$ $1$ $1$ $1$ $33$ $1$ $1$ $1$ $1$ $1$ $33$ $1$ $1$ $1$ $1$ $1$ $33$ $1$ $1$ $1$ $1$ $1$ $11$ $12$ $12$ $12$ $11$ $12$ $12$ $11$ $12$ $12$ $11$ $12$ $13$ $11$ $12$ $12$ $11$ $12$ $14$ $11$ $12$ $12$ $12$ $11$ $15$ $11$ $12$ $12$ $12$ $11$ $10$ $11$ $12$ $12$ $12$ $11$ $10$ $11$ $12$ $11$ $12$ $11$ $10$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $10$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $10$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $12$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $12$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $12$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $12$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $12$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $12$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $12$ <td>a 27</td> <td>حماد بن أبي سليمان</td> <td>١</td> <td>٤٢</td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | a 27   | حماد بن أبي سليمان         | ١  | ٤٢                                  |
| 03 $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ $(1,2)$ <th< td=""><td>٤٣ حُ</td><td>حُميد الأعرج</td><td>١</td><td>٦,</td></th<>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٤٣ حُ  | حُميد الأعرج               | ١  | ٦,                                  |
| 73 $i(i(16 i) i)(16 i)$ $1$ $03$ $73$ $i(i(a i))$ $7$ $13$ $13$ $13$ $10$ $73$ $i(i)$ $11$ $13$ $13$ $10$ $10$ $73$ $i(i)$ $11$ $13$ $13$ $11$ $11$ $74$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $10$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $10$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $10$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $10$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $10$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $10$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $10$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $10$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $12$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $12$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $12$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $12$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $12$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $12$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $12$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $12$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ $12$ $11$ $11$ $11$ $11$ $11$ <td>٤٤ الر</td> <td>الربيع بن خُثيم</td> <td>١</td> <td>۳۷٦</td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٤٤ الر | الربيع بن خُثيم            | ١  | ۳۷٦                                 |
| ٧٤       الزهري       ٧       ١٤، ٩٤، ٢٠، ٢١٢، ٢٢٦، ٢٣٢، ٣٣٩، ٣٣٩         ٨٤       زیاد بن أبي مريم       ١       ٥٤         ٩٤       زیاد بن أسلم       ٩       ١٤، ٩٤(٢)، ٢٠١، ٢١٢، ٢٢٦، ٢٣٨، ٣٣٥         ٩٠       ١٤، ٩٤(٢)، ٢٠١، ٢٢١، ٢٢١، ٢٢٦، ٢٢٦، ٢٢٦، ٢٢٦، ٢٢٦، ٢٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٤٥ ري  | ربيعة بن أبي عبد الرحمن    | ٢  | 112,20                              |
| $\Lambda$ 3زیاد بن أبي مریم۱٥٤ $P$ 3زیاد بن أسلم۹۱۱۹۶ $P$ 3زیاد بن أسلم۹۲۹۳ $\bullet$ ۰۰۰۰۰۰۰۰ $\bullet$ ۰۰۱۲3 $\bullet$ ۲۲۲ $\bullet$ ۰۰۱۲3 $\bullet$ ۰۰۱۲ $\bullet$ ۰۰۲۲ $\bullet$ ۰۰۰۰۲ $\bullet$ ۰۰۰۰۰۰ $\bullet$ ۰۰۰۰ $\bullet$ ۰۰۰۰ $\bullet$ ۰۰۰۰ $\bullet$ ۰۰۰۰ $\bullet$ ۰۰ $\bullet$ ۰۰ $\bullet$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٤٦ زر  | زرارة بن أوفي              | ١  | ٤٥                                  |
| ٩٤       زيد بن أسلم       ٩       ١٤، ٩٤(٢)، ٢٠١، ٢١١، ٢١١، ٢٢١، ٢٢١، ٢٣١، ٢٨٨،         ٩٠٥       سالم بن عبد الله       ٩٩       ٩٩         ٩٠٥       سالم بن عبد الله       ٩٩       ٩٩         ٩٠٥       سالم بن عبد الله       ١       ٢٩         ٩٠٥       سالم بن عبد الله       ١       ٢٤         ٩٠٥       سالم بن عبد الله       ١       ٢٤         ٩٢٥       سعد بن عياض       ١       ٢٩         ٩٢٥       سعيد بن أبي الحسن       ١       ٢٦         ٩٢٥       سعيد بن أبي الحسن       ١       ٢٢         ٩٢٥       سعيد بن أبي الحسن       ١       ٢٢         ٩٢٥       سعيد بن أبي الحسن       ١       ٢٢         ٢٥       سعيد بن أبي الحسن       ٢       ٢٢         ٢٥       سعيد بن أبي الحسن       ٢       ٢         ٢٥       سعيد بن أبي المحسن       ٢       ٢         ٢٥       سعيد بن أبي المحسن       ٢       ٢         ٢٥       ٢       ٢       ٢       ٢         ٢٥       ٢       ٢       ٢       ٢         ٢٥       ٢       ٢       ٢       ٢         ٢٥       ٢       ٢       ٢       ٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٤٧ الز | الزهري                     | ٧  | ۳۹۸ ،۳۲۷ ،۲۲۳ ،۱۲۷ ،۳۹۸ ،۳۹۸        |
| <ul> <li>۳۹۰</li> <li>۰۰ سالم بن عبد الله</li> <li>۱۰ سالم بن عبد الله</li> <li>۱۰ سعد بن عیاض</li> <li>۱۰ سعد بن عیاض</li> <li>۲۰ سعید بن أبي الحسن</li> <li>۲۰ سعید بن ابلیب</li> <li>۲۰ سعید بن عبد الرحمن بن أبزی</li> <li>۲۳۹</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ٤٨ زي  | زياد بن أبي مريم           | ١  | ٤٥                                  |
| ۰۰       سالم بن عبد الله         ۰۰       سالم بن عبد الله         ۱۰       سعد بن عیاض         ۱۰       سعد بن عیاض         ۲۰       سعید بن أبي الحسن         ۲۰       سعید بن أبي الحسن         ۲۰       سعید بن أبی الحسن         ۲۰       سعید بن السیب         ۲۰       سعید بن السیب         ۲۰       ۲۰۰         ۲۰       ۲۰۰         ۲۰       ۲۰۰         ۲۰       ۲۰۰         ۲۰       ۲۰۰         ۲۰       ۲۰۰         ۲۰       ۲۰۰         ۲۰       ۲۰۰         ۲۰۰       ۲۰۰         ۲۰۰       ۲۰۰         ۲۰۰       ۲۰۰         ۲۰۰       ۲۰۰         ۲۰۰       ۲۰۰         ۲۰۰       ۲۰۰         ۲۰۰۰       ۲۰۰         ۲۰۰       ۲۰۰         ۲۰۰       ۲۰۰         ۲۰۰       ۲۰۰         ۲۰۰       ۲۰۰         ۲۰۰       ۲۰۰         ۲۰۰       ۲۰۰         ۲۰۰ <td>٤٩ زي</td> <td>زيد بن أسلم</td> <td>مر</td> <td>۱٤، ۶۹(۲)، ۲۰۱، ۱۱٤، ۲۲۷، ۲۳۳، ۸۸۳،</td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٤٩ زي  | زيد بن أسلم                | مر | ۱٤، ۶۹(۲)، ۲۰۱، ۱۱٤، ۲۲۷، ۲۳۳، ۸۸۳، |
| <ul> <li>١٥ سعد بن عياض</li> <li>١١٥ سعد بن عياض</li> <li>٢٥ سعيد بن أبي الحسن</li> <li>٣٦٥ سعيد بن المسيب</li> <li>٢٥٥ سعيد بن عبد الرحمن بن أبزى</li> <li>٢٣٩</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |        |                            |    | ٣٩.                                 |
| <ul> <li>۲۰ سعید بن أبي الحسن</li> <li>۳۰ سعید بن ابی الحسن</li> <li>۳۰ سعید بن المسیب</li> <li>۲۰ سعید بن عبد الرحمن بن أبزی</li> <li>۲۳۹</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | • ٥ س  | سالم بن عبد الله           | ١  | ٤٢                                  |
| <ul> <li>۳۳۰ سعید بن المسیب</li> <li>۵۵ ۱۲۲، ۱۲۲، ۲۲۱، ۳۳۰، ۳۳۰</li> <li>۵۵ سعید بن عبد الرحمن بن أبزی</li> <li>۱۱ ۲۳۹</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ۵۱ سن  | سعد بن عياض                | ١  | W Y 9                               |
| ٢٣٩ معيد بن عبد الرحمن بن أبزى ٢٣٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۲ ٥ س  | سعيد بن أبي الحسن          | ١  | ٣٦٤                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۳0 س   | سعيد بن المسيب             | 0  | ۳۳۰ ،۱۲۷ ،۱۲٤ ،۱۲۳ ،۱۱٤             |
| ٥٥ سفيان الثوري ٨ ٨، ٢٩، ٢٥، ٢٣٣، ٢٠٣٢، ٣٩٨، ٤٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ۲۵ س   | سعید بن عبد الرحمن بن أبزي | ١  | 739                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 00 سا  | سفيان الثوري               | ٨  | ٤٠٠ ، ٣٩٨ ، (٢)٣٠٦ ، ٢٣٣ ، ١٢٥ ، ٤٩ |

| ०٦         | سلمة بن كهيل           | ١          | ١٨٧                                   |
|------------|------------------------|------------|---------------------------------------|
| ٥٧         | سليمان بن يسار         | ۲          | 178 .20                               |
| ٥٨         | سمرة بن جندب           | ١          | 221                                   |
| 09         | شريح                   | ١          | ٣٤٦                                   |
| ٦.         | شمر بن عطية            | ١          | 701                                   |
| ٦١         | عاصم بن عمر بن قتادة   | ۲          | ٤ ١٥٦                                 |
| ٦٢         | عبد الرحمن بن أبي ليلى | ١          | ١٣                                    |
| ٦٣         | عبد الرحمن بن أبي نعم  | ۲          | ۲ ۲۳۲ (۲)                             |
| ٦٤         | عبد الله بن أبي بكر    | ۲          | 107 (97                               |
| 70         | عبد الله بن الزبير     | ٣          | ٥٨، ٢٩٣(٢)                            |
| 77         | عبد الله بن عمر        | <u>۱</u> ۱ | ۲۱، ۲۲، ۲۰۳، ۲۰۳، ۲۰۳، ۲۳۳، ۳۳۳، ۳۳۳، |
|            |                        |            | ۳۹۶، ۳۷۳، ۳۲۳، ۳۹۲                    |
| ٦٧         | عبدة بن أبي لبابة      | ١          | ٥٩                                    |
| ٦٨         | عبيدة السلماني         | ١          | <b>TV 1</b>                           |
| ٦٩         | عروة بن الزبير         | ٦          | ۳۸۶ ،۳۱۳ ،۱۰۶ ۴۸۶                     |
| ٧.         | عطاء بن دينار          | ١          | ٣٧.                                   |
| ٧١         | عطاء بن يسار           | ١          | ٣.٢                                   |
| ۲۷         | عطية العوفي            | ١.         | ۳۱، ۲۰، ۸۷، ۳۳۲، ۲۳۷، ۴۳۲، ۲۰۳۰       |
|            |                        |            | ۳۸٦، ۳۷۷، ۲۸۳                         |
| ۷۳         | علقمة                  | ١          | ٤٠                                    |
| ٧٤         | عمر بن الخطاب          | ٧          | ۳۹۰، ۲۰۳(۲)، ۲٤۵، ۲٤۳(۲)، ۳۹۰         |
| ۷٥         | عمر مولى غفرة          | ١          | ٣٧٣                                   |
| <b>۲</b> ٦ | عمرو بن دينار          | ٤          | ۲۰۲ ،۲۱۲۷ (۲)، ۳۰۲                    |
| ٧٧         | عمرو بن ميمون          | ٢          | ۳۸٦ ، ۳٤٦                             |
| ٧٨         | القاسم بن محمد         | ١          | 117                                   |
| ٧٩         | كعب الأحبار            | ١          | <b>77</b> 9                           |
| ٨٠         | كعب بن عجرة            | ١          | ٤٠                                    |
| ٨١         | كعب بن مالك            | ۲          | 775 ,778                              |
| 7 ٨        | الكلبي                 | 11         | ، ۲۵، ۲۸(۲)، ۲۸، ۸۲، ۸۸، ۸۶، ۲۵۰      |
|            |                        |            | ۳٦٤ ، ١٩٨ ، ١٥٦                       |
| ۸۳         | مالك بن أنس            | ١          | ٤١                                    |
| 人名         | ماهان الحنفي           | ١          | ۳۳۲                                   |

| ٨٥  | مجمع بن جارية        | ١ | ۲٦٣                      |
|-----|----------------------|---|--------------------------|
| ۸٦  | محارب بن دثار        | ١ | ۱۳                       |
| ٨٧  | محمد بن سيرين        | ١ | ۳.۹                      |
| ~~  | مرة الهمداني         | ٣ | ۳۸۸ ۳۳، ۸۸۳              |
| ٨٩  | مسروق                | ٤ | ۳۳٦، ۲۱۳، ۲۱۳، ۲۳۳       |
| ٩.  | مسلم البطين          | ١ | ٥٧                       |
| ٩١  | مطرف بن الشخير       | ١ | ٤٢                       |
| ٩٢  | معاوية بن قرة        | ٤ | ۳۹٦، ۳٥٦، ۳۲٦، ٤٢        |
| ٩٣  | مقسم                 | ۲ | 111.09                   |
| ٩٤  | مكحول                | ١ | (۲)٤٥                    |
| 90  | ميمون بن مهران       | ١ | ٣٤٤                      |
| ٩٦  | نافع مولى ابن عمر    | ١ | ۱                        |
| ٩٧  | النضر بن عربي        | ١ | ١٤٤                      |
| ٩٨  | هلال بن يساف         | ۲ | (٢)٥١                    |
| ٩٩  | وهب بن منبه          | ٦ | ۳۱، ۵۱، ۲۰، ۲۱، ۸۰۳، ۲۲۳ |
| ۱   | يحي بن أبي كثير      | ۲ | ٤١،٢٧                    |
| ۱۰۱ | يحي بن سعيد الأنصاري | ۲ | 177.20                   |
| ١٠٢ | يزيد بن أبي زياد     | ١ | 107                      |
| ١٠٣ | يزيد بن رومان        | ١ | ۳۸٦                      |
| 1   |                      |   |                          |

|           | رابعاً : فهرس الفروق اللغوية              |              |
|-----------|-------------------------------------------|--------------|
| رقم الأثر | الفروق اللغوية                            | م            |
| (1)       | الفرق بين ( الريب ) و ( الشك ) .          | ١            |
| (٢)       | = = ( الحتم ) و ( الطبع ) .               | ۲            |
| (٣)       | = = ( الألم ) و ( الوجع ) .               | ٣            |
| (۲۰)      | = = ( الرجز ) و ( العذاب ) .              | ٤            |
| (۲٤)      | = = ( قفا ) و ( تبع ) .                   | 0            |
| (۲۲)      | = = ( القابوت ) و ( الإقرار بالعبودية ) . | ۲,           |
| (۲۸)      | = = ( اصطفی ) و ( اختار ) .               | $\checkmark$ |
| (٢٩)      | = = ( تلك ) و ( هذه ) .                   | ~            |
| (٣٢)      | = = ( الضراء ) و ( البأساء ) .            | مر           |
| (٣٦)      | = = ( اللب ) و ( العقل ) .                | ١.           |
| (٣٨)      | = = ( الجنف ) و ( الميل ) .               | ) )          |
| (٤٨)      | = = ( الوسع ) و ( الطاقة ) .              | ١٢           |
| (70)      | = = ( أبن ) و ( من أين ) .                | ١٣           |
| (17)      | = = ( صور ) و ( قطع ) .                   | ١٤           |
| (۲۲)      | = = (حبط) و ( بطلَ ) .                    | 10           |
| (٣٣)      | = = (كذلك)و (هكذا).                       | 17           |
| (٧٤)      | = = ( النبأ ) و ( الخبر ) .               | ١٧           |
| (٧°)      | = = ( لدى ) و ( عند ) .                   | ١٨           |
| (170)     | = = ( القنوت ) و ( الطاعة ) .             | ١٩           |
| (120)     | = = ( الوهن ) و ( الضّعف ) .              | ۲.           |
| (197)     | = = (وذر)و (خَلٌ).                        | 21           |
| (727)     | = = ( الاستحباب ) و ( الاختيار ) .        | 22           |
| (٣٦٦)     | = = (ولات)و(ليس).                         | ۲۳           |
| (٣٨٦)     | = = ( الإيجاف ) و ( السير ) .             | 25           |
| (٣٩٢)     | = = ( المكظوم ) و ( المكروب ) .           | 70           |

| رقم الأثر | الإجماع                                                                                               | م  |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
|           | الريب في قوله تعالى ∶ ﴿ ••®، يه الله الريب في قوله تعالى ∶ ﴿ ••®، يه الله الله الله الله الله الله ال |    |
| (')       | 6♦3\₪♦ 0 ¤\00\% » بمعنى الشك .                                                                        | ١  |
| (17)      | أن ( إذ ) حيثما وردت في القرآن فهي تدل على ما مضى من الزمان .                                         | ۲  |
|           | قال ابن عطية : "وهذا إنما هو في الكافرين ، للإجماع ، وتواتر الحديث                                    |    |
| (17)      | بالشفاعةِ في المؤمنين" .                                                                              | ٣  |
|           | حكى أبو حيان اتفاق المفسرين على أن البأس في قوله تعالى : ﴿                                            | ,  |
| (٣٣)      | □♦■&√×+♦ لجم@\@@♦ا□□\$ » . بمعنى القتال .                                                             | ٤  |
| (٤١)      | الأيام المعدودات : أيام التشريق بإجماع                                                                | 0  |
|           | حكى الجصاص رحمه الله اتفاقُ أهل العلم على أن هذا الحديث بيان                                          |    |
| (٤١)      | للمراد بقوله تعالى : ﴿ ◘◘®*ح~+ ڴ◘+ ٢@>◘@◘\$\$ ».                                                      | ٦  |
|           | حكى الرازي اتفاق المفسرين على دلالة عسى على الوجوب في كلام الله                                       | ٧  |
| (٤٣)      | تعالى ذكره ، أي على تحقق وقوع ما تضمنته من الأخبار.                                                   | V  |
| 16.65     | قال الطبري : "لا خلاف بين أهل التأويل جميعاً أن هذه الآية نزلت                                        | ٨  |
| (٤٤)      | على رسول الله ﷺ في سبب قتل ابن الحضرمي وقاتله " .                                                     | ٨  |
|           | تفسير قوله تعالى : ﴿ ۞۞۞۞ڰڰ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞ ۞                                                            |    |
| (٤٩)      | لحميميناه العدة ، وهذا ٢٠٠٠ ♦٠٠ ♦ بانقضاء العدة ، وهذا                                                | ٩  |
|           | الحكم لم ينقل عن أحدٍ خلافه ، بل هو من المحكم المجمع على تأويله .                                     |    |
| (°9) (°A) | أجمع المفسرون على تفسير الظلمات والنُّور في هذه الآية بالكفر والإيمان                                 | ۱. |
|           | قوله تعالى : ﴿ ◘♦•• ܐ< ◊◊٩٦◘◘♣ ◙◊• ◊◊◊◘۩                                                              |    |
| (10)      | ∞•ﷺ&\$\$⊠@&©\$©#⊡#?@&} ) هو من بقية كلامِ أحبار اليهــود لمن                                          | ۱۱ |
|           | دونهم ، ولا خلاف بين أهل التأويل في ذلك .                                                             |    |
|           | أن قوله تعالى : ﴿ ۿؚڂؚڿ <sup>م</sup> ۞ڰ۞۞ ڂ؞ڝ؞؇؇؇۞۞۞۩ ٩ڂ۞۞۞                                           |    |
| (/\0)     | جم می البیان بیانه ، واله مالله تعالی و خبره عن أن البیان بیانه ، والهدی                              | ۲۱ |
|           | هداه ، وهذا أيضاً بلا خلاف .                                                                          |    |
| (۸۷)      | قال الزجاج : "والإجماعُ أنَّ بكةَ ومكةَ : الموضِعُ الذي يُحُجُّ النَّاسُ إليه"                        | ١٣ |

خامساً : فهرس الإجماعات والاتفاقات في التفسير

| (११)         | قال الرازي : " وقوله : ﴿ ٢٠٨٪ ٥ ♦۞۞۞۞۞۞۞™٧٪                                                                           | ١٤  |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| $(), \circ)$ | ⇔⊃□⊠⊼⊠ ﴾ لم يصبهم قتل ولا جراح في قول الجميع" . ذكر عامة المفسرين أنَّ المراد بالنفس الواحدة هاهنا هو آدم عليه السلام | 10  |
| (1.0)        | و در عامه المعشرين أن المراد بالنفس الواحث، هاهنا هو أدم عليه السارم                                                  | 10  |
| (171)        | المقصود بقوله تعالى :﴿ ٢٦٦ ٦٦٢ ٢٩٩ ٢٩٩ ٢٩ ٢٠ ٢٢ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠                                                           | ١٦  |
|              | >:الحكمان ؛وهو قول عامة المفصرين.                                                                                     |     |
| (170)        | قال ابن عطية : " قوله تعالى : ﴿ ◘◘◙٠٠\$ ٪ ٢٠٩♦ ٢٦\$                                                                   | ١٧  |
|              | ♓Ҵॆॆॆॣॖॖॖॖॖॖ॑ॖॖॣॖऄक़ऺढ़ॼॵॶऀॳॖऀॱॼऀऀऀ॑ऀॖॖॖॖॖॣॖऀॖॖॾॻॖॖॖॾॻॖॣॾऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀऀ                                          |     |
|              | الآية ♦﴿ يُوَيَّحَكَمُ كَوَيَّة مُوَيْ ◘♦ڂكَ تَحَفَّدُ ♦ تَاكَيْنَ ♦﴿ الْآيَة                                         |     |
|              | ظاهرُها يَعُمُّ اليهودَ والنَّصَاري ، ولكن أجمع المتأولون على أنَّ بها طائفة                                          |     |
|              | من اليهود" .                                                                                                          |     |
| (101)        | تحديد الوعد الإلهي في قوله تعالى                                                                                      | ١٨  |
|              | ◴◼≈♦⊼                                                                                                                 |     |
|              | جريم+•¢\$•₽•\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$ • وأنَّ ذلك يوم القيامة                          |     |
|              |                                                                                                                       |     |
| (199)        | قوله تعالى : ﴿ ◘♦٢٦٦٦ ٭ ٢٦٢٢♦٢٠٠٠                                                                                     | ١٩  |
|              | ৽৽৹৶ঀ৹৴৽৵ৼ৾৾ৼয়৻৻৻৻৾৾                                                                                                 |     |
|              | •×&•×∞∞×∞©&∞∞¤□™≈≈\$◊ ) والمناظرة إنما كانت في الميتة بإجماع                                                          |     |
|              | من المفسرين .                                                                                                         |     |
| (٢٣٩)        | قوله تعالى : ﴿ ◘♦۞♦ۘ؞؞ ۩•ڪ۞♦ خ مي ا                                                                                   | ۲.  |
|              | ᄰᆙᆃᅝᇨᇦᄻᇃᅟᇴᅊ᠅◻▥♦◻ ॷढ़॔ഺѷൖൟൔൔ൴൙൙ൕ൞                                                                                      |     |
|              | بَفالمشار إليهم هم أهل مكة    ، وضمير الفصل ﴿ ◘♦۩◘۞، ۗ♦ ♥ ﴾                                                           |     |
|              | يعود إلى النبي ﷺ ، وهذا التعيين محل اتفاق بين المفسرين .                                                              |     |
| (٢٥٩)        | فأما العذاب العظيم في قوله تعالى : ﴿ ۞۞۞٦♦۞۞۞۞۩لاى&ك؟                                                                 | 7 1 |
|              | ▋❼◼◨Შ◑ ൟ◍◻∞◍♦◙◣③ ▫▯⇒◪ 护×₂✓▸∞▫◙◻▯                                                                                      |     |
|              | ۸♦ ◙ ☑ ♣ ⊕ ♥ ٨♦ ← छ ♥ ۞ ♦ ♦ ♦ ♦ ♦ ♦ ♦ ♦ ♦ ♦ ♦ ♦ ♦ ♦ ♦ ♦ ♦ ♦                                                           |     |
|              | المتأولين .                                                                                                           |     |
| (٣・٩)        | نزولُ قوله تعالى : ﴿ ۞٦٠٠ ٢٠ ♦٦٦٦ ۩٢۩٢                                                                                | 77  |
|              | □♦⋳•⊡≈⋺○⋺□                                                                                                            |     |
|              | کی شمار ابن یاسر . ایک ایک ایک ایک این یاسر .                                                                         |     |
| (٣٢٧)        | نزول قوله تعالى : ﴿ ◘♦٠٠ ﷺ<≣™2% ﷺ                                                                                     | ۲۳  |
|              | ৻৻৴ৢ৻৻৴৻৻৻৻৻৻৻৻৻৻৻৻৻৻৻৻৻৻৻৻৻৻৻৻৻৻৻৻৻৻৻৻                                                                               |     |

|              | ۩۞۞۩۞♦۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞ڰ۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞                              |     |
|--------------|----------------------------------------------------------------------|-----|
|              | بن أبي بن سلول حين أكْره جاريته على الزنا .                          |     |
| (٣٤٧)        | تفسير ﴿ ٢٢♦٢٢٩٢٦ ♦٢٢٩٢٦ ♦٢٢٦٢ ♦٢٢٢ ♦٢٢                               | ٢ ٤ |
|              | يعني : الجنة ، وهذا محل اتفاق بين المفسرين .                         |     |
| (۳۰۸)        | نقل ابن عطية الإجماع على أنَّ القرى التي بُورِك فيها هي بلاد الشام . | ۲ ٥ |
| (حاشية=ص٥٨٥) |                                                                      |     |
| (۳۸٦)        | سورة الحشر نزلت بسبب غزوة بني النضير ، وهذا محل اتفاق بين المفسرين   | ۲٦  |
| (٣٨٨)        | نزول قوله تعالى : ﴿ ◘♦۩٦0،لح ۞♦۩◘◘2\لحﷺ                              | ۲۷  |
|              | ৴৽ৢঀ৾৾৽৻৽৶ঌ<br>৻৸৸ড়৾৾৾৵ঀ৾৾৽৸৽৶৶                                     |     |
|              | □♦≈•₽♦۞۩۩۩۩۩۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞۞                                   |     |
|              | المؤمنين إلى التجارة التي قدمت المدينة .                             |     |
| (۳۸۸)        | المراد بالقيام في قوله تعالى                                         | ۲۸  |
|              | ۵۰۰۵۰ * ۵٫۵۳ کمه »، هو قيامه ﷺ في خطبة الجمعة ، وهذا محل اتفاق       |     |
|              | بين أهل العلم .                                                      |     |
| (٤٠٠)        | المقصود بقوله تعالى ∶ ﴿ 0.60%\$\$\$ □♦\$\$♦11\$ #⊠∎©2**•             | ۲٩  |
|              | □♦0&®\$+& » هو الوليد بن المغيرة .                                   |     |
| (٤٠٦)        | الأعمى في قوله تعالى                                                 | ۳.  |
|              | لحمی⊛∞¤¤¢©⊠©≣∢ هو عبد الله بن أم مکتوم .                             |     |

أولاً : الرسائل العلمية والمخطوطات :

- ١. تفسير سورتي الأنفال والتوبة من تفسير القرآن العظيم ، تحقيق د عيادة بن أيوب الكبيسي ، رسالة
   دكتوراة ، جامعة أم القرى ، ١٤٠٦ ١٤٠٧هـ .
- ۲. تفسير سورة الأنعام من تفسير القرآن العظيم ، لابن أبي حاتمٍ ، تحقيق عبد الرحمن بن محمد الحامد
   ، رسالة ماجستير ، جامعة أم القرى .

- ٣. تفسير الجزء الثاني من سورة البقرة إلى نهاية السورة ، من تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتمٍ ، تحقيق عبد الله بن علي الغامدي ، رسالة دكتوراة ، حامعة أم القرى ، ١٤٠٧هـ .
- ٤. تفسير سورة آل عمران والنساء ، من تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتمٍ ، تحقيق حكمت بشير ياسين ، رسالة دكتوراة ، جامعة أم القرى ، ١٤٠٤هـ .
  - د. تفسير السورة التي يذكر فيها هود من تفسير القرآن العظيم ، تحقيق وليد حسن ظاهر العاني ،
     ماجستير ، جامعة أم القرى .
- ۲. تفسير أبي محمد إسحاق بن إبراهيم البستي ، من أول سورة النمل إلى الآية ۱۲ من سورة النجم ،
   تحقيق د عثمان معلم محمود شيخ علي ، رسالة دكتوراة ، الجامعة الإسلامية ، ١٤١٦هـ.
  - ۲. شفاء الصدور ، لمحد بن الحسن النَّقاش ، مخطوط ، جامعة أم القرى ، مركز إحياء التراث
     الإسلامي ، برقم ۲۷٦ تفسير .
  - ٨. المسائل المتفق عليها بين النحويين جمعاً وتصنيفاً ودراسةً ، للدكتور دخيل بن غنيم العواد ، رسالة دكتوراة في النحو والصرف ، جامعة أم القرى .

## 

- . \_\_\_\_، ٤٠٧
- ١١.الإجماع في التفسير ، لمحمد بن عب العزيز الخضيري ، دار الوطن ، ط١ : ١٤٢٠هــ . ١٢.إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام ، لابن دقيق العيد، دار الكتب العلمية، بيروت .

- ٥ . أحكام القرآن لأبي بكر محمد بن عبد الله ابن العربي ، تحقيق عبد الرزاق المهدي ، دار الكتاب العربي ، بيروت ط١ : ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م .
  - ١٦.إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم ، لأبي السعود محمد بن محمد العمادي ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت .

- ١٨. أسباب نزول القرآن ، لعلي بن أحمد الواحدي ، تحقيق د ماهر ياسين الفحل ، دار الميمان ، ط١
   ١٤٢٦ .
  - ١٩. الاستذكار الجامع لمذاهب فقهاء الأمصار، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن عبد البر النمري ،
     تحقيق سالم محمد عطا ، ومحمد على معوض ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط١ : ٢٠٠١م .
- ۲۰. الاستغناء في معرفة المشهورين من حملة العلم بالكنى ، لأبي عمر يوسف بن عبد الله بن محمد ابن عبد الاستغناء في معرفة المشهورين من حملة العلم بالكنى ، لأبي عمر يوسف بن عبد الله بن محمد ابن عبد البر ، دراسة وتحقيق : د عبد الله مرحول السوالمة ، دار ابن تيمية للنشر والتوزيع ، الرياض ، طا : ٥٠٤ هـ ـ ـ ١٩٨٥م .
- ٢١. الاستيعاب في معرفة الأصحاب ، لأبي عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر ، تحقيق :
   علي بن محمد البجاوي ، دار الجيل ، بيروت ، ط١ : ١٤١٢هـ ١٩٩٢م .
- ٢٣. أسماء سور القرآن وفضائلها ، د منيرة محمد ناصر الدوسري ، دار ابن الجوزي ، الدمام ، ط١ : ١٤٢٦هـ .
- ٢٤. الإشارة إلى الإيجاز في بعض أنواع المجاز ، لعز الدين عبد العزيز بن عبد السلام السلمي ، اعتنى بطبعه رمزي سعد الدين دمشقيه ، دار البشائر الإسلامق، ط١ : ١٤٠٨هـ ١٩٨٧م .
  - ٢٥. الأشباه والنظائر ، لمقاتل بن سليمان البلخي ، تحقيق د. عبد الله شحاته ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، ط٢ : ١٤١٤هـ \_ ١٩٩٤م .
- ٢٦. الاشتقاق ، لأبي بكر محمد بن الحسن بن دريد ، تحقيق عبد السَّلام محمد هارون ، دار الجيل ، بيروت ، طا : ١٤١١هـ ١٩٩١م .
  - ۲۷. الإصابة في تمييز أسماء الصحابة ، لأحمد بن علي ابن حجر العسقلاني ، تصوير دار الكتب العلمية ، بيروت .
  - ۲۸. الأضداد ، لأبي بكر محمد بن القاسم الأنباري ،تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم ، المكتبة العصرية ، صيدا \_ بيروت ، ١٤٠٧هـ \_ ١٩٨٧م .
    - ٢٩. أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ، لمحمد الأمين بن محمد المختار الشنقيطي ، الناشر مكتبة ابن تيمية ، القاهرة ، ١٤١٣هـــ .

- ٣١.الإعجاز البياني للقرآن ومسائل ابن الأزرق دراسة قرآنية لغوية وبيانية ، للدكتورة عائشة بنت عبد الرحمن "بنت الشاطئ" ، دار المعارف ، القاهرة ، الطبعة الثانية .
- - ٣٣.أفراد كلمات القرآن العزيز ، لأحمد بن فارس بن زكريا الرازي ، تحقيق د حاتم الضامن ، محلة الحكمة ، العدد (٢٢) في محرم ١٤٢٢هـ .
- ٣٥.إكمال تمذيب الكمال في أسماء الرجال ، لعلاء الدين مُغْلطاي بن قليج ، تحقيق عادل بن محمد ، وأسامة بن إبراهيم ، الناشر الفاروق الحديثة للطباعة والنشر ، القاهرة ، ط١ : ١٤٢٢هـ ٢٠٠١م
- ٣٦.الإكمال في رفع الارتياب عن المؤتلف والمُختلف في الأسماء ، والكُنى ، والألقاب ، تأليف الأمير الحافظ ابن ماكولا ، اعتنى بتصحيحه والتعليق عليه عبد الرحمن المعلمي ، ونايف العباس ، الناشر : محمد أمين دامج ، بيروت .
- ٣٧.أمالي ابن الشجري ، لهبة الله بن علي بن محمد بن حمزة الحسني العلوي ، تحقيق د. محمود محم د الطناحي ، مكتبة الخانجي ، القاهرة .
- .٣٨ أنواع التصنيف المتعلقة بتفسير القرآن الكريم ، د مساعد بن سليمان الطيار ، دار ابن الجوزي ، المملكة العربية السعودية ، ط١ : ١٤٢٢هـ .

  - ٤. الأوسط في السنن والإجماع والاختلاف، لأبي بكر محمد بن إبراهيم بن المنذر ، تحقيق د أبو حماد صغير أحمد بن محمد حنيف ، دار طيبة ، الرياض ، ط١ : ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م .
- ٤١ بحر العلوم ، لأبي الليث نصر بن محمد بن أحمد السمرقندي ، تحقيق علي محمد عوض ، وعادل
   أحمد عبد الموجود ، ود. زكريا عبد المحيد النوتي ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط١ :
   ١٤١٣ ١٩٩٣م .
- ٤٢.البحر المحيط في التفسير ، لمحمد بن يوسف أبي حيان الأندلسي ، بعناية : صدقي محمود جميل ، دار الفكر ، ١٤١٢هـــ .
  - ٤٣.بدائع الفوائد ، لأبي عبد الله محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية ، دار الكتاب العربي ، بيروت .

- ٤٥. البداية والنهاية، لإسماعيل بن عمر بن كثير القُرشي ، حققه د عبد الله بن عبد المحسن التركي ،
   بالتعاون مع مركز البحوث والدراسات بدار هجر ، ط١ : ١٤١٨هـ ١٩٨٤م .
- ٤٦.بذل الماعون في فضل الطاعون ، لأحمد بن علي بن حجرٍ العسقلاني ، تحقيق أحمد عصام الكاتب ، دار العاصمة ، الرياض ، ط١ : ١٤١١هــ .
  - ٤٧ البرهان في علوم القرآن، لبدر الدين الزركشي، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم ، دار الجيل، ط : ١٤١٨هـ .
  - ٤٩ .بيان خطأ محمد بن إسماعيل البُخاريِّ في تاريخه ، لأبي محمد عبد الرحمن بن أبي حاتمٍ الرازي فيما يرويه عن أبيه وأبي زرعة الرازيين ، تحقيق عبد الرحمن بن يحيى المعلمي .
- ٥. تاريخ أسماء الثقات ، لأبي حفص عمر بن شاهين ، تحقيق صبحي السامرائي ، الدار السلفية ،
   ١٤٠٤ . ١ . ٢ . ٤٠٤
  - ٥٢.تاريخ بغداد ، لأحمد بن علي بن ثابت الخطيب البغدادي ، تصوير دار الكتب العلمية ، بيروت .
    ٥٣.تاريخ مدينة دمشق وذكر فضلها وتسمية من حلَّها من الأماثل ، أو اجتاز بنواحيها من وارديها وأهلها، لعلي بن الحسن بن هبة الله المعروف بابن عساكر ، تحقيق محيى الدين أبي سعيد عمر بن غرامة العمروي . دار الفكر للطباعة والنشر ، ط١ : ١٤١٧هـ ١٩٩٦م .
  - ٤. التاريخ الكبير، لأبي عبد الله محمد بن إسماعيل الجعفي البخاري، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٥٥. التاريخ وأسماء المحدثين وكناهم ، لأبي عبد الله محمد بن أحمد المقدمي ، حققه إبراهيم صالح ،
   مكتبة دار العروبة للنشر والتوزيع الكويت ، ودار ابن العماد للنشر والتوزيع ، بيروت ، ط١ :
   ١٤١٣هـ ١٩٩٢م .
- ٥٦. التأويل اللغوي في القرآن الكريم دراسة دلالية ، د حسين حامد الصالح ، دار ابن حزم ، ا بيروت ، ط١ : ١٤٢٦هـ \_ ٢٠٠٥م .
- - ٨٥.التبيان في أقسام القرآن ، لابن قيم الجوزية ، دار الفكر .

- .٦.التحبير في علم التفسير ، للسيوطي ، تحقيق د . فتحي عبد القادر فريد ، دار العلوم للطباعة والنشر ، ط١ : ١٤٠٢ ـــ ١٩٨٢م .
  - ٦١. التحرير والتنوير ، لمحمد الطاهر ابن عاشور ، نشر الدار التونسية للنشر ، ١٩٨٤م
  - ٦٢. تحفة الأشراف بمعرفة الأطراف ، لأبي الحجاج يوسف بن عبد الرحمن المزي ، تحقيق عبد الصمد شرف الدين ، المكتب الإسلامي ، بيروت ، ط٢ ١٤٠٣ هـ \_ ١٩٨٣م .
- ٣٣. تحفية التحصيل في ذكر رواة المراسيل ، لولي الدين أبو زرعة العراقي ، تحقيق د رفعت فوزي عبد المطلب ، و د نافذ حسين حمَّاد، و د علي عبد الباسط مزيد . الناشر مكتبة الخانجي ، بالقاهرة ، ط1 : ١٤٢٠ – ٢٠٠٠م .
- ٢٤. التسهيل لعلوم التتريل ، لمحمد بن أحمد بن جزي الكلبي ، تحقيق محمد عبد المنعم اليونسي ، وإبراهيم عطوة ، دار الكتب الحديثة ، مصر .
- ٥٥. التصاريفُ ، تفسير القرآن مما اشتبهت أسماؤه وتصرفت معانيه ، ليحيى بن سلام ، تحقيق هند شليي ، الشركة التونسية للتوزيع .
- ٦٧. تعظيم قدر الصلاة ، لمحمد بن نصر المروزي ، تحقيق د عبد الرحمن بن عبد الجبار الفريوائي ، مكتبة الدار ، بالإينة المنورة ، ط١ : ١٤٠٦هـ .
- - تفسير الحداد = كشف التتريل في تحقيق المباحث والتأويل .
     تفسير السعدي = تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان .
     تفسير أبي السعود = إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم .
    - تفسير الطبري = جامع البيان عن تأويل آي القرآن .
       تفسير ابن كثير = تفسير القرآن العظيم .

- تفسير أبي الليث السمرقندي = بحر العلوم .
   تفسير المنار = تفسير القرآن الحكيم .
- ٦٩. تفسير التابعين عرض ودراسة مقارنة ، د. محمد بن عبد الله الخضيري ، دار الوطن ، ط١ :
   ١٤٢٠ .
- . ۷. تفسير جزء عم ، د . مساعد بن سليمان الطيار ، دار ابن الجوزي ، ط۱ : ١٤٢٠هـ .
- ۲۲.تفسير السُدِّي الكبير ، جمع وتوثيق ودراسة : د محمد عطا يوسُف ، دار الوفاء للطباعة والنَشْر ،
   المنصورة ، ط١ : ١٤١٤هـ \_ ١٩٩٣م .

- ٥٠. تفسير غريب القرآن العظيم ، لمحمد بن أبي بكرٍ بن عبد القادر الرازي ، تحقيق د. حسين ألمالي ،
   أنقرة ، ط١ : ١٩٩٧م .
- ۲٦. تفسير القرآن ، لعبد الرزاق بن همام الصنعاني ، تحقيق د مصطفى مسلم محمد ، مكتبة الرشد ،
   الرياض ، ط١ : ١٤١٠هـ ١٩٨٩م .
- ٧٧.تفسير القرآن ، لعبد الله بن وهب ، تحقيق ميكلوش موراني ، دار الغرب الإسلامي ، ط١ : ٢٠٠٣م .
- .٧٨.تفسير القرآن ، لأبي بكر محمد بن إبراهيم بن المنذر النيسابوري، تحقيق د. سعد بن محمد السعد ، دار المآثِر ، المدينة النبوية ، ط١ : ١٤٢٣هـ ٢٠٠٢م .

٨٠.تفصير القرآن الحكيم الشهير بتفسير المنار ، لمحمد رشيد رضا ، دار الفكر ، ط٢ .

- ٨٣.تفسير القرآن الكريم ( الفاتحة \_ البقرة ) ، لمحمد بن صالح العثيمين ، دار ابن الجوزي ، ط١ : ١٤٢٣هـ .
- ٨٤.تفسير القرآن الكريم ( سورة آل عمران ) ، لمحمد بن صالح العثيمين ، دار ابن الجوزي ، ط١ : ١٤٢٦هـ .

  - ٨٦. التفسير اللغوي للقرآن الكريم ، د. مساعد بن سليمان الطيار ، دار ابن الجوزي ، المملكة العربية السعودية ، ط١ : ١٤٢٢هـ .
  - ٨٧. تفسير محاهد بن جبر ، تحقيق عبد الرحمن الطاهر السورتي ، دار المنشورات العلمية، بيروت.
- - تفسير مبهمات القرآن = صلة الجمع وعائد التذييل .
- ٩. تقريب التهذيب ، للحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني ، تحقيق محمد عوامة ، دار الرشيد
   ، سوريا ، ط٣ : ١٤١١هـ \_ ١٩٩١م .
- ٩١. تكملة الإكمال، لمحد بن عبد الغني البغدادي أبو بكر، تحقيق د عبد القيوم عبد رب النبي، من مطبوعات جامعة أم القرى ، ط١ : ١٤١٠ .
- ٩٢. التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد ، ليوسف بن عبد الله ابن عبد البر ، الجزء الثامِن عشر
   ٩٢. تحقيق سعيد أحمد أعراب ، من منشورات وزارة الأوقاف المغربية . ط ١٤٠٧هـ \_ ١٩٨٧م .
  - ٩٣. التنبيه والرد على أهلِ الأهواء والبدع ، لأبي الحسين محمد بن أحمد الملطي ، تعليق محمد بن زاهد بن الحسن الكوثري ، دار صادر ، بيروت .
- ٩٤. تحقيق د بشار عواد معروف ،
   ٩٤. مؤسسة الرسالة ، بيروت ، ط ١ : ١٤١٣هـ ١٩٩٢م .
- ٩٥. تمذيب اللغة ، لأبي منصور محمد بن أحمد الأزهري ، حققه عبد السلام هارون ، وآخرون ،
   وراجعه محمد علي النجار .

- - ٩٧.الثقات لأبي حاتم محمد بن حبان البُستى، ط : دائرة المعارف العثمانية، بحيدر آباد ، ١٣٩٩هـ.
- - ١٠٠ جامع الترمذي، لمحمد بن عيسى الترمذي، تحقيق أحمد شاكر، ومحمد عبد الباقي، وكمال
     الحوت ، ط١ : ١٤٠٨هـ ، دار الكتب العلمية ، بيروت .
- ١٠١. جامع الرسائل ، لشيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن تيمية ، تحقيق د محمد رشاد سالم ، دار
   العطاء للنشر والتوزيع ، الرياض ، ط١ : ١٤٢٢هـ ٢٠٠١م .
- ١٠٣. الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع ، لأحمد بن علي بن ثابت الخطيب البغدادي ، تحقيق د
   محمود الطحان ، مكتبة المعارف ، الرياض ،ط: ١٤٠٣ هـ .
- ١٠٤. الجامع لشعب الإيمان، لأبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي ، تحقيق جماعة منهم : د عبد العلي عبد الحميد حامد ، ومختار أحمد الندوي ، مكتبة الرشد ، ط٢ : ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤م .
- ١٠٥. الجرح والتعديل لأبي محمد عبد الرحمن بن أبي حاتم الرازي ، دار الكتب العلمية ، بيروت ،
   لبنان .
  - ١٠٦. جلاء الأفهام في فضل الصلاة والسلام على محمد خير الأنام ، لابن قيم الجوزية ، تحقيق مشهور حسن آل سلمان ، دار ابن الجوزي ، الدمام ، ط١ : ١٤١٧هـ ـ ١٩٩٧م .
    - ۱۰۷. جمال القُراء وكمال الإقراء ، لعلم الدين علي بن محمد السخاوي ، تحقيق د علي حسين البواب ، مكتبة التراث ، مكة المكرمة ، ط١ : ١٤٠٨هـ – ١٩٨٧م .
  - ١٠٨. جمهرة اللغة ، لأبي بكر محمد بن الحسن بن دريد ، تحقيق رمزي منير بعلبكي ، دار العلم للملايين ، بيروت ، ط١ : ١٩٨٧ .
- - ١١٠. جواهر الأفكار ومعادن الأسرار المستخرجة من كلام العزيز الجبّار ، لعبد القادر بن أحمد بدران، تحقيق زهير الشاويش، المكتب الإسلامي ، بيروت ، ط١: ١٤٢٠هـ \_ ١٩٩٩م .

- ۱۱۱. حادي الأرواح إلى بلاد الأفراح ، لابن قيم الجوزية ، دار الكتب العلمية ، بيروت .
- - ١١٣. الدر المنثور في التفسير بالمأثور ، لجلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي ، تحقيق د عبد الله بن عبد المحسن التركي ، بالتعاون مع مركز هجر للبحوث والدراسات .
- ١١٤. الدر المصون من علوم الكتاب المكنون ، لأحمد بن يوسف المعروف بللسمين الحلبي ، تحقيق د أحمد محمد الخراط ، دار القلم ، دمشق ، ط١ : ١٤٠٦هـ ـ ١٩٨٦م .
- ١١٥. دراسات لأسلوب القرآن الكريم ، لمحمد عبد الخالق عضيمة ، دار الحديث ، القاهرة ، ط١ :
   ١٣٩٢هـ \_ ١٩٧٢م .
- ١١٦. دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب ، لمحمد الأمين الجكني الشنقيطي ، مكتبة ابن تيمية ،
   القاهرة .
- ١١٧. الديباج المُزهب في معرفة أعيان المذهب لابن فرحون ، بتحقيق د. محمد الأحمدي أبو النور ، دار التراث ، القاهرة .
- ١١٨. الرسالة ، لمحمد بن إدريس الشافعي ، تحقيق أحمد شاكر ، مكتبه الحلبي ، مصر ، ط١ :
   ١٣٥٨هـ \_ ١٩٤٩م .
  - - ١٢٠ الروض الأنف في تفسير السيرة النبوية لابن هشام ، لأبي القاسم عبد الرحمن بن عبد الله
       السهيلي، تعليق طه عبد الرءوف سعد ، دار الفكر، بيروت ، ١٤٠٩هـ \_ ١٩٨٩م.

- ١٢٤. الزهد ، لأبي عبد الله أحمد بن حنبل الشيباني ، تحقيق محمد السيد بسيوني زغلول ، دار الكتاب العربي ، بيروت ، ط٣ : ١٤١٧هـ \_ ١٩٩٧م .
  - ١٢٥. الزهد ، لعبد الله بن المبارك ، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي ، دار الكتب العلمية ، بيروت .

- ١٢٦. الزهد ، لوكيع بن الجراح ، تحقيق عبد الرحمن عبد الجبار الفريوائي ، دار الصميعي للنشر والتوزيع ، الرياض ، ط٢ : ١٤١٥هـ \_ ١٩٩٧م .
- ١٢٧. الزهد ، لهنَّاد بن السَّرِيِّ ، تحقيق عبد الرحمن عبد الجبار الفريوائي ، دار الخلفاء للكتاب الإسلامي ، الكويت ، طرا : ١٤٠٦هـ .
- ١٢٨. الزهد الكبير ، لأحمد بن الحسين البيهقي ، تحقيق عامر أحمد حيدر ، مؤسسة الكتب الثقافية ، بيروت ، ط١ : ١٤٠٨هـ \_ ١٩٨٧م .

  - ١٣٠. السبعة في القراءات ، لابن مجاهد ، تحقيق د. شوقي ضيف ، دار المعارف ، القاهرة ، ط٣. ١٣١. سنن سعيد بن منصور ، دراسة وتحقيق د سعد بن عبد الله آل حُميِّد ، دار الصميعي للنشر والتوزيع ، الرياض ، ط٢ : ١٤٢٠هـ – ٢٠٠٠م ، وينتهي المطبوع عند الآية (٤٣) من سورة الرعد ، وقد أمدني المحقق الشيخ د سعد بن عبد الله آل حُميِّد مشكوراً بآثار أبي مالكٍ فيما تبقى
- من كتاب التفسير إلى سورة الناس ، فجزاه الله عني خيراً ، وإليه يكون العزو برقم الأثر بين قوسين
- - ١٣٣. السنن ، لعلي بن عمر الدارقطني ، اعتنى بها السيد عبد الله هاشم يم ابي المدين ، دار المحاسن للطباعة ، القاهرة .
- - ١٣٥. السُّنن الصُّغرى ، لأحمد بن شعيب النَّسائي ، بعناية عبد الفتاح أبو غدة ، مكتب المطبوعات . بيروت ، ط٣ : ١٤١٤هـ \_ ١٩٩٤م .
- ١٣٧. السنن الكبرى ، لأحمد بن الحسين بن علي البيهقي ، تحقيق محمد عبد القادر عطا ، دار الكتب العلميق ، بيروت ، طا : ١٤١٤هـ \_ ١٩٩٤م .

- ١٤١. سير أعلام النبلاء ، لمحمد بن أحمد الذهبي ، إشراف شعيب الأرناؤوط ، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، ط٩ : ١٤١٣هـ.
- ١٤٢. السيرة النبوية ، لابن هشام ، تحقيق مصطفى السَّقا ، وإبراهيم الابياري، وعبد الحفيظ شلبي ، مؤسسة علوم القرآن ، جدة .
- ١٤٤. شرح شذور الذهب في معرفة كلام العرب ، لعبد الله بن يوسف بن أحمد بن هشام الأنصاري
   ، تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد ، المكتبة التجارية الكبرى ، القاهرة ، ط٨ : ١٣٨٠هـ \_
   ١٩٦٠ .
  - ١٤٥. شرح العقيدة الطحاوية ، لعلي بن علي بن محمد بن أبي العز الحنفي ، بتحقيق د عبد الله بن
     عبد المحسن التركي ، وشعيب الأرنؤوط ، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، ط٨ : ١٤١٦هـ \_
     ١٩٩٥م .
- ١٤٦. شرح علل الترمذي ، لعبد الرحمن بن أحمد بن رجب الحنبلي ، تحقيق صبحي السامرائي ، ع الم الكتب ، بيروت ، ط٢ : ١٤٠٥هـ \_ ١٩٨٥م .
- - ١٥٠. الصحاح لإسماعيل بن حمَّاد الجوهري ، تحقيق أحمد عبد الغفور عطَّار ، ط٣ : ١٤٠٤هـ \_
     ١٩٨٤م ، دار العلم للملايين ، بيروت .
    - ١٥١. صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان، لمحد بن حبان بن أحمد أبو حاتم التميمي البستي ، تحقيق شعيب الأرنؤوط ، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، ط٢ : ١٤١٤هـ – ١٩٩٣م .

١٧٩.فتح القدير الجامع بين فَنَّي الرواية والدراية من علم التفسير ، لمحمد بن علي الشوكاني ، المكتبة التجارية ، مكة المكرمة ، ط١ : ١٤١٣هـ – ١٩٩١م .

- - ١٨٢.الفهرست ، لابن النديم ، دار المعرفة ، بيروت ، توزيع دار الباز ، مكة المكرمة .
- - ١٨٤. القاموس المحيط ، لجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي ، إعداد وتقديم محمد عبد الرحمن
    - المرعشلي، دار إحياء التراث العربي، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت،لبنان، ط٢ : ٢٠٠٠م

- ۱۹۰.قواعِدُ التفسير جمعاً ودراسة ، د .خالد بن عثمان السبت ، دار ابن عفان ، مصر ، ط۱: ۱۲۱هـ .
- ١٩٣. كتاب الأدب ، لأبي بكر بن أبي شيبة ، تحقيق د . محمد رضا القهوجي ، دار البشائر الإسلامية ، بيروت ، ط١ : ١٤٢٠هـ \_ ١٩٩٩م .

- - ١٩٥. الكاشف في معرفة من له رواية في الكتب الستة ، لأبي عبد الله محمد بن أحمد الذهبي ، تعليق محمد عوامة ، دار القبلة للثقافة الإسلامية ، ومؤسسة علوم القرآن جدة ، ط١ : ١٤١٣هـ \_ ١٩٩٢م .
- - ١٩٧. الكشاف عن حقائق التتريل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل ، لأبي القاسم محمود بن عمر الزمخشري ، نشر دار المعرفة ، بيروت .
- ١٩٨. كشف التتريل في تحقيق المباحث والتأويل، لأبي بكر الحداد ، تحقيق د. محمد إبراهيم يحيى ، دار المدار الإسلامي ، بيروت ، ط١ : ٢٠٠٣م .

- ٢٠١. كليات الألفاظ في التفسير دراسة نظرية تطبيقية ، لبريك بن سعيد القربي ، طباعة الجمعية العلمية السعودية للقرآن الكريم وعلومه ، ط١ : ١٤٢٦هـ .
  - ٢٠٢. الكليات ، لأبي البقاء أيوب بن موسى الحسيني الكفوي ، تحقيق د. عدنان درويش ، ومحمد المصري ، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، ط٢ : ١٤١٩هـ ـ ١٩٩٨م .
- ٢٠٤. الكنى والأسماء ، لأبي بشر محمد بن أحمد بن حمَّاد الدولابي ، تحقيق نظر محمد الفاريابي ، دار ابن حزم ، بيروت ، ط ١ : ١٤١٣ ـــ ١٩٩٢م .
  - ٢٠٥ لباب النقول في أسباب الترول ، لجلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي ، دار إحياء
     العلوم ، بيروت ، ط٦ : ١٤٠٨هـ \_ ١٩٨٨م .
- ٢٠٦.لسان العرب ، لجمال الدين محمد بن مكرم ابن منظور ، دار صادر ، بيروت ، ط١ : ٢٠٠٠م .
- ۲۰۷.لطائف المعارف فيما لمواسم العام من الوظائف ، لعبد الرحمن بن أحمد بن رجب ، تحقيق ياسين مح مد السواس ، دار ابن كثير ، دمشق ، ط۱ : ۱۶۱۳هـ \_ ۱۹۹۲م .

- ٢٠٨. محاز القرآن ، لأبي عبيدة معمر بن المثنى ، تحقيق د . محمد فؤاد سزكين ، الناشر مكتبة الخابحي ، القاهرة .
  - - ٢١٠. بحموع فتاوى شيخ الإسلام أحمد بن تيمية ، جمع وترتيب عبد الرحمن بن قاسم وابنه .

  - ٢١٢. المحرر في أسباب نزول القرآن ، د خالد بن سليمان المزيني ، دار ابن الجوزي ، المملكة العربية السعودية ، ط١ : ١٤٢٧هـ .
- ٢١٣. المحرر في علوم القرآن ، د مساعد بن سليمان الطيار، الجمعية الخيرية لتحفيظ القرآن بجدة ، مركز الدراسات والمعلومات القرآنية ، بمعهد الإمام الشاطبي ، توزيع دار ابن الجوزي ، ط١ : ١٤٢٧هـ ــــ ٢٠٠٦م .
- - ٢١٥. المحلى ، لعلي بن أحمد بن سعيد بن حزم ، تحقيق أحمد محمد شاكر ، دار التراث ، القاهرة. ٢١٦. المحيط في اللغة، للصاحب إسماعيل بن عبَّاد، تحقيق محمد حسن آل ياسين ، دار عالم الكتب، بيروت ، ط1 : ١٤١٤هـــ ١٩٩٤م .
- - ۲۲۰.مدارج السالکین ،بین منازل اِیاك نعبدُ واِیاك نستعین ، لابن قیم الجوزیة ، تحقیق محمد حامد فقی ، دار الکتاب العربی ، بیروت ، ط۲ : ۱۳۹۳هـ \_ ۱۹۷۳م .

- ٢٢٥. مسند الشهاب ، لمحمد بن سلامة بن جعفر القُضاعي ، تحقيق حمدي بن عبد الجيد السلفي ، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، ط٢ : ١٤٠٧هـ \_ ١٩٨٦م .
- ٢٢٧. المطالب العالية بزوائد المسانيد الثمانية للحافظ ابن حجر العسقلاني ، ضبطه وأخرجه : أيمن على أبو يماني ، و أشرف صلاح على . مؤسسة قرطبة : توزيع المكتبة المكية .
- ٢٢٨ المعالم الأثيرة في السنة والسيرة ، لمحمد محمد حسن شراب، دار القلم دمشق، الدار الشامية ، بيروت ، ط١ : ١٤١١هـ – ١٩٩١م .
- ٢٣٠. معاني القرآن ، لأبي الحسرن سعيد بن مسعدة ، الأحفش الأوسط، تحقيق د . هدى محمود قراعة، الناشر مكتبة الخانجي ، القاهرة ، ط١ : ١٤١١ ــــ ١٩٩٠م .
- ٢٣١. معاني القرآن ، لأبي زكريا يحيى بن زياد الفرَّاء ، عالم الكتب ، بيروت ، ط٣ : ١٤٠٣ ...
- ٢٣٢. معاني القرآن ، لأبي إسحاق إبراهيم بن السَّري الزجاج ، عالم الكتب ، بيروت ، ط١ : ١٤٠٨ — ١٩٨٨م .
- ٢٣٣. معاني القرآن الكريم ، لأبي جعفر النحاس ، تحقيق محمد بن علي الصابوني ، مطبوعات جامعة أم القرى ، ط١ : ١٤٠٩ ـــ ١٩٨٨م .
  - ٢٣٤. معرفة الثقات ، لأحمد بن عبد الله العجلي ، تحقيق د عبد العليم عبد العظيم البستوي ، مكتبة الدار ، المدينة المنورة ، ط١ : ١٤٠٥هـ \_ ١٩٨٥م .

- - ٢٤١. مغني اللبيب عن كتب الأعاريب ، لابن هشام الأنصاري ، تحقيق د مازن مبارك ، ومحمد علي حمد الله ، وراجعه سعيد الأفغاني ، دار الفكر ، ط٦ : ١٩٨٥م .
- ٢٤٢. مفردات ألفاظ القرآن ، للراغب الأصفهاني ، تحقيق صفوان عدنان داوودي ، دار القلم ، دمشق ، مفردات ألفاظ القرآن ، للراغب الأصفهاني ، تحقيق صفوان عدنان داوودي ، دار القلم ، دمشق
- ٢٤٣. مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة ، لمحد بن أبي بكر ابن قيم الجو زية ، دار الكتب العلمية ، بيروت .
- ٢٤٥. مقالات في علوم القرآن وأصول التفسير ، د مساعد سليمان الطيار ، دار المحدث ، ط١ ١٤٢٥:هـ
- ٢٤٧.المقتنى في سرد الكنى ، لمحمد بن أحمد الذهبي ، تحقيق محمد صالح عبد العزيز المراد ، طبع بالجامعة الإسلامية ، ط١ : ١٤٠٨هـ .
- ٢٤٩. مقدمة كتاب المباني لنظم المعاني ، ضمن ( مقدمتان في علوم القرآن ) ، تصحيح د آرثر جفري ، مكتبة الخانجي ، القاهرة ، ط٢ : ١٣٩٢هــ .
- ٢٥٠. مقدمة المفسرين ، لمحي الدين بن بير علي المؤيدي البركوي ، تحقيق عبد الرحمن بن صالح الدهش
   من إصدارات مجلة الحكمة ، ط١ : ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤م .

- ٢٥٢.من بلاغة القرآن ، د أحمد أحمد بدوي ، ط : ٢٠٠٥م ، شركة نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع .
- ٢٥٣. مناهج المحدثين في تقوية الأحاديث الحسنة والضعيفة ، د المرتضى الزين أحمد، مكتبة الرشد ، الرياض ، ط١ : ١٤١٥هـ \_ ١٩٩٤م .
- ٥٥٢. منهاج السنة في نقض كلام الشيعة القدرية ، لأبي العباس أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية ، تحقيق الدكتور محمد رشاد سالم ، مكتبة ابن تيمية ، القاهرة ، ط٢ : ٤٠٩ ١هـ ـ ١٩٨٩م .
- ٢٥٧. المؤتلف والمختلف ، لعلي بن عمر الدارقطني ، تحقيق د موفق بن عبد الله بن عبد القادر ، دار الغرب الإسلامي ، بيروت ، ط١ : ١٤٠٦ ــــ ١٩٨٦م .
- ٢٥٨. ميزان الاعتدال في نقد الرجال ، لأبي عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي ، تحقيق علي محمد البجاوي ، دار المعرفة ، بيروت .
- - ٢٦١. نزهة القلوب في تفسير غريب القرآن العزيز ، لأبي بكر محمد بن عُزيز السحستاني ، تحقيق د يوسف بن عبد الرحمن المرعشلي ، دار المعرفة ، بيروت ، ط١ : ١٤١٠ ــــ ١٩٩٠م .
  - ٢٦٢.النكت والعيون ، لأبي الحسن علي بن محمد بن حبيب الماوردي ، راجعه وعلق عليه السيد ابن عبد المقصود بن عبد الرحيم ، دار الكتب العلمية ، بيروت .
- ٢٦٣. نكت القرآن الدالة على البيان في أنواع العلوم والأحكام ، لمحمد بن علي الكرجي القَّصاب ، تحقيق د علي التويجري ، ود شايع الأسمري ، ود إبراهيم الجنيدل ، دار ابن القيم بالدمام ، دار ابن عفان بالقاهرة ، ط١ : ١٤٢٤هـ ـــــــــــ٢٠٠٣م .

- ٢٦٤. النهاية في غريب الحديث والأثر ، لأبي السعادات المبارك بن محمد الجزري ابن الأثير ، تحقيق محمود الطناحي ، وطاهر الزاوي ، مؤسسة التاريخ العربي ، بيروت .
- ٢٦٧. ياقوتة الصراط في تفسير غريب القرآن ، لأبي عمر محمد بن عبد الواحد المعـروف بغلام ثعلب . تحقيق د محمد يعقوب التركستاني ، مكتبة العلوم والحِكم ، المدينة المنورة ، ط١ : ١٤٢٣هـ \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ . ٢٠٠٢م .

|            | سابعاً : فهرس الموضوعات                               |
|------------|-------------------------------------------------------|
| رقم الصفحة | الموضوع                                               |
| ۲ _ ۲      | المقدمة                                               |
|            | الباب الأول : التعريف بأبي مالكٍ الغفاريِّ وتفسيرهِ . |

| الفصل الأول : التعريف بأبي مالك الغفاري                                                 |                                                                                                                                 |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| •                                                                                       | بين يدي هذا الفصل                                                                                                               |  |
| يا يا يا من التعريف بابي مالكِ الغفاري من خلال كتب التراجم                              |                                                                                                                                 |  |
| ۱۰ _ ۹                                                                                  | المطلب الأول : اسمه وقبيلته .                                                                                                   |  |
| ,                                                                                       | المطلب الثاني : شيوخه الذين روى عنهم .                                                                                          |  |
| المطلب الثاني . سيوحة الثاني روى حلهم .<br>١ ـــ شيوخه الذين ذُكِروا في كُتُب التراجم . |                                                                                                                                 |  |
|                                                                                         | ٢ ــــ شيوحه الذين ذكرهم في سياق الروايةِ عنهم، و لم يذكروا في<br>٢ ـــ شيوحه الذين ذكرهم في سياق الروايةِ عنهم، و لم يذكروا في |  |
|                                                                                         | ٢ - سيوح، الدين و فراهم في مليك الرواية عليهم، و م يد فروا في كتب التراجم ، مع التنبيه على من يصح أن يُعَدَّ من مشايخه الذين    |  |
| · 7 <u> </u>                                                                            | روى عنهم ، ومن تُعَدُّ روايته عنه مرسلة، أو من كان ذكرهُ هنا على                                                                |  |
|                                                                                         | روى عنهم ، ومن تعنا رواينه عنه مرسنه، او من عاق د دره هنا على<br>سبيل التنبيه على غلطٍ أو وهم.                                  |  |
|                                                                                         | سبيل المبية على علي وقدم.<br>المطلب الثالث : تلاميذه الذين رووا عنه .                                                           |  |
| ۲۰ _ ۲۳                                                                                 | المطلب الثالث . فارميدة العايق رووا محمه .<br>١ــــ تلاميذه الذين رووا عنه وذُكِروا في كتب التراجم .                            |  |
| <u> </u>                                                                                |                                                                                                                                 |  |
|                                                                                         | ۲ ـــ من روى عنه و لم يُذكَر في كتب التراجم .<br>المال مال اسميد المرم فاتن                                                     |  |
| <b>**</b>                                                                               | المطلب الرابع : مولده ووفاته .                                                                                                  |  |
|                                                                                         | المطلب الخامس : أَبْرَزُ سماته وصفاته التي عُرف بما من خلال كتب التراجم .                                                       |  |
| ۲۸                                                                                      | ١ اشتهارُه بأنه صاحبُ التفسير .                                                                                                 |  |
| ۲۸                                                                                      | ٢ _ كونةُ قليل الحديث .                                                                                                         |  |
| ۸۲ ۹۲                                                                                   | ٣ _ صفاتٌ رِوائيةٌ تتعلقُ بالروايةِ والإسْنادِ .                                                                                |  |
| تى وقع اللبسُ بسبب ذلِّكَ.                                                              | المطلب السادس: أبْرزُ من شابحت كُنْيَتُهُ كُنية أبي مالكِ الغِفاريِّ ح                                                          |  |
| ٣.                                                                                      | <ol> <li>سعدُ بن طارِق بن أشيم الكوفيُّ ، أبو مالك الأشجعيُّ ،</li> </ol>                                                       |  |
| ٣١                                                                                      | ٢ _ أبو مالكٍ الأشعري .                                                                                                         |  |
|                                                                                         |                                                                                                                                 |  |
|                                                                                         | المبحث الثاني : التعريف بأبي مالك ٍ الغِفاري من خلال آثاره .                                                                    |  |
| **                                                                                      | المطلب الأول : عقيدته .                                                                                                         |  |
|                                                                                         | المطلب الثاني : أبو مالكٍ معلماً ومربياً .                                                                                      |  |
| ٣٤                                                                                      | ١ ــــ الإجابة على أسئلة السائلين .                                                                                             |  |
| ٣٤                                                                                      | ٢ _ جمع النظائر في التعليم .                                                                                                    |  |

| ٣٤                                                    | ٣ ـــ التعليم بالإشارة إلى الشيءِ المحسوس .                        |  |
|-------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|--|
| ٣٥                                                    | ٤ التفسير بالمثال وتقريبه للأذهان .                                |  |
| 30                                                    | <ul> <li>التوجيه والتربية .</li> </ul>                             |  |
| ٣٥                                                    | <ul> <li>٥ — التفسير بأسلوب المخاطبة .</li> </ul>                  |  |
|                                                       | المطلب الثالث : جوانبُ من حياةِ أبي مالكِ الغِفاري .               |  |
| ٣٦                                                    | ١ ــــ أبو مالكٍ الغِفاريُّ مُقِلٌ في روايةِ الحديثِ .             |  |
| ٣٦                                                    | ٢ _ آثارُهُ في الفِقْهِ قليلةٌ جداً .                              |  |
| ٣٦                                                    | ٣ ـــــ "كان يشد حِقوه في الصلاة بخيط أو بشيء" .                   |  |
| ٣٦                                                    | ٤ _ أبو مالكٍ كان معتزلاً لأحداث عصره .                            |  |
| ٣٦                                                    | ه _ الكوفَةُ كما تُصَوِّرُها آثارُهُ .                             |  |
| الفصل الثاني : التعريفُ بتفسيرِ أبي مالكِ الغفاريِّ . |                                                                    |  |
| اريِّ، وأسانيدُ كُلِّ مصدرٍ.                          | المبحث الأول : المصادر التي أُستخرج مهما تفسير أبي مالكٍ الغِف     |  |
| ~ ~                                                   | <b>المطلب الأول</b> : كُتُب السُنن والآثار التي أُستخرج منها تفسير |  |
| ٣٩                                                    | أبي مالكٍ الغفاريِّ .                                              |  |
| ٤٣                                                    | <b>المطلب الثابي</b> : كُتُب التفسير وعلوم القرآن المُسْنَدة .     |  |
|                                                       | المبحثُ الثابي : طريقةُ أبي مالكٍ الغِفاريِّ في التفسير .          |  |
|                                                       | المطلب الأول : استفادتُهُ من القرآن الكريم في التفسير .            |  |
| ०६                                                    | لابد بين يدي هذا المصدر من الإشارة إلى مقدمتينِ مهمتين :           |  |
| 0 ٤                                                   | أولاً : تفسير لفظةٍ قرآنيةٍ بلفظةٍ قرآنية .                        |  |
| 00                                                    | ثانياً : تفسير آيةٍ بآيةٍ .                                        |  |
| 00                                                    | ثالثاً : تفسير صيغةٍ بصيغةٍ .                                      |  |
|                                                       | 1                                                                  |  |

|                                        | رابع : استفادته من القراءات .                                                |
|----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| 00                                     | ١ ــــ القراءات المنصوص عليها في كتب التفسير والقراءات .                     |
| ०٦                                     | ٢ ـــ القراءات المستفادة من تفسيره .                                         |
| خامساً : استفادتُه من السياق القرآين . |                                                                              |
|                                        | <ul> <li>١ – صور استفادته من السياق القرآبي الخاص بالآية المفسرة.</li> </ul> |

| 0 <u>/</u>               | أ _ استفادتُه من السياق الخَاصِّ بالآيةِ الْمُفَسَّرةِ في تعيين مبهماتِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|--------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                          | تِلْكَ الآيةِ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ०९                       | ب استفادته من السياقِ الخاصِّ بالآيةِ الْمُفَسَّرةِ في تعيين مُفَسَّر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                          | الضمير .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ०१                       | ج _ استفادته من السياقِ الخاصِّ بالآيةِ الْمُفَسَّرةِ في التمثيل للفظ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                          | العام بمثال مُناسب له .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ०१                       | د _ استفادته من السياقِ الخاصِّ بالآيةِ الْمُفَسَّرةِ في تعليل وصفٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                          | قرآنيُّ اشتملت عليه هذه الآية .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٦.                       | هـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                          | صحةِ التفسير .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٦.                       | و تفسير الآيةِ بسياقِ ما بعدها من الآيات .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                          | ز ــــ استفادته من السياقِ الخاصِّ بالآيةِ الْمُفَسَّرةِ في التعليل ، ومن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٦.                       | أمثلته : ١ ـــ الربط بين آخر الآيةِ وأولها برابطِ التعليل .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                          | ٢ تعليل أمرٍ اشتملت عليه الآية .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                          | ۲ – صور استفادته من السياق العام للقرآن كله في التفسير .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٦ ١                      | ٢ صور استفادته من السياق العام للقرآن كله في التفسير . أ تفسير اللفظة القرآنية ببيان كيفيتها كما جاءت في آياتٍ أخرى.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                          | أ ـــ تفسير اللفظة القرآنية ببيان كيفيتها كما جاءت في آياتٍ أخرى.<br>ب ـــ استفادتُهُ من السياقِ العام للقرآن كُلِّهِ في تعيين مبهماتِ الآيةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ר ז<br>ר ז<br>ר ז        | أ ـــ تفسير اللفظة القرآنية ببيان كيفيتها كما جاءت في آياتٍ أخرى.<br>ب ـــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلِّهِ في تعيين مبهماتِ الآيةِ<br>المُفَسَّرةِ . وذلِكَ بتلمس نظائر اللفظ أو الآيةِ المُفَسَّرةِ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                          | <ul> <li>أ ـــ تفسير اللفظة القرآنية ببيان كيفيتها كما جاءت في آياتٍ أخرى.</li> <li>ب ـــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلِّهِ في تعيين مبهماتِ الآيةِ المُفَسَّرةِ .</li> <li>المُفَسَّرةِ . وذلِكَ بتلمس نظائر اللفظ أو الآيةِ المُفَسَّرةِ .</li> <li>ج ـــ استفادتُهُ من السياقِ العام للقرآن كُلِّهِ في تفسير اللفظةِ القُرآنية .</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٦٢<br>٦٣                 | أ ـــ تفسير اللفظة القرآنية ببيان كيفيتها كما جاءت في آياتٍ أخرى.<br>ب ـــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلِّهِ في تعيين مبهماتِ الآيةِ<br>المُفَسَّرةِ . وذلِكَ بتلمس نظائر اللفظ أو الآيةِ المُفَسَّرةِ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٦٢                       | <ul> <li>أ ـــ تفسير اللفظة القرآنية ببيان كيفيتها كما جاءت في آياتٍ أخرى.</li> <li>ب ـــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلِّهِ في تعيين مبهمات الآيةِ</li> <li>المُفَسَّرةِ . وذلِكَ بتلمس نظائر اللفظ أو الآيةِ المُفَسَّرةِ .</li> <li>ج ـــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلِّهِ في تفسير اللفظةِ القُرآنية.</li> <li>ج ـــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلِّهِ في توجيْهِ ما ظاهرُهُ</li> <li>الإشْكالِ .</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٦٢<br>٦٣<br>٦٤           | <ul> <li>أ ـــ تفسير اللفظة القرآنية ببيان كيفيتها كما جاءت في آياتٍ أخرى.</li> <li>ب ـــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلِّهِ في تعيين مبهمات الآيةِ</li> <li>المُفَسَّرةِ . وذلِكَ بتلمس نظائر اللفظ أو الآيةِ المُفَسَّرةِ .</li> <li>ج ــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلِّهِ في تفسير اللفظةِ القُرآنية.</li> <li>د ــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلِّهِ في توجيْهِ ما ظاهِرُهُ</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٦٢<br>٦٣                 | <ul> <li>أ ـــ تفسير اللفظة القرآنية ببيان كيفيتها كما جاءت في آياتٍ أخرى.</li> <li>ب ـــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلِّهِ في تعيين مبهمات الآيةِ</li> <li>المُفَسَّرةِ . وذلِكَ بتلمس نظائر اللفظ أو الآيةِ المُفَسَّرةِ .</li> <li>ج ــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلِّهِ في تفسير اللفظةِ القُرآنية.</li> <li>ج ــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلِّهِ في توجيْهِ ما ظاهرُهُ</li> <li>الإشْكالِ .</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٦٢<br>٦٣<br>٦٤           | <ul> <li>أ ـــ تفسير اللفظة القرآنية ببيان كيفيتها كما جاءت في آياتٍ أخرى.</li> <li>ب ـــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلِّهِ في تعيين مبهمات الآيةِ</li> <li>المُفَسَّرةِ . وذلِكَ بتلمس نظائر اللفظ أو الآيةِ المُفَسَّرةِ .</li> <li>ج ــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلِّهِ في تفسير اللفظة القُرآنية.</li> <li>ج ــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلِّهِ في توجيْهِ ما ظاهرَهُ</li> <li>و الآيةِ المُفَسَرةِ .</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| २ ४<br>२ ४<br>२ ६<br>२ ६ | <ul> <li>أ ـــ تفسير اللفظة القرآنية ببيان كيفيتها كما جاءت في آياتٍ أخرى.</li> <li>ب ـــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلِّهِ في تعيين مبهمات الآيةِ</li> <li>المُفَسَّرةِ . وذلِكَ بتلمس نظائر اللفظ أو الآيةِ المُفَسَّرةِ .</li> <li>ج ــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلَّهِ في تفسير اللفظة القُرآنية.</li> <li>ج ــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلَّهِ في توجيْهِ ما ظاهِرُهُ</li> <li>د ــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلَّهِ في توجيْهِ ما ظاهِرُهُ</li> <li>د ــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلَّهِ في توجيْهِ ما ظاهِرُهُ</li> <li>د ــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلَّهِ في توجيْهِ ما ظاهِرُهُ</li> <li>د ــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلَّهِ في توجيْهِ ما ظاهِرُهُ</li> <li>د ــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلَّهِ في توجيْهِ ما ظاهِرُهُ</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٦٢<br>٦٣<br>٦٤           | <ul> <li>أ ـــ تفسير اللفظة القرآنية ببيان كيفيتها كما جاءت في آياتٍ أخرى.</li> <li>ب ـــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلِّهِ في تعيين مبهمات الآية</li> <li>المُفَسَّرة . وذلِكَ بتلمس نظائر اللفظ أو الآية المُفَسَّرة .</li> <li>ج ـــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلِّهِ في تفسير اللفظة القُرآنية .</li> <li>ج ـــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلِّهِ في تفسير اللفظة القُرآنية .</li> <li>ج ـــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلِّهِ في تفسير اللفظة القُرآنية .</li> <li>ج ـــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلِّهِ في تفسير اللفظة القُرآنية .</li> <li>و ـــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلِّهِ في توجيْهِ ما ظاهرُهُ</li> <li>ما ظاهرتُهُ من السياق العام للقرآن كُلِّهِ في توجيْهِ ما ظاهرة القرآن .</li> <li>و ـــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلِّهِ في توجيْهِ ما ظاهرة .</li> <li>و ـــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلِّهِ في توجيْهِ ما ظاهرة .</li> <li>و ـــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلِّهِ في توجيْهِ ما ظاهرة .</li> <li>و ـــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلِّهِ في ذِحْرِ نتيجة فِعل مالم الشكال .</li> <li>و ـــ استفادتُهُ من السياق العام للقرآن كُلَّه في ذِحْرِ نتيجة فِعل مالم الطلب الثاني: استفادتُهُ من السياق العام للقرآن عُلَه في ذَحْر نتيجة في التفسير .</li> </ul> |

|            | تسجيل بعض النتائج المتعلقة بمذه الاستفادة .                             |
|------------|-------------------------------------------------------------------------|
| ٦٧         | المطلب الثالث: استفادتُهُ من أخبارِ العربِ وعاداتهم في التفسير          |
| ٦٨         | المطلب الوابع : استفادتُهُ من أخبارٍ بني إسرائيل في التفسير .           |
| ٦٨         | _ أوجه استفادة أبي مالكٍ الغفاري من هذه الأخبار في التفسير .            |
| ٦٨         | _ من خلال الدراسة التفسيرية لأقوال أبي مالكٍ الغفاري يمكن               |
|            | تسجيل بعض النتائج المتعلقة بمذه الاستفادة .                             |
|            | المطلب الخامس : تفسيرُ القَوُرَآن باللغةِ .                             |
| ٧.         | أ <b>ولاً</b> : تفسير اللفظ بما يقاربه في المعنى .                      |
| ٧.         | <b>ثانياً</b> : التفسير السياقي للفظة القرآنية .                        |
| ٧١         | <b>ثالثاً</b> : التفسير بالمثال .                                       |
| ٧١         | _ من أسباب عدول أبي مالكٍ عن التفسير اللفظي إلى التفسير بالمثال         |
| ۷۲         | رابعاً : التفسير باللازم .                                              |
| ٧٣         | <b>خامساً</b> : حمل اللفظ على ظاهره .                                   |
| ٧ ٤        | <b>سادساً</b> : تفسير اللفظ بجزءٍ من معناه .                            |
|            | <b>سابعاً</b> : تبيين بعض الأساليب العربية التي نزل بما القرآن الكريم . |
| ٧ ٤        | ١ _ الحذف والاختصار .                                                   |
| ٧٥         | ٢ التقديم والتأخير .                                                    |
| ٧٥         | ٣ مخالفة ظاهر اللفظ معناه .                                             |
|            | المُبْحَثُ الثالث : معالِم بارزة في تفسير أبي مالكٍ الغِفاريِّ .        |
|            | أولاً : عنايتُهُ بتوجيه الآياتِ التي ظاهِرُها الإشْكال .                |
| ٧٦         | من أسباب الوقوع في الإشكال ( وطريقة دفعها ) :                           |
| <b>۲</b> ٦ | ١ ـــ انتزاع الآية من سياقها تُمّ طلب تفسيرها بعيداً عن السياق .        |
| <b>۲</b> ٦ | ٢ ـــ توهُّم مخالفةِ ظاهر اللفظ للواقع المحسوس .                        |
| ٧٧         | ٣ _ توهم استحالة المعنى في حق الله جل ثناؤه .                           |
| ٧٧         | ٤ ـــ توهُّمُ وصْفِ الأنبياءِ بما ينبغي تتريهُهُم عنه .                 |
| ٧٨         | ٥ تعدد الضمائر .                                                        |
|            | ثانياً : اهتمامه بالكُلِّياتِ التَّفْسيريةِ .                           |

| ٧A                                      | ۱ _ ذِكْر كُلياتٍ مُطَّردة .                                                                                 |  |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ۷۸                                      | ۲ _ ذِكْرُ كُلياتٍ أغْلبية .                                                                                 |  |
| ٧٩                                      | ٣ _ يذكُر معنىً كُلّياً لكن بدون أن يستعمل صياغة الكُلّية التفسيرية                                          |  |
|                                         | ٤ _ تكرار بعض التفاسير المنقولة عنه لنظائر اللفظ ، فيأتي مَن بعدهُ                                           |  |
| <u>۷</u> ۹                              | فيصوغُ ذلِك كُلِّيَةً مطَّرِدةً أو أغلبية .                                                                  |  |
|                                         | ثالِثاً : اهتمامه بأسباب الترول .                                                                            |  |
| ۸۱ _ ۸۰                                 | مقدمة تعريفية ، وفيها شرح قول الواحدي فيمن يحل له القول في                                                   |  |
| ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ | أسباب الترول .                                                                                               |  |
| ٨١                                      | حكم قولُ التابعيِّ في ذِكْرِهِ لسببِ الترول وشروط قبوله .                                                    |  |
| ۸۲                                      | _ صيغ الترول التي استعملها أبو مالكٍ الغفاري ودلالة كل صيغة .                                                |  |
| ٨٣                                      | _ من خلال الدراسة التفسيرية لأقوال أبي مالكٍ الغفاري يمكن                                                    |  |
|                                         | تسجيل بعض النتائج المتعلقة بهذه الاستفادة .                                                                  |  |
| ٨٤ ٨٣                                   | _ قرائن تفيد في الجزم بأنَّ هذا الحدث ، أو تلك القِصَّة هي سبب                                               |  |
|                                         | الترول ، أو الجزم بأنَّها من قبيل التفسير .                                                                  |  |
| ٨٤                                      | رابعاً : موقِفُ أبي مالكٍ الغِفاريِّ من النَّسْخِ .                                                          |  |
|                                         | خامِساً : عنايةُ أبي مالكٍ الغِفاريِّ بالوقْفِ والابتِداءِ .                                                 |  |
| ۸٦ ۸٥                                   | ١ ــــ قواءة الآيةِ أثناء تفسيرِهِ، والوقف على موضعٍ يرى أنهُ الأنسبُ؛                                       |  |
|                                         | مراعاةً للمعنى ، ثُمَّ يُفسرُ بناءً على ذلك ، ومثال ذلك :                                                    |  |
| ٨٥                                      | أ _ الوقف على ﴿ ۞ ☑ ◙ ⊠ ۞ ۞ ℃ .                                                                              |  |
| ۸٦                                      | ب الوقف على ﴿ ٢٠ الله الله ٢٠ ٢٠ ٠٠ .                                                                        |  |
| ۸٦                                      | ج الوقف على ﴿ ◘♦٧۞< ◙◙■■٦\$ \$ \$0\$ \$< ◘ \$                                                                |  |
|                                         | . «                                                                                                          |  |
| ٨٧                                      | ٢ — التصريح بانقطاع أول الآية عن آخرها في المعنى ، واسْتِعْمالُ<br>تربير من المعنى المعنى ، واسْتِعْمالُ     |  |
|                                         | لفظة "مفصولة" للدِّلالةِ على ذلِكَ .                                                                         |  |
| تفسير .                                 | سادساً : مشاركة أبي مالكٍ الغِفاريِّ في جملةٍ من علوم القرآن وال                                             |  |
| $\wedge \vee$                           | ١ ـــ ذِكْرُهُ لمجموعةٍ من أسماء السورِ القرآنية في تفسيرِهِ .                                               |  |
|                                         |                                                                                                              |  |
| ٨٧                                      | <ul> <li>۲ — تسمية آيةٍ من آياتِ القُرآن الكريم .</li> <li>۳ — ذِكْرُ أوائل في باب نزول القُرآن .</li> </ul> |  |

| ٨٧                       | <b>٤</b> عنايتهُ بعَدِّ الآي .                            |
|--------------------------|-----------------------------------------------------------|
| ٨٧                       | <ul> <li>الإشارة إلى أمثال الكتاب العزيز .</li> </ul>     |
| ٨٧                       | <b>٦ _</b> ذِكْرُهُ المعرب في القرآن .                    |
| ٨٧                       | ٧ _ عنايتُهُ بترتيب نزول الآياتِ ذاتِ الموضوع الواحِد ،   |
| لِمه، و در استها در اسةً | الباب الثاني : أقوال أبي مالك الغفاري في تفسير القرآنِ كُ |
|                          | تفسيرية.                                                  |
|                          | 1                                                         |
| ٨٩                       | ١ ـــــ أقوله في تفسير سورة البقرة .                      |
| 107                      | ۲ أقواله في تفسير سورة آل عمران .                         |
| 179                      | 🌱 🗕 أقواله في تفسير سورة النساء .                         |
| ۲۱۹                      | <b>٤</b> أقواله في تفسير سورة المائدة .                   |
| ۲۳٤                      | <ul> <li>أقواله في تفسير سورة الأنعام .</li> </ul>        |
| 707                      | ٦ أقواله في تفسير سورة الأعراف .                          |
| ۲ <i>٦</i> ٧             | ٧ أقواله في تفسير سورة الأنفال .                          |
| 777                      | ٨ ـــ أقواله في تفسير سورة التوبة .                       |
| ۲۹۳                      | <b>۹</b> أقواله في تفسير سورة يونس .                      |
| ۲۹۸                      | <ul> <li>۱ • أقواله في تفسير سورة هود .</li> </ul>        |
| ٣.٥                      | ١١ أقواله في تفسير سورة يوسف .                            |
| ٣٠٨                      | ١٢ أقواله في تفسير سورة الرعد .                           |
| ۳۱.                      | ١٣ أقواله في تفسير سورة إبراهيم .                         |
| ٣١٣                      | ١٤ _ أقواله في تفسير سورة الحجر .                         |
| ٣١٦                      | ١٥ _ أقواله في تفسير سورة النحل .                         |
| ۳۲.                      | ١٦ ــــ أقواله في تفسير سورة الإسراء .                    |
| ۳۲۲                      | ١٧ _ أقواله في تفسير سورة الكهف .                         |
| ٣٢٣                      | ١٨ ــــ أقواله في تفسير سورة مريم .                       |
| ٣٢٤                      | ١٩ _ أقواله في تفسير سورة طه .                            |
| ٣٢٤                      | ٢٠ _ أقواله في تفسير سورة الأنبياء .                      |
| ۳۲٦                      | ٢١ ـــ أقواله في تفسير سورة الحج .                        |

| P          |                                         |
|------------|-----------------------------------------|
| ΨY ٦       | ٢٢ ــــ أقواله في تفسير سورة المؤمنون   |
| ٣٢٩        | ٢٣ _ أقواله في تفسير سورة النور .       |
| ۳۳۷        | ٢٤ ــــ أقواله في تفسير سورة الفرقان .  |
| ٣٤٣        | ٢٥ أقواله في تفسير سورة الشعراء .       |
| ٣٤٥        | ٢٦ ــــ أقواله في تفسير سورة النمل .    |
| ٣٤٦        | ٢٧ _ أقواله في تفسير سورة القصص .       |
| ٣٥.        | ٢٨ ــــ أقواله في تفسير سورة العنكبوت . |
| ٣٥٢        | ٢٩ _ أقواله في تفسير سورة الروم .       |
| <b>707</b> | ٣٠ _ أقواله في تفسير سورة لقمان .       |
| ٣٥٤        | ٣١ _ أقواله في تفسير سورة السجدة .      |
| ٣٥٥        | ٣٢ _ أقواله في تفسير سورة الأحزاب .     |
| ٣٥٦        | ٣٣ _ أقواله في تفسير سورة سبأ .         |
| ٣٦.        | ٣٤ _ أقواله في تفسير سورة فاطر .        |
| ٣٦٣        | ٣٥ _ أقواله في تفسير سورة يس .          |
| ٣٦٥        | ٣٦ _ أقواله في تفسير سورة الصافات .     |
| ۳٦V        | ٣٧ _ أقواله في تفسير سورة ص .           |
| ۳٦٨        | ٣٨ ــــ أقواله في تفسير سورة الزمر .    |
| ۳٦٨        | ٣٩ _ أقواله في تفسير سورة غافر .        |
| ۳۷.        | ٤٠ _ أقواله في تفسير سورة الشورى .      |
| ٣٧٢        | ٤١ ـــــ أقواله في تفسير سورة الزخرف .  |
| ٣٧٣        | ٤٢ ــــ أقواله في تفسير سورة الدخان .   |
| ٣٧٥        | ٤٣ _ أقواله في تفسير سورة الحجرات .     |
| ۳۷٦        | ٤٤ ــــ أقواله في تفسير سورة ق .        |
| ۳۷۷        | ٤٥ ــــ أقواله في تفسير سورة الذاريات . |
| ۳۷۸        | ٤٦ ــــ أقواله في تفسير سورة النجم .    |
| ۳۸۲        | ٤٧ ــــ أقواله في تفسير سورة الرحمن .   |
| ٣٨٤        | ٤٨ ــــ أقواله في تفسير سورة الواقعة .  |
| ۳۸٦        | ٤٩ _ أقواله في تفسير سورة الحشر .       |
|            |                                         |

| ٤٦٦      | <b>سابعاً</b> : فهرس الموضوعات .                           |
|----------|------------------------------------------------------------|
| ٤٤٦      | <b>سادساً</b> : فهرس المراجع والمصادر .                    |
| 222      | <b>خامساً</b> : فهرس الإجماعات والاتفاقات في التفسير .     |
| ٤٤٣      | رابعاً : فهرس الفروق اللغوية .                             |
| ٤٣٩      | <b>ثالثاً</b> : فهرس رجال التفسير من السلف .               |
| ٤٣٦      | <b>ثانياً</b> : فهرس رجال أسانيد تفسير أبي مالك الغِفاري . |
| ٤١٧      | <b>أولاً</b> : فهرس الآيات المُفسَّرة                      |
| ٤٧٠ −٤١٦ | الفهارس العامة .                                           |
| ٤١٣      | الخاتمــة .                                                |
| ٤١٢      | ٦٧ _ أقواله في تفسير سورة الماعون .                        |
| ٤١١      | ٦٦ أقواله في تفسير سورة قريش .                             |
| ٤١.      | ٦٥ أقواله في تفسير سورة الفجر .                            |
| ٤٠٩      | ٢٤ _ أقواله في تفسير سورة الأعلى .                         |
| ٤٠٨      | ٦٣ _ أقواله في تفسير سورة الطارق .                         |
| ٤٠٧      | ٢٢ ــــ أقواله في تفسير سورة البروج .                      |
| ٤٠٦      | ٦١ ــــ أقواله في تفسير سورة التكوير .                     |
| ٤٠٦      | ٦٠ أقواله في تفسير سورة المطففين .                         |
| ٤٠٤      | ٥٩ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                    |
| ٤٠٢      | ۸۵ أقواله في تفسير سورة النازعات .                         |
| ٤٠١      | ٥٧ ـــــ أقواله في تفسير سورة القيامة .                    |
| ٣٩٧      | ٥٦ _ أقواله في تفسير سورة المدثر .                         |
| ٣٩٥      | ٥٥ _ أقواله في تفسير سورة المزمل .                         |
| ٣٩٤      | ٤٥ _ أقواله في تفسير سورة الجن .                           |
| ۳۹۳      | ٥٣ _ أقواله في تفسير سورة الحاقة .                         |
| ٣٩٢      | ٥٢ ــــ أقواله في تفسير سورة القلم .                       |
| ٣٩١      | ٥١ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                    |
| ۳۸۹      | <ul> <li>٥ — أقواله في تفسير سورة الجمعة .</li> </ul>      |