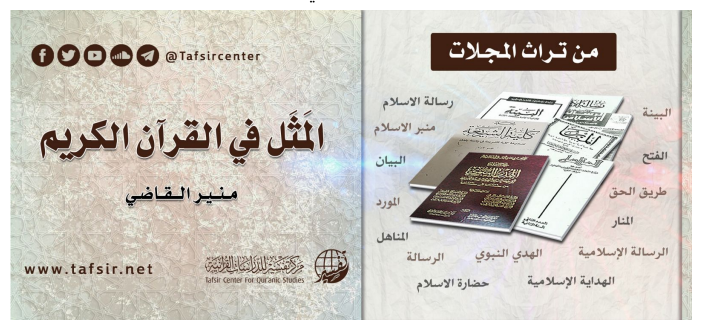


### المثل في القرآن الكريم

#### منير القاضى





استعمل القرآن الكريم أسلوب الأمثال في تصوير المعاني وبيانها، وهذه المقالة تعرّف بهذا الأسلوب في القرآن وأهم



خصائصه، وتسرد أكثر من أربعين مثلا من أمثال القرآن الكريم، مع التعليق الموجز عليها بما يبين مقصودها.

# المثل في القرآن الكريم[1]

﴿ وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ نَصْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ } [الحشر: 21].

﴿ وَتِلْكَ ٱلأَمْثَالُ نَصْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إَلا الْعَالِمُونَ } [العنكبوت: 43].

{وَلَقَدْ صَرَّقْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا الْقُرْآنِ مِنْ كُلِّ مَثْلٍ فَأَبَى أَكْثَرُ النَّاسِ إَلَا كُفُورًا}[الإسراء: 89].

{وَلَقَدْ صَرَّقْنَا فِي هَذَا الْقُرْآنِ لِلنَّاسِ مِنْ كُلِّ مَثَلٍ وَكَانَ الإِنْسَانُ أَكْثَرَ شَيْءٍ اجَدًلا}[الكهف: 54].

إنَّ الحديد بالحديد يُفلح.

إشاص شاص والحِمَل حِمَل.

الأمثال لا تَغيُّر في مَضربها عن حال موردها.

إنّ صيغة (مَثل) وما يشتق منها تنبئ عن معنى الحضور والظهور، وقد تدلّ على المشابهة والمشاكلة، تقول (مَثّل) الرجلُ بين يدي فلان، أي حَضر لديه منتصبًا،



و (مَثَل القمر) أي ظهر، و (ماثل فلانٌ فلانًا) أي شابهه، و (ماثل فلانًا بفلان) أي شابهه به، و (فلان مثلُ فلان) أي شبهه، و (ضرب له مثلا) أي بيَّن له حجة و دليًلا، و (بسط له مثلا) أي أوضح له حديثًا، و لا يخرج الدليل و الحديث عن دائرة معنى الظهور. و (تمثل الشيء) أي تصور مثاله و الميثال صفة مقدار الشيء - و لا يخرج تصور الشيء عن معنى حضوره في الخيال.

و(المثل) في مصطلح الأدب هو القول السائر الممثل بمضربه، أي المشبهة حالة مضربه بحالة مورده، أي الحالة التي كان قد ورد فيها القول، فهو استعارة تمثيلية مبنيّة على التشبيه المركب، أي تشبيه الصورة المنتزعة من حالة المشبه بالصورة المنتزعة من الحالة التي كان عليها المشبّه به، على غرار قول بشار:

## كأنّ مثار النقع فوق رؤوسنا .. وأسيافنا ليلٌ تهاوى كواكبه

وقد حصر علماء الأدب قديمًا وحديثًا الكلام (في المثل) بهذا المعنى الذي انتهينا من تفسيره، بحيث أصبح (المثل) عند الإطلاق لا يُقصد منه إلا هذا المعنى. وقد جمعوا ما تيسر لهم جمعه من الأمثال القديمة التي أصبح أكثرها لا يتبيَّن معناه إلا بشرح قد يطول، كما أنّ أغلبها قد نفر من أنس الاستعمال، فاستوحش وصار غريبًا لا يألف أقلام الكتاب، ولا صحائف الكتب، ولا سطور الصحف. وقد ألّف فيها بعضهم كتابًا؛ مثل كتاب (الأمثال) للمفضل الضبي، وكتاب (مجمع الأمثال) للميداني. ونظمها بعضهم وشرحها في مجلد ضخم مثل كتاب (فرائد اللآل في مجمع الأمثال) للشيخ إبراهيم الأحدب الطرابلسي.

وقسم بعض أساتذة الأدب كلام العرب إلى منظوم ومنثور، والمنثور إلى مرسل



ومسجوع، وإلى محاضرات وخطب وأمثال، وعرّفوا المثل بمثل ما سبق أن عرّفناه به. ولا شكّ أنّ هذه التقسيمات مبنية على أوصاف يمتاز بها نوع من الكلام عن نوع منه، واعتبروا تمايز الأمثال عن غيرها من كلام العرب، بكونها عبارات موجزة لبعض الناس فشت وسار استعمالها في المخاطبات والمعاتبات، لتصوير الحال التي دُكرت فيه بالحال التي كانت قد أنشئت وقيلت فيه؛ وذلك إمّا لطرافة في الصورة التي يحملها المثل، وإمّا لأن تلك الصورة توحي إلى ذهن السامع ما لا تؤديه رسالة أو صحيفة أو سطور من تفسير أو إيضاح، أو معنى آخر يقتضيه المقام، وهذا هو معنى الإيجاز. فالسامع عند ضرب المثل له ترتسم في ذهنه صورة حال مورده شارحة له حال مضرب المثل، فيفهم المعنى المقصود من الكلام بكل الدقة والوضوح فهمًا جامعًا شتى المتفرقات، كما لو عرضت عليك صورة شخص لتعريفه إليك، فإنها تعرفه إليك وتحيطك به من حيثيته: المادية والمعنوية، بأكثر مما تعرفه النوصيف.

كلّ ما مرّ بحثه من خطة الأدباء في المثل صحيح مقبول مشكور، ولكنهم قد أغفلوا في كلامهم وتقسيماتهم نوعين من الأمثال يشتاق الأديب إلى البحث فيها، وتدوين ما يتيسر تدوينه منها:

الأول: أمثال القرآن الكريم، وهي الأهم علمًا، والأغزر فائدة.

والثاني: الأمثال العامية، وهي من نوع الأمثال التي جمعها السَّلف من حيث الماهية والحقيقة، إلا أنها من وضع العامّة لم تراع فيها الفصاحة ولا البلاغة، فهي



نوع من الأدب العامي.

ولا شأن لنا في هذا المقال بالأمثال التي بحث فيها الأدباء جمعًا وشرحًا ثم نظمًا وتفسيرًا.

### أمثال القرآن الكريم:

المثل في القرآن الكريم ليس من قبيل (المثل) المصطلح عليه عند الأدباء المعرّف عندهم بالتعريف السّالف الدّكر أو بما يساويه معنى، أو بما يعادله لفظا ومعنى، ولا هو على غراره. وليس هو من النوع الداخل في تقسيم المنثور إلى الأقسام التي مرّت الإشارة إليها آنفًا. بل هو نوع آخر أسماه القرآن الكريم (مثّلا) من قبل أن تعرف علوم الأدب (المثل)، ومن قبل أن تسمي به نوعًا من الكلام المنثور وتضعه مصطلحًا له. بل من قبل أن يعرف الأدباء (المثل) بتعريفهم الذي سبق ذكره. فقال في سورة البقرة: {إنَّ اللَّهَ لا يَسْتَحْيي أنْ يَضْرب مَثّلا مَا بَعُوضَة فَمَا فَوْقَها} [البقرة:

فالمثل بعُرْف القرآن الكريم هو الكلام الذي يقصد به تصوير حالة، أو واقعة، أو شخص، لاتعاظ القارئين والسامعين بالصورة التي صور ها لهم، أو لإيناسهم بها، سواء أطال الكلام أم قصر، وأشاع وفشا أم بقي في لوحته اللامعة مكتوبًا محفوظًا وهذا الضرب من الكلام من أبلغ صور التشبيه المركب، وأدق ما يرمي إليه البليغ من الوسائل التي تبرز المعاني الخفية المضمرة، سافرة الوجه، واضحة الملامح، جميلة المنظر. وإلى مثل هذا يقصد المصورون وأشباههم في وسائلهم الميسورة لهم؛ وبهذا يتفاوت مقامهم، وتبارى مهارتهم.



وحسبك علمًا بتأثيره في النفوس أنّ القرآن الكريم صدع بضرب الأمثال في كلّ مقام ومقال، وأنه في أوائل صحائفه المشرقة بنور الهداية بادر بضرب المثل، فإنه بعد أن قسم الناس في مفتتح سورة البقرة إلى متّق مفلح، وكافر عنيد، ومنافق خاسر، ضرب مثلا للمنافقين مصورًا حالتهم العجيبة، ما يخفون وما يبدون، وبسيرهم المعوج سير اليربوع في نافِقائه، وبتردّدهم بين التظاهر بالإيمان وبين إبطان الكفر وإضماره، {وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُوا قَالُوا آمَنَّا وَإِذَا خَلُوا إِلَى شَيَاطِينِهمْ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِئُونَ}، وبحيرتهم في أمرهم وعدم استجابتهم لدعوة الحق، وبجُبْنِهم وخَور هم وخِذلانهم، وبانصر افهم عن طريق الصواب وعن تدبّر هم ما يسمعون من الحكمة والموعظة =أقول ضرب لهم مثلا رسم فيه هذه المعانى الكامنة في نفوسهم رسمًا يكاد يلمس باليد، ويشاهد بالعين، فقال: {مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِي السْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَّهُمْ فِي ظُلُمَاتٍ لَا يُبْصِرُونَ \* صُمٌّ بُكْمٌ عُمْيٌ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ \* أَوْ كَصَيِّبٍ مِنَ السَّمَاءِ فِيهِ ظُلُمَاتٌ وَرَعْدٌ وَبَرْقٌ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي آدَانِهِمْ مِنَ الصَّوَاعِقِ حَدْرَ الْمَوْتِ وَاللهُ مُحِيطٌ بِالْكَافِرِينَ \* يَكَادُ الْبَرْقُ يَخْطَفُ أَبْصِنَارَهُمْ كُلَّمَا أَضِنَاءَ لَهُمْ مَشَوْا فِيهِ وَإِذَا أَظُلَّمَ عَلَيْهِمْ قَامُوا وَلُو شَاءَ اللَّهُ لَدَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِ هِمْ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قديرٌ } [البقرة: 17-20].



وخص المنافق بالتمثيل دون المتقي والكافر؛ لأن أمر كل منهما واضح، وطوية كل منهما معلومة صريحة، ذلك مُعْلِن إيمانه مُقْلِح، وهذا مُعْلِن كفره معاند مُبْلِس، فكل منهما معروف الحال، مكشوف السيرة بخلاف المنافق الحائر المحيّر، المبطن للإنكار، المتستر بالإيمان، الخدّاع البغيض، المتلوّن تلون الحرباء، الغامضة سيرته، الخبيئة طويته، فهو الحريّ أن ترسم صورته القبيحة، ويكشف عن وجهه البشع الدّميم؛ ليعرف بين الناس، فيتقوا شرّه، ويتجنبوا طرقه الملتوية، وعمله المنكر، وسيرته الشادة.

إنّ أمثال القرآن الكريم آيات بيّنات تُصور المعاني الدقيقة والحالات الغامضة، تصويرًا بارزًا تكاد تلمس معالمه. تبعث في النفوس فرحة، أو هيبة، أو إرشادًا أو كشفًا عن حقيقة، أو هداية إلى الرشد، أو نحو ذلك من المعاني الرفيعة التي توجّه النفوس إلى قبلة الخير، ثم إلى تزكيتها وتطهيرها من أدران الجموح والغفلة، وتزجي في القلوب أنوارًا تنظر بها إلى عجائب الكون، فتقرأ سفر الوجود آيات بينات، وتدرك فلسفة العالم العميقة الغور.

فكلّ مثل من أمثال القرآن الحكيم يشرح للناس حقيقة من حقائق الاجتماع، أو ضربًا من عجائب الطبيعة، أو حُجّة دامغة لإثبات أمر انصرف عن إدراكه كثير من الناس، أفك عنه من أفك، وعاند فيه من عاند.

وإليك ما تيسر لي جمعه من أمثال القرآن الكريم بالمعنى الذي اصطلح عليه:

1- في تصوير حالة المنافقين وما هم عليه من الحيرة والخبث والغباوة والجُبن:



{مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِي السُتُوقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلُهُ ذَهَبَ اللهُ بِنُورِهِمْ وَتَركَهُمْ فِي ظُلُمَاتٍ لَا يُبْصِرُونَ \* صُمُّ بُكُمٌ عُمْيٌ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ \* أَوْ كَصَيِّبٍ مِنَ السَّمَاءِ فِيهِ ظُلُمَاتٌ وَرَعْدٌ وَبَرْقٌ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ مِنَ الصَّوَاعِق حَدَرَ الْمَوْتِ وَاللَّهُ مُحْيِطٌ بِالْكَافِرِينَ} [البقرة: 17- 19].

(صُمُ) جمع «أصم»، وهو مَن فقد حاسة السمع، (بُكْم) جمع «أبكم»، وهو الأخرس، (كصيِّب) الصيِّب هو المطر، أو المطر المنهمر المتدفق، فقد جاء في الأثر: اللهم اسقنا غيثًا «صيِّبًا»، أي منهمرًا متدفقًا.

فهذه الصورة التي رسمها المثل في ذهن السامع للمنافق يعجز المصور أن يصورها بريشته وأدهانه، وإذا أجهد نفسه في دقة التصوير، فلا مناص له من أن يستمد المعونة من صورة هذا المثل، وإذا رافقه التوفيق في المعونة فلا إخال أنه يقدر أن يبعث إلى ذهن الناظر من الصورة التي أجهد نفسه في إخراجها، مثل ما يوحي به هذا المثل من أشكال، ومعان، وحالات، وشؤون، وحركات، وسكنات، وتحير، وتخبط، وغباوة، وسوء فهم، وجبن، وتعشق للحياة، ونحو ذلك مما انطوى عليه المنافق، وجُبل عليه من الأخلاق الرذيلة، التي أوحى بها المثل.

2- في تصوير حالة المصلح الداعي إلى الرشاد، بين الضالين المعاندين وهو يدعوهم إلى الحق والصواب وهم عنه معرضون، وقد دأبوا على سيرهم في غيهم:

{وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ الَّذِي يَبْعِقُ بِمَا َلا يَسْمَعُ إَلا دُعَاءً وَنِدَاءً صُمُّ بُكُمٌ عُمْيٌ فَهُمْ لا يَعْقِلُونَ}[البقرة: 171].



(ينعق) يصيح، يقال: نعق الراعي بغنمه؛ أي صاح بها وزجرها.

فهذا المثل انتزع صورة من حالة الراعي بين غنمه ناعقًا بها، صائحًا زاجرًا لها وهي لا تعي ما يقول ولا تفهم منه شيئًا، فلا تدرك منه غير صياحه وندائه؛ لأنها لا تملك جهاز إدراك المعنى والفهم. وشبّه بها حالة المرشد المصلح بين الضالين المعاندين، وهو يعظهم ويخطب فيهم، وهم لا ينتفعون بما يقول، ويصرون على ما هم عليه، وهم يملكون جهاز الإدراك، فلهم آذان ولكن لا يسمعون بها سماع تفهم، ولهم عيون ولكن عليها غشاوة الضلال فلا يبصرون بها منار الهدى، ولهم ألسنن ولكن لا تنطق بالصواب والحق، فهم صم بكم عمي، فهم لا يعقلون. فلا فرق بينهم في النتيجة وبين غنم الراعي وهو ينعق بها.

3- في تصوير مكاسب من يبذل ماله في سبيل الخير، وما يجنيه من الثمرات:

{مَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمُواللهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَثَتْ سَبْعَ إِسَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِائَةٌ حَبَّةٍ وَاللهُ يُضَاعِفُ لِمَنْ يَشَاءُ وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ} [البقرة: 261].

فتصور بداعة منظر لشخص يدفع درهمًا في سبيل الخير لا يقصد به إلا وجه الله والمنفعة العامة، وبجانبه شخص آخر زرع حبة من حنطة مثلا في أرض طيبة، فنبتت الحبة ونمت وتفرع منها سبع سنابل أو أضعافها خضر مليئة بالحب، تحمل كلّ واحدة منها مائة حبة أو أكثر يأخذها زارع الحبة؛ ودافع الدرهم ينظر، مؤمّلا أن ينال من الثواب الكثير مثل ما نال صاحب الحبة من الحب الكثير، فهذا التمثيل يشرح مكاسب عمل الخير أتم شرح ويدعو إلى عمل الخير ويسوق إليه.

4- في تمثيل الباذلين أمو الهم مباهاةً ورئاءً للناس أو لغرض شخصي، لا يقصدون



### به فعل الخير:

{فَمَتَلُهُ كَمَتَلِ صِنَقُوانِ عَلَيْهِ ثُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلَدًا لَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُوا وَاللهُ لَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُوا وَاللهُ لَا يَهْدِي الْقُوْمَ الْكَافِرِينَ} [البقرة: 264].

(صفوان) صخر أملس، (وابل) مطر شديد ضخم القطر، (صلدًا) صلبًا أملس.

فهذا المثل يبدي أجلى منظر لحالة المنفق ماله رئاء الناس، وما كسبه من الثمرات، وما آلت إليه نفقته من البطلان والخسران.

5- في حالة الباذلين أموالهم بسخاء من أنفسهم بغية مرضاة الله تعالى وإرضاء ضمائر هم، وما تؤثله أعمالهم من خير محقق:

{وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَ اللَّهُمُ ابْتِغَاءَ مَرْضَنَاتِ اللهِ وَتَنْبِيتًا مِنْ أَنْفُسِهِمْ كَمَثَلِ جَنَّةٍ بِرَبُوةٍ أَصَابَهَا وَابِلٌ إِفَطَلٌ [البقرة: 265]. أصنابَهَا وَابِلٌ إِفَطَلٌ [البقرة: 265].

(جنة) بستان، (الربوة) ما ارتفع من الأرض، (الأكل) الثمر والرزق، (الطّلّ) الندى، أو أخفّ المطر وأضعفه.

فالمثل هنا يرسم صورة زاهرة تعبر عن نفقة المنفقين أموالهم الخير وما تؤتيه من نفع فهو يصورها ببستان -وهي تجمع أنواع الثمرات- قائمة على أرض مرتفعة تستدر المطر الشديد فيصيبها، أو يصيبها الطلّ وإن لم يكن مطر فهي رَيَّا دائمًا، متحققة الإثمار على كلّ حال، يتضاعف ثمرها لزكاة مائها وطيب تربتها؛ فنفقة الخير الخالصة الله هذه صورتها.



6- في من يبطل آثار عمله الصالح بإلحاقه إياه بعمل مفسد له؛ فمن ينفق ماله في سبيل الخير ثم يتبع نفقته بالمن على من أنفق عليه أو بإيذائه بتعييره بها، فإن كرامة نفقته تزول، ويُمحى أثرها، وقد ضرب هذا المثل في هذا المضمار:

{أَيُودُ أَحَدُكُمْ أَنْ تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مِنْ نَخِيلٍ وَأَعْنَابٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ لَهُ فِيهَا مِنْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ وَأَصَابَهُ الْكِبَرُ وَلَهُ دُرِّيَّةٌ ضُعَفَاءُ فَأَصَابَهَا إعْصَارٌ فِيهِ نَارٌ فَاحْتَرَقَتْ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ االلهُ لَكُمُ الْآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ} [البقرة: 266].

(إعْصنارٌ) ريح تهبُّ من الأرض كالعمود، أو ريح تُثير السحاب، أو التي فيها نار.

يتضمن هذا الكلام مثلا بارعًا لمن يحصل على نتائج مرضية من جهوده ثم يطرأ عليها ما يمحوها من الوجود والاعتبار، وليس له قوّة ولا نصير لدفع ما ألمّ بها.

7- في حالة المُرابي من انشغال باله بإنماء ماله بلا تعب، وذهوله عن نفسه باضطراب ذهنه دائمًا في حساب الدينار والدرهم والفلس من الربا، وتحضير ما يدعو إلى خضوع المراجعين لأمره من أساليب، وتعمقه في الحساب الدقيق:

{الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لَا يَقُومُونَ إَلا كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ إمِنَ المُسَّ}[البقرة: 275].

أي كما يقوم المجنون في حال جنونه إذا صرع وسقط، فما أصدق هذا التصور المعجز في المرابي، يقال: (تَخَبَّطهُ الشَّيْطانُ) إذا مسَّه بأذى.

8- في بيان مصير ما ينفقه ذوو المبادئ الفاسدة الرخيصة لتدعيم مبادئهم، وما



#### تخلفه تلك النفقات:

{مَثَلُ مَا يُنْفِقُونَ فِي هَذِهِ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَثَلِ رِيحٍ فِيهَا صِرِّ أَصَابَتْ حَرِّثَ قُوْمٍ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ فَأَهْلَكُتْهُ وَمَا ظَلْمَهُمُ اللهُ وَلَكِنْ أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ} [آل عمران: 117].

(الصِّر) شدة البرد.

فهذا التصوير يؤدي أوضح بيان عن مغبة مثل هذه النفقات، فإنها تضمحل و لا يبقى لها أثر، كما تهلك الريح العاصفة ما أتت عليه من زرع ونحوه.

9- في تصور حالة من يرجع إلى ما كان عليه في ماضيه الأسود، بعد أن دخل في حياة مشرقة بنور الصلاح والهدى:

{كَالَّذِي السَّتَهُو َتُهُ الشَّيَاطِينُ فِي الأرْضِ حَيْرَانَ لَهُ أَصْحَابٌ يَدْعُونَهُ الله الْهُدَى الْتِنَا قُلْ إِنَّ هُدَى اللهِ هُوَ الْهُدَى}[الأنعام: 71].

(اسْتَهُو َتُهُ) استزلته، أو زيّنت له هواه، (حَيْرَانَ) لا يهتدي لسبيله.

10- في المقارنة بين من يستجيب للمصلحين فيستمع القول ويتبع أحسنه، فيصبح عضوًا صالحًا في المجتمع، وبين من يبقى عاكفًا على ضلاله:

{أُومَنْ كَانَ مَيْنًا فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ ثُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَنْ مَثَلُهُ فِي الظُّلُمَاتِ النُّاسَ إِذَارِجٍ مِنْهَا}[الأنعام: 122].

11- في طيب الأصل وزكاة المنبت، وفي فساد الجرم وخبث المنبت:



(هَ الْبَلَدُ الطَّيِّبُ يَخْرُجُ نَبَاثُهُ بِإِدْن رَبِّهِ وَالَّذِي خَبُثَ لَا يَخْرُجُ إَلَا نَكِدًا [الأعراف: 58]. (نَكِدًا) قليًلا عَسِرًا.

فما أدق هذا التمثيل في طيب الأعراق وخبثها، وما ينبعث عنهما من نتائج صالحة أو طالحة.

12- في من يُديم على سوء خلقه، ويقيم على قبيح عمله، ولا ينفع فيه ما يدعوه إلى تعديل ما اعوج فيه، وتبديل ما قبح منه، فهو لا يقلع عن خطته:

{فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ الْكُلْبِ إِنْ تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَثْرُكُهُ يَلْهَتْ}[الأعراف: 176].

(إن تحمل عليه) أي تهاجمه، (يلهث) يخرج لسانه تعبًا أو عطشًا؛ ولا تخفَى طرافة هذا التمثيل ودقته في الموضوع.

13- في الغافل الذي لا ينتفع بما يملكه من وسائل الانتفاع:

{وَلَقَدْ إِذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِنَ الْحِنِّ وَالإِنْسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَقْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنُ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَضَلُّ أُولَئِكَ هُمُ يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَضَلُّ أُولَئِكَ هُمُ الْمُعُونَ بِهَا أُولَئِكَ كَالأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ أُولَئِكَ هُمُ الْمُعُونَ بِهَا أُولَئِكَ كَالأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُ أُولَئِكَ هُمُ الْمُعَامِ الْعَافِلُونَ} [الأعراف: 179].

(دَرأ) خلق، (قلوب) عقول، القلب يطلق على العضو المعروف في الإنسان الذي يضخ الدم الواصل إليه إلى المجاري الدموية، ويطلق على العقل والقرآن الكريم جرى على هذا الإطلاق الثاني، وكذلك أكثر الأحاديث النبوية، فهذا المثل يصور من



العقل والبصر والسمع -وهي وسائل الفهم- ولم ينتفع بها فيما يراه ويسمعه ويدركه، يصور هم بالأنعام التي لا تملك العقل فلا تدرك مما تراه وتسمعه إلا قدر ما يهديها إلى رزقها، وما يشعرها بما يضرها -ألهمها فجورها وتقواها-، بل قدر أنّ الأنعام أحسن حطّا منهم لأنّ الأنعام تدرك هذا القدر من ضرورياتها مما تسمع وترى، وهم غافلون.

14- في تصوير صفة الحياة الدنيا في تقلبها، كتجهمها بعد انشراحها؛ وانقباضها بعد انطلاقها، وانطفاء جمالها بعد بهجتها وازدهارها، وعسرها بعد يسرها، وضيقها بعد اتساعها، فهي لا تستقر على حال فلا تصلح أن تكون منتهى ما يتطلبه العاقل، والغاية المثلى التي يجري وراءها:

{إِنَّمَا مَثَلُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَاءٍ أَنْزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ فَاخْتَلْطْ بِهِ نَبَاتُ الْأَرْضِ مِمَّا يَأْكُلُ النَّاسُ وَالأَنْعَامُ حَتَّى إِذَا أَخَدَتِ الأَرْضُ زُخْرُفْهَا وَازَّيَّنَتْ وَظَنَّ أَهْلُهَا أَنَّهُمْ قَادِرُونَ عَلَيْهَا أَتَاهَا أَمْرُنَا لَيْلا أَوْ نَهَارًا فَجَعَلْنَاهَا حَصِيدًا لِكَأَنْ إِمْ لَمْ فَعْنَ بِالأَمْسِ كَذَلِكَ نُفَصِيّلُ الْآيَاتِ لِقُوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ} [يونس: 24].

(زخرفها) كمال حسنها وألوان نباتها، (حصيدًا) محصودة لا زرع فيها، (لم تغن) تكن.

فهذا المثل المبين لتقلب الحياة من صفو إلى كدر، ومن زهو إلى عدم، ومن أمل إلى يأس، ومن رجاء إلى قنوط لأبلغ مثل لقوم يتفكرون، يعجز أمهر المصورين من تصوير ما جاء به، مهما أوتي من أصماغ وريش، ويقف النحّات عند حدّه مهما أوتي من ألواح طبّعة وأزاميل قوية حادة.



15- في بشاعة وجوه الكافرين يوم الحساب:

{كَأَنَّمَا ٱغْشِيَتْ وُجُوهُهُمْ قِطْعًا مِنَ اللَّيْلِ مُظْلِمًا} [يونس: 27].

(أغشيت) غُطيت فالوجوه الكالحة المظلمة من سوادها، لا تمثل بأبلغ من أن تكون قد غُطيت بقطع من الليل المظلم، لا بقطعة واحدة منه فالذهن يستخلص من هذا المثل الموجز صورة بالغة في السواد والقبد؛ فتدركه عظة بالغة، لا تدركه من لوحة المصور، وإن عظم حجمها وأغمق سوادها فاحمًا فما أبلغ هذا الإيجاز!

16- في من يتطلب الشيء ممن لا يقدر عليه، أو من يطلب المُحال:

﴿كَبَاسِطِ كَقَيْهِ إِلَى الْمَاءِ لِيَبْلُغَ فَاهُ وَمَا هُو بِبَالِغِهِ وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إَلا فِي ضَلالٍ}[الرعد: 14].

فالقرآن العظيم ضرب هذا مثلا لعبدة الأوثان ونحوهم ممن يتضرعون إلى غير الله طالبين منه ما يرجون حصوله وتحقيقه من الشؤوذ؛ ومن المُحال أن يستجيب لهم. ولا أبلغ من صورة هذا المثل في الموضوع!

17- في الموازنة بين الضال والمهدي:

{مَثَلُ الْفَرِيقَيْنِ كَالْأَعْمَى وَالْأَصَمِّ وَالْبَصِيرِ وَالسَّمِيعِ إَهَلْ لِيَسْتَوِيَانِ مَثَلا}[هود: 24].

لا يستويان بلا شك

18- في المقايسة بين الضال والراشد، والضلال والهدى:



إقُلْ إِهَلْ إِسْتُوي الْأَعْمَى وَالْبَصِيرُ أَمْ هَلْ تَسْتُوي الظُّلُمَاتُ وَالنُّورُ}[الرعد: 16].

فالضال كالأعمى الأصم الذي لا يرى المصلح ولا يسمع ما يقوله سماع تفهم، والمهدي الراشد بصير يرى المصلح ويسمع ما يقوله سماع تفهم. والظلمات تطمس السنبل والصوى، وتضل الدليل وتغشى الحقائق، وهكذا الضالون. والنور ينير السبل ويجلي الصوى ويظهر الحقائق، وهكذا المصلحون.

19- في الحقّ والباطل، وثبات الحقّ وزوال الباطل:

{أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَالَتْ أُوْدِيَةٌ بِقَدَرِهَا فَاحْتَمَلَ السَّيْلُ لِزَبَدًا لِرَابِيًا وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي النَّارِ ابْتِغَاءَ حِلْيَةٍ أَوْ مَتَاعٍ زَبَدٌ مِثْلُهُ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ الْحَقَّ وَالْبَاطِلَ فَأَمَّا الزَّبَدُ فَيَدْهَبُ جُفَاءً وَأُمَّا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُتُ فِي الأَرْضِ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ الأَمْتَالَ} [الرعد: 17].

(لرَابِيًا) عاليًا على وجه الماء، (حِلْيَةٍ) ما يزيَّن به من مصوغ المعدنيات والحجارة، (جُفًاءً) ما رمى به الوادي إلى جنباته من الغثاء.

صور هذا المثل للحق والباطل صورة مشتقة من سيل الوديان بمياه الأمطار الغزيرة الجارفة تحمل على وجهها ما اعترضها من غثاء زبدًا رابيًا، كما تحمل معها مواد نافعة للزراعة والعشب.

فهذا السيل الطاغي يرمي في مسيره بالزّبد إلى جنباته؛ إذ لا فائدة فيه للأرض فيذهب جفاء، وما ينفع الزراعة والعشب من المواد كالغرين ونحوه؛ يبسطه على وجه



الأرض ماكتًا فيها لينتفع منه الناس.

فالباطل مثل هذا الزبد يذهب جفاءً وإن جاء راكبًا ظهر الماء، وما ينفع الناس يبقى ثابتًا على وجه الأرض وإن جاء سائحًا مع الماء.

ويتمّم المثل هذه الصورة بحال المعادن من ذهب وفضة وحديد وصفر ونحوها، عندما يراد الصنع فيها فتسلط عليها حرارة عالية تصهرها حتى تذوب فيطفو ما خالطها من مواد خبيثة غريبة عنها زبدًا رابيًا على وجه الذوب. فينفي الصانع هذا الزبد ويرمي به جفاءً وتمكث مواد أصل المعادن في محلها محتفظًا بها، فيصنع منها الحلي للزينة، أو الأمتعة الأخرى من سائر مرافق الحياة.

فهذا الزبد يمثل الباطل الذي يزول ويزهق وإنْ علا وقتًا ما، وأصل مواد المعادن التي تبقى للانتفاع منها تمثل الحق الذي يبقى راسخًا في محله يصارع الباطل فيزهقه.

20- في صفة الجنة التي يستحقها المتقون بوعد الله وثوابه:

{مَثَلُ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُثَقُونَ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ الْكُلُهَا لِاَائِمٌ وَظِلُهَا تِلْكَ عُقْبَى الْخَينَ الثَّارُ}[الرعد: 35].

(عُقْبَى) جزاء، فالعقبى جزاء الأمر، يقال: أعقبه، أي جازاه.

فهذا المثل يصور الجنة التي وعد االله تعالى المتقين بها. وما ألطف صورتها في المثل؟! فهي عُقبى الراغب فيها وجزاؤه، كما أنّ النار جزاء الكافر باالله الجاحد



نعمه وفضله

21- في مغبّة أعمال المفسدين وما تقدّموا به من خير على زعمهم:

{مَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ أَعْمَالُهُمْ إِكَرَمَادٍ اشْتَدَّتْ بِهِ الرِّيحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ لا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُوا عَلَى شَيْءٍ ذَلِكَ هُوَ الضَّلالُ الْبَعِيدُ}[إبراهيم: 18].

(يَوْم عَاصِفٍ) يوم تعصف فيه الريح، أي تشتد.

يصور المثل أعمال المفسدين وآثارها في سبيل الفساد برماد عصفت به الريح في يوم استمرت فيه الرياح العاصفة، (يَوْم عَاصِفٍ) فمحت آثاره ولم يبق منه شيء ما، يقدر صاحبه على الاحتفاظ به والإفادة منه، فأصبحت أعمالهم المبنية على الفساد والإفساد هباءً منثورًا.

22- في قوّة الكلام الطيب ونتائجه الطيبة، وقوّة الكلام الخبيث:

{أَلَمْ تَرَ كَيْفَ ضَرَبَ اللهُ مَثَلا كَلِمَة طَيِّبَة كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصِلُهَا تَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ \* تُؤْتِي أَكُلَهَا كُلَّ حِينِ بِإِذْنِ رَبِّهَا ويَضْربُ اللهُ الأَمْتَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَدَكَّرُونَ \* وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ اجْثَثَتْ مِنْ فَوْق الأرْض مَا لَهَا مِنْ قَرَارٍ } [إبراهيم: 24- 26].

(اجْتُتَتْ) استُؤصلِتْ أي قطعت بعروقها، لضعف العروق.

الشجرة الطيبة مثل النخلة من الأشجار الراسخة العروق في الأرض لا تقتلعها



الزعازع، تعطي الناس ثمرًا طيبًا في موسم الإثمار حيبًا بعد حين.

والشجرة الخبيثة مثل الحنظل من شجار التي لا قرار ولا رسوخ لها في الأرض، فهي تنتزع من أصلها بأقل عمل، وتقتلع بجذورها بأدنى تعمن، ولا يجتني منها غير خبيث الثمر ورذاله وكذلك الكلام الطيب يدخل في القلوب فيبقى راسخًا فيها، وتحفظه الكتب فيبقى حيًا فيها إلى ما شاء االله، يغذي النفوس بطيبه كما رددته الألسن، وينفذ من الأسماع إلى قرارات النفوس فيستقر فيها، فتنعم بطيبه وخيره، وتهنأ بثماره المعنوية والثمار المعنوية خير وأبقى من الثمار المادية

والكلام الخبيث لا يقوى على القيام بنفسه، تكرهه الأسماع، وتمجّه النفوس، فلا قرار له ولا بقاء، كالضباب يغطي الرياض برهة فيزول، والنفوس منه منقبضة، والقلوب له كارهة.

23- في من ينجز عملا صالحًا مفيدًا له أوله وللمجتمع، ثم يفسده ويبطله بعد إتمامه بعمل نقيضه، فيخسر الفائدة والثواب، ويضيع الوقت بالعبث:

﴿ وَلا تَكُونُوا كَالَّتِي نَقَضَت عَز لَهَا مِن بَعْدِ قُوَّةٍ أَنْكَاتًا } [النحل: 92].

(النَّكث) بالفتح النقض، و(النِّكث) بالكسر ما نقض من الغزل والأكسية، جمعه (أنكاث).

فما أوجز هذا المثل! وما أدقه في تصوير مثل هذا العمل الذي لا يأتي به إلا أخرق أحمق!



24- في زوال النعمة بكفرانها بطرًا، وحلول النقمة بدلها جزاءً وفاقًا:

{وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلا قَرْيَةً كَانَتْ آمِنَةً مُطْمَئِنَةً يَأْتِيهَا رِزِقْهَا رَغَدًا مِنْ كُلِّ مَكَانِ فَكَفَرَتْ لِأَنْعُمِ اللهِ فَأَذَاقَهَا اللهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَصنَعُونَ} [النحل: .[112]

الرزق (الرغد) الطيب الواسع، يقال: رغد عيشه رغدًا، إذا طاب واتسع.

فشكر النعمة بالعمل بها في الصالحات؛ يديمها، وكفرانها بالعمل بها في الموبقات والتبذير، وبالتخلف عن الشكر يزيلها.

## إذا كنتَ في نعمة فارعها .. فإنّ المعاصىي تُزيل النعم

فأمهر المصورين لو أراد أن يصور للذهن في لوحة قرية تتدقق عليها الخيرات الناعمة الكثيرة من سائر الأماكن والأطراف وأهلها آمنون مما يكدر صفوهم، مطمئنون في رغد عيشهم، ثم يأخذهم البطر، فينصرفون عن رعاية تلك النعم العظيمة بالشكر إلى كفرانها بالعمل خلاف مقتضى الشكر، فتضيع النعم، ويحل البؤس والنقم، فيتبدّل رغد عيشهم جوعًا، ورفاهية أمْنِهم وحلاوة طمأنينتهم خوقًا محرجًا مرًا؛ أقول لو أراد المصور الأمهر أن يتحف الأذهان بتصوير هذه الشؤون والمعاني، للاعتبار؛ لو قف عاجزًا أن يأتي بما يقارب ما يصوره هذا المثل الموجز لفظًا الواسع المطنب معنى.

25- في المقايسة بين الصنم العاجز، وبين الخالق القادر، أو بين الأمة المستعبدة المقيدة، وبين الأمة الحرة الطليقة المالكة نفسها:



{ضَرَبَ اللهُ مَثَلا عَبْدًا لِمَمْلُوكًا لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ وَمَنْ رَزَقْنَاهُ مِنَّا رِزْقًا حَسَنًا فَهُوَ يُنْفِقُ مِنْهُ سِرًا وَجَهْرًا هَلْ يَسْتَوُونَ} [النحل: 75].

صورة كلها بيان ودقة في إظهار البون الشاسع بين الفريقين، ليدرك ذو اللب أي الفريقين أحق بالاعتبار.

26- في الموازنة بين الفَدْم البليد العاجز الكَلّ على غيره، وبين المصلح المستقيم اللامع:

{وَضَرَبَ اللهُ مَثَلا رَجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَبْكَمُ لا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ وَهُوَ إِكَلُّ إِعَلَى مَوَّلاهُ أَيْنَمَا يُوحَجِّهُهُ لا يَأْتُ مِثَلا رَجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَبْكَمُ لا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ وَهُوَ إِكَلُّ إِعَلَى مِوْلاهُ أَيْنَمَا يُوحَجِّهُهُ لا يَأْتُ وَهُوَ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ إِللْعَدْلِ وَهُوَ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ [النحل: 76].

(الكَلُّ) الثقيل لا خير فيه، جمع «كُلول».

المثل يصوِّر للدّهن شخصيذ؛ جمع أحدهما البكم والعجز والبطاءة وثقل الطبع على من يعتمد عليه، لا يأتي له بخير في أيّ عمل يوجهه إليه، ويصوِّر له شخصًا آخر مصلحًا على نهج مستقيم، يطلب من الناس الأخذ بالعدل في أعمالهم وتصرّفاتهم ثم يطلب منك أن توازن بينهما في المماثلة والمساواة.

27- في الطاغي المغرور بماله الغافل عن شكر الله:

{إِنَّ الْإِنْسَانَ لِيَطْغَى \* أَنْ رَآهُ اسْتَغْنَى}[العلق: 6- 7] ، {وَاضْرِبْ لَهُمْ مَثَلا رَجُلَيْن جَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعًا \* كِلْتَا جَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعًا \* كِلْتَا



الْجَنَّتَيْن آنَت أَكُلْهَا وَلَمْ تَظْلِمْ مِنْهُ شَيْئًا وَفَجَّرْنَا خَلِالَهُمَا نَهَرًا \* وَكَانَ لَهُ ثَمَرٌ فَقَالَ لِصَاحِبِهِ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ أَنَا أَكْثَرُ مِنْكَ مَالًا وَأَعَرُ نَفَرًا \* وَدَخَلَ جَنَّتَهُ وَهُوَ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ قَالَ مَا أَظُنُ أَنْ تَبِيدَ هَذِهِ أَبَدًا \* وَمَا أَظَنُ السَّاعَة قَائِمَة وَلَئِنْ رُدِدْتُ إِلَى رَبِّي لَأَجِدَنَّ فَالَ مَا أَظُنُ أَنْ تَبِيدَ هَذِهِ أَبَدًا \* وَمَا أَظَنُ السَّاعَة قَائِمَة وَلَئِنْ رُدِدْتُ إِلَى رَبِّي لَأَجِدَنَّ خَيْرًا مِنْهَا مُنْقَلَبًا \* قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُو يَحَاوِرُهُ أَكْفَرْتَ بِالَّذِي خَلَقْكَ مِنْ ثُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطَقَةٍ ثُمَّ سَوَّاكَ رَجُلًا \* لَكِنَّا هُو اللهُ رَبِّي وَلا أَشْرِكُ بربِي أَدَدًا \* وَلُولًا إِذْ يَحَلَى مَنْ شَوَاكَ رَجُلًا \* لَكِنَّا هُو اللهُ رَبِّي وَلا أَشْرِكُ بربِي أَحَدًا \* وَلُولًا إِذْ يَحَلَى جَنَّتِكَ قُلْتَ مَا شَاءَ اللهُ لَا وَوَلَدًا \* فَعَسَى مَا شَاءَ اللهُ لَا أَلْهُ لَا بِاللهِ إِنْ تَرَن أَنَا أَقُلَّ مِنْكَ مَالًا وَوَلَدًا \* فَعَسَى رَبِّي أَنْ يُؤْتِين خَيْرًا مِنْ جَنَيْكَ وَيُرْسِلَ عَلَيْهَا حُسْبَانًا مِنَ السَّمَاءِ فَلُصُبْحَ صَعِيدًا زَلَقًا \* أَوْ يُصِبْحَ مَاوُهَا غَوْرًا قَلَنْ تَسْتَطِيعَ لَهُ طَلَبًا \* وَأُحِيطُ بِتَمَرِهِ فَأَصْبُحَ يُقَلِّبُ كَقَيْهِ عَلَى مُرُوشِهَا وَيَقُولُ يَا لَيْتَنِي لَمْ أَشْرِكُ برَبِي أَحَدًا \* وَلَمْ مَنْ دُونِ اللهِ وَمَا كَانَ مُنْتَصِرًا } [الكهف: 23- 14].

(يحاوره) يراجعه الكلام، يقال: تحاوروا أي تراجعوا الكلام بينهم، (حسبانًا) جمع حسبانة وهي الصاعقة والبرردة، (الصعيد) وجه الأرض، (زلقًا) أملس لا تثبت عليه القدم، (غورًا) غائرًا ذاهبًا في جوف الأرض، (خاوية) ساقطة، (عروشها) العرش ما يستظل به كالعريش؛ وعرش البيت سقفه، وعرش الكرم فروعه ودواليه تفرش على قوائم خشب ونحوه فتصبح كالمظلة.

فما أبلغ ما صوره هذا المثل من غفلة المغرور، وترقعه بغروره على من هو دونه في الثراء، وتعسُّفه وزهوه وخيلائه في المحاورة، وجهله قيمة نفسه وضعف قوته، وازدرائه بصاحبه، وما اكتسبه في غروره من خسران فظيع، مع فقد الناصر له، ومجافاة النصر إيَّاه، وما أبلغ هذه الصورة عظة للأذهان المدركة.

28- في زهرة الحياة الفانية:



{مَثَلَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَاءٍ أَنْزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ فَاخْتَلَطْ بِهِ نَبَاتُ الأَرْضِ فَأَصْبَحَ اهَشِيمًا تَدْرُوهُ الرِّيَاحُ} [الكهف: 45].

(هَشِيمًا) يابسًا متكسرًا، (تَدْرُوهُ) ثُفرته وتطيره وتذهبه

أبْيَن مثل، وأعمق تصوير للحياة الدنيا؛ فبينما نراها زاهرة تملأ الصدور فرحًا، والنفوس سرورًا، والقلوب آمالا، إذا هي مظلمة داكنة، طعمها صاب، وأيامها عذابٌ، بعد أن كانت عِذابًا، ومباهجها أحلام وسراب، كالنبات يبهجه الغيث الدوم؛ فتصبح الأرض مخضرة نضرة، شذية عطرة، حتى إذا استغلظ واستوى وبلغ المدى أصبح هشيمًا تذروه الرياح كأن لم يكن بالأمس. وهكذا الحياة الدنيا وزينتها.

29- في ضعف الباطل، ووَهنه وخوره، أمام الحقّ في سلطانه وقوّته وسطوته:

﴿ إِلَّا لَقَذِفُ بِالْحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدْمَغُهُ فَإِذًا هُو زَاهِقٌ } [الأنبياء: 18].

(نقذف) نرمي، «دمغ فلان فلائًا» ضربه في دماغه، فالتعبير في المثل (يدمغه) من باب المجاز، (زاهق) مضمحل، «زهق الباطل» أي اضمحل.

أروع مثل يصور بأوجز عبارة مبلغ قوة الحق وسلطانه على الباطل، وأن الباطل لا يقوى على مصارعة الحق، فالحق راسخ والباطل مضمحل.

30- في من يخضع له الناس، ويستمدون العون منه، وهو في الحقيقة والواقع عاجز عن الدَّبِّ عن نفسه وماله:



{يَا أَيُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَاسْتَمِعُوا لَهُ إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ لَنْ يَخْلُقُوا دُبَابً شَيْئًا لا يَسْتَنْقِدُوهُ مِنْهُ ضَعُفَ الطَّالِبُ وَلَو اجْتَمَعُوا لَهُ وَإِنْ يَسْلُبْهُمُ الدُّبَابُ شَيْئًا لا يَسْتَنْقِدُوهُ مِنْهُ ضَعُفَ الطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ} [الحج: 73].

(استنقذه منه) خلّصه منه واسترجعه إليه.

أطرف وأدق مثل في تصوير من يتخذه الناس سندًا وغوتًا في شؤونهم، وهو أضعف من الذباب وأحط منها في الواقع، كالأصنام. فإنها عاجزة عن دفع الذباب عنها، بل هي عاجزة عن استرداد ما يأخذه الذباب عنها من طيوب ضمخت بها، ودهون مسحت بها، فما أسْفة من يعبدها، وما أجهل من يستنجد بها، ومثلهم في الحكم من يتخذ شرار الناس أئمة، وضعافهم قادة، وضلالهم هداة، والله الأمر من قبل ومن بعد.

31- في كيفية استيلاء الله تعالى على العالم، وانكشاف العالم وظهوره بوجوده وقدرته وحكمته:

{اللهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ إِكَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ الْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ النَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ إِكَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ الْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبُ دُرِّيٌ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبَارِكَةٍ زَيْنُونَةٍ لا شَرْقِيَّةٍ وَلا غَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيهُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسُهُ نَارٌ نُورٌ عَلَى نُورٍ يَهْدِي اللهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَضْرَبُ اللّهُ الْأَمْتَالَ لِلنَّاسِ وَاللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ} [النور: 35].

(المِشكاة) الطاقة غير النافذة، وقد شرح الإمامُ الحجة أبو حامد الغزالي -عليه الرحمة- في رسالته «مشكاة الأنوار» هذا المثل العظيم شرحًا اقتبس أنواره من إنور



الإلهية، بإلهام من تجلّى الربوبية.

وليس بمقدوري أن أوفي هذا المثل المعجز حقه من الشرح والتأويل في هذا المقال الموجز بيد أني أعتقد أن من تدبره وتعمق في تفهمه، وله دو ق صوفي، وعلم بالأشعة والأنوار، يدرك منه تصويرًا بليعًا لوجود العالم وقيامه بوجود الواحد القهار، الذي ليس كمثله شيء وهو السميع البصير.

32- في تصوير مبلغ أعمال المفسدين -ومنهم الكافرون باالله أو بأنعمه- المخادعين، ومقدار نفعها والانتفاع منها:

{وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابٍ بِقِيعَةٍ يَحْسَبُهُ الظَّمْآنُ مَاءً حَتَّى إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدْهُ شَيْئًا وَوَجَدَ اللَّهُ عِنْدَهُ فَوَقَاهُ حِسَابَهُ وَاللهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ \* أَوْ كَظُلُمَاتٍ فِي بَحْرٍ لُجِّيٍّ يَعْشَاهُ مَوْجٌ مِنْ فَوْقِهِ مِنْ فَوْقِهِ سَحَابٌ ظُلُمَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضِ إِذَا أُخْرَجَ يَعْشَاهُ مَوْجٌ مِنْ فَوْقِهِ مِنْ فَوْقِهِ سَحَابٌ ظُلُمَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضِ إِذَا أُخْرَجَ يَدَهُ لَمْ يَكُدْ يَرَاهَا وَمَنْ لَمْ لِيَجْعَلِ اللهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ } [النور: 39- 40].

(السراب) شعاع يُرى على الأرض وسط النهار في شدّة الحر يشبه الماء، (قِيعة) جمع «قاع»، (لجّي) عميق، (الظمآن) العطشان.

يصور هذا المثال أعمال المفسدين التي يخدع ظاهرها، وهي لا قوام لها ولا حقيقة تقوم عليها، بالسراب الذي يخدع الظمآن ويضله، فيسعى إليه متلهقًا طلبًا للماء، فإذا جاءه لم يجد ماءً، فيخيب أمله ويضيع سعيه، ويندم على ما فات، إذ لم ينتفع بتشبّته بالسراب.

وهكذا أعمال المفسدين، وهي من وجه آخر كقطع الليل المظلم لا يتبيّن منها خير



وليس لها بصيص من نور يرمق، بل هي حالكة أشدّ الحلكة، كظلمات في بحر عميق تشتد الظُّلْمة فيه وحشة، تتراكب الأمواج عليه بعضها فوق بعض، فتزداد الظُّلْمة حلكًا؛ سماؤه سحاب، وماؤه عباب، نهاره فاحم، وليله قاتم، ظلمات بعضها فوق بعض.

33- في تصوير من يلتجئ في اتقاء السوء والاستزادة من الخير إلى ملجأ وهين لا يدفع ضرًا، ولا يدرأ شرًا، أو يأوي إلى ركن ضعيف، لا يسند من ركن إليه، ولا يحمي له ظهرًا:

{مَثَلُ الَّذِينَ اتَّخَدُوا مِنْ دُونِ اللهِ أُوْلِيَاءَ كَمَثَلِ الْعَنْكَبُوتِ اتَّخَدَتْ بَيْتًا وَإِنَّ أُوْهَنَ النَّبُوتِ لَتَّخَدُتْ بَيْتًا وَإِنَّ أُوْهَنَ الْبُيُوتِ لَبَيْتُ الْعَنْكَبُوتِ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ}[العنكبوت: 41].

(الولي) النصير والمنعم، جمعه «أولياء»، (أوهن) أضعف.

ما أصدق هذا التصوير البارع لمن يستقوي بغير الله تعالى، ويستعين في درء المكاره عنه بغير القادر القاهر، ويتخذ غير الله تعالى وليًا له.

34- في خطأ اعتقاد الإنسان بأن يكون الله شريك في ملكه، بدليل مما عليه الإنسان في ملكه:

﴿ إِضَرَبَ الْكُمْ امَثَلا امِنْ الْنُفُسِكُمْ هَلْ لَكُمْ مِنْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ مِنْ شُركَاءَ فِي مَا رَزَقْنَاكُمْ فَأَنْتُمْ فِيهِ سَوَاءٌ تَخَافُونَهُمْ كَخِيقَتِكُمْ أَنْفُسَكُمْ كَذَلِكَ نُفَصِيِّلُ الْآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ \* بَلِ اثْبَعَ الَّذِينَ ظَلْمُوا أَهْوَاءَهُمْ بِغَيْرِ عِلْمٍ } [الروم: 28-29].



# (ما مَلكَت أيمانكم) أي مماليككم.

وجه المثل هو أنكم لا تسلمون بأن يكون لمماليككم شركة معكم في أموالكم وأرزاقكم، ولا تعتبرونهم سواء معكم في تلك الأموال، فتلاحظونهم كما تلاحظون أنفسكم فيها، ولا ترضون بذلك، فينبغي أن يكون الأمر كذلك في الله تعالى مع عباده، فلا يجوز أن يكون لأحد من عباده شركة معه في شيء من ملكه، فما لا ترونه صحيحًا فيكم كيف يجوز لكم أن تروه صحيحًا في حقّ الله تعالى؟! فالصورة التي لا تستبيحونها لأنفسكم لا يجوز أن تستبيحوها في حقّ الله تعالى، والحال التي لا ترضونها لأنفسكم كيف ترضونها الله تعالى فلا شريك الله تعالى في ملكه.

35- في تمثيل حالة من وافقه الخذلان، وجفاه التوفيق، وعَدّته الهداية، وحالفته الضلالة؛ فأصبح لا يرى نور الحقّ، ولا منار الصواب، ولو كانت له عينان براقتان:

{إِنَّا هِعَلْنَا فِي الْعَنَاقِهِمْ أَغْلاً لا فَهِيَ إِلَى الأَدْقَانِ فَهُمْ مُقْمَحُونَ \* وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدًا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًا فَأَغْشَيْنَاهُمْ فَهُمْ لا يُبْصِرُونَ} [يس: 8- 9].

(الغُلّ) طوق من حديدٍ أو جِلْدٍ يُجعَل في العنق أو في اليد، جمعه «أغلال»، (الذقن) مجمع اللحيين، (مقمحون) رافعون رؤوسهم لا يستطيعون خفضها، يقال: قمح الغلُّ الأسيرَ؛ ترك رأسه مرفوعًا لضيقه، (فأغشيناهم) غطيناهم.

لو أراد المصور أن يصور مثل هذا الخائب الخاسر تصويرًا يوحي إلى الدّهن حالة الشخص الذي لا يرى نور الهدى الساطع، ولا مناره اللامع، وهو حديد



البصر، عالي النظر، لما استطاع في أداء مراده أن يخرج عن الحدود التي رسمها هذا المثل في تصوير تلك الحالة.

36- في تمثيل عناد الجهول العنيد الذي لا يتدبّر ولا يتذكّر:

{وَاضْرِبْ لَهُمْ مَثَلا أَصْحَابَ الْقَرْيَةِ إِذْ جَاءَهَا الْمُرْسَلُونَ \* إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمُ اثْنَيْن فَكَدَّبُوهُمَا فَعَزَّزْنَا بِتَالِثٍ فَقَالُوا إِنَّا إِلَيْكُمْ مُرْسَلُونَ \* قَالُوا مَا أَنْتُمْ إَلا بَشَرٌ مِثْلْنَا وَمَا أَنْتُمْ لَمُرْسَلُونَ \* وَمَا أَنْرَ مَنْ شَيْءٍ إِنْ أَنْتُمْ إَلا تَكْذِبُونَ \* قَالُوا رَبُّنَا يَعْلَمُ إِنَّا الْيَكُمْ لَمُرْسَلُونَ \* وَمَا أَنْزَلَ الرَّحْمَنُ مِنْ شَيْءٍ إِنْ أَنْتُمْ إَلا تَكْذِبُونَ \* قَالُوا رَبُّنَا يَعْلَمُ إِنَّا الْيَكُمْ لَمُرْسَلُونَ \* وَمَا عَلَيْنَا إَلا الْبَلاعُ الْمُبِينُ \* قَالُوا إِنَّا تَطَيَّرُ نَا بِكُمْ لَئِنْ لَمْ تَنْتَهُوا لَنَرْجُمَنَّكُمْ وَلَيَمَسَّنَكُمْ مِنَّا عَلَيْ مَعْلَمْ أَئِنْ دُكِّرْتُمْ بَلْ أَنْتُمْ قُومٌ مُسْرِفُونَ } [يس: 13- 19].

(فَعَزَّزْنَا بِتَالِثٍ) فقويناهما بثالث، يقال: عزَّزه أي قوّاه، (تطيَّرنا) تشاءمنا، يقال: تطير به وتطير منه، والاسم «الطِّيرَة»، وضدها الفأل؛ كأن يسمع المريض «يا سالِم» وطالب الضائع «يا واحد».

كتب هذا المثل أوضح تصوير للعنيد الجهول: يكدّب بلا دليل، ويردّ الشاهد بلا حجة، ويقيم نفسه مقياسًا لغيره فلا يجوِّز أن يكون من هو مِن نوعه ومثله أرقى منه، وإذا أعوزه الدليل أصر على الإنكار والتكذيب، لا يساير مجاملة الخصم إياه، وإذا خسر الحُجّة لاذ بالتشنيع والتهديد، وهو بعد هذا لا يرجع إلى التفكير في نفسه وسوء عمله، ليعرف نفسه، ومَن هو، وكيف يجب أن يناظر ويجادل، ويكسب الصواب؛ إنه لمثل عظيم، من عزيز حكيم.

37- في تصوير الفرق الكبير والبون الشاسع بين الخالص لجهة واحدة وبين



المرتبط بجهات مختلفة: كالموحد والمشرك، والمخلص والمنافق:

{ضَرَبَ اللهُ مَثَلا رَجُلا فِيهِ إِشُرَكَاءُ إِمُتَشَاكِسُونَ وَرَجُلا سَلَمًا لِرَجُلِ هَلْ يَسْتَويَانِ مَثَلا الْحَمْدُ اللهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ} [الزمر: 29].

(متشاكِسون) مختلفون عسيرون، أي متنازعون صعبة أخلاقهم، والشَّكِس، هو صعب الخلق، جمعه «شُكس»، (سَلَمًا) خالصًا.

نعم، لا يستوي المستقل والمشترك فإنّ بينهما تفاوتًا عظيمًا في السلوك، والتصرّف، والاستقلال، والمنزلة فالمشرك منحط في هذه الأمور ونحوها عن الموحد، والمنافق بعيد فيها كلّ البعد عن مقام المخلِص

38- في تصوير النعيم المقيم، والعيشة الرغدة:

إَمَتَكُ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَقُونَ فِيهَا أَنْهَارٌ مِنْ مَاءٍ غَيْرِ آسِنِ وَأَنْهَارٌ مِنْ لَبَنِ لَمْ يَتَغَيَّرُ طَعْمُهُ وَأَنْهَارٌ مِنْ خَمْرٍ لَدَّةٍ لِلشَّارِبِينَ وَأَنْهَارٌ مِنْ عَسَلٍ مُصلَقَى وَلَهُمْ فِيهَا مِنْ كُلِّ طَعْمُهُ وَأَنْهَارٌ مِنْ عَسَلٍ مُصلَقَى وَلَهُمْ فِيهَا مِنْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ وَمَعْفِرَةٌ مِنْ رَبِّهِمْ} [محمد: 15].

(آسِن) متغير الطعم، ومثله الآجِن ولكن تغيّر الآجِن شديد يعافه الشارب، (لدَّةٍ) لذيذة.

ما أطيب العيش في هذا المغنى وما ألدَّه، جمع أطايب النعم، ولا سائل فيه ولا مسؤول، ولهم مغفرة من ربهم.



39- في تمثيل الحياة الدنيا؛ الزاهرة، فالدّابلة، فالفانية:

{اعْلَمُوا أَنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَهْوٌ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرٌ بَيْنَكُمْ لِوَتَكَاثُرٌ فِي الْأَمْوَالِ وَالْأُولَادِ كَمَثَلِ غَيْثٍ أَعْجَبَ الْكُقَارَ نَبَاتُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَامًا}[الحديد: 20].

(أعجبَ الكفار) أعجب الزرّاع فالزارع يسمّى كافرًا وكذلك الليل والبحر، مِن «كَفَرَ الشيءَ» إذا غطاه، (حُطامًا) ما تكسّر من اليبيس.

تصویر بلیغ لحیاة تبسم فتعبس، و تزهر فتذبل، و تشرق فتغیب، و تنمو فتموت. و ما عند الله خیر و أبقى.

40- في جلال القرآن العظيم ورزانته، وما يحمله للناس من حِكَم وعلوم وهدًى وموعظة، وما ينطوي عليه من ترغيب وترهيب، وتبشير وإنذار:

{لَوْ أَنْزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ إِعَلَى إِجَبَلِ لَرَأَيْتَهُ خَاشِعًا مُتَصِدِّعًا مِنْ خَشْيَةِ اللهِ وَتِلْكَ الأَمْتَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ \* هُوَ اللهُ الَّذِي لَا إِلَّهَ إَلا هُوَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ هُوَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

(خاشعًا) ذليًلا خاضعًا، (متصدّعًا) متشققًا، الصدع الشقّ في شيء صلب = «فاصدع بما تؤمر» أي شُقَّ جماعتهم بما تؤمر به و هو التوحيد.

هكذا القرآن العظيم كلام االله تعالى، بات جلالة ووقارًا وعظمة، فهو حريٌّ أن تذلّ وتخضع له الجبال التي هي أقوى أوتادٍ في الأرض، وأن تنشق لهيبته وجلاله؛ لأنه



أقوى منها وأرسذ؛ {فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ إِجَعَلَهُ دَكًا وَخَرَّ مُوسَى صَعِقًا فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ سُبْحَانَكَ ثُبْتُ إِلَيْكَ وَأَنَا أُوَّلُ الْمُؤْمِنِينَ} [الأعراف: 143].

41- في تصوير من يملك خزائن العلم ولكن لا يفيد منها شيئًا، وهي أقرب إليه من حبل الوريد:

{مَثَلُ الَّذِينَ احُمِّلُوا الثَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا بِئُسَ مَثَلُ الْقُوْمِ اللَّهِ الْفَوْمِ الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ} [الجمعة: 5].

(أسفارًا) كُتبًا، جمع «سفر» وهو الكتاب.

أطرف تصوير، وأظرف تمثيل، وأصدق تقرير، لمن كانت وسائل العلم منه على التمام وهو لا يستفيد منها، أو كان عالمًا بعلم ولكن لا يعمل به، فهو شبيه بحمار أوقِرَ كتبًا -والكتب أوعية العلم؛ فإنّ كُلا منهما لم يستفد من الكتب التي لديه، والعلم الذي يحمله على ظهره أو في صدره.

42- في تمثيل من أوتي بسطة في الجسم، ورئيًا في المنظر، وزخرقًا في القول، وهو أحمق رعديد، يخاف من ظِله:

{وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ أَعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِنْ يَقُولُوا تَسْمَعْ لِقَوْلِهِمْ كَأَنَّهُمْ خُشُبٌ مُسَنَّدَةٌ يَحْسَبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ هُمُ الْعَدُو ُ فَاحْدَرْهُمْ قَاتَلَهُمُ اللَّهُ أَنَّى يُؤْفَكُونَ} [المنافقون: 4].

(خُشُب) جمع «خَشَب»، (مسنّدة) ممالة إلى ما يُسندها كالحائط.



وهذا خلاف من أوتي بسطة في العلم والعقل والجسم، فهذا الثاني عالم قوي أخو صدق، وذلك الأول جاهل جبان عدو"، خدّاع منظره، زُخرف قوله.

43- في أنّ كلّ امرئ مجزيّ بعمله، له ما كسب وعليه ما اكتسب، لا ينفعه أو يضره في ذلك حسنبٌ أو نَسنب:

إصرَبَ االلهُ مَثَلا لِلَّذِينَ كَفَرُوا امْرَأْتَ نُوحِ وَامْرَأْتَ لُوطٍ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَالِحَيْنِ فَخَانَتَاهُمَا قَلَمْ يُعْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ االلهِ شَيْئًا وَقِيلَ ادْخُلا النَّارَ مَعَ الدَّاخِلِينَ \* وَضَرَبَ االلهُ مَثَلا لِلَّذِينَ آمَنُوا امْرَأُتَ فِرْعَوْنَ إِدْ قَالَتْ رَبِّ ابْن لِي عِنْدَكَ الدَّاخِلِينَ \* وَضَرَبَ االلهُ مَثَلا لِلَّذِينَ آمَنُوا امْرَأُتَ فِرْعَوْنَ إِدْ قَالَتْ رَبِّ ابْن لِي عِنْدَكَ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ وَنَجِّنِي مِنْ فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَنَجِّنِي مِن الْقُوم الظَّالِمِينَ \* وَمَرْيَمَ ابْنَتَ عِمْرَانَ الْتِي أَحْصَنَتُ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِنْ رُوحِنَا وَصَدَّقَتْ بِكَلِمَاتِ رَبِّهَا وَكُثُنِهِ وَكَانَتُ مِنَ الْقَانِتِينَ} [التحريم: 10- 12].

ما أوضح هذا المثل وأصدقه في ميزان الأعمال، فإنّ الأعمال أنفسها هي الموازين والمقاييس والمعايير لأنفسها، لا دخل في هذا لشفيع ولا لصديق حميم: «يا فاطمة بنت محمد، اعملي فلن أغني عنك من الله شيئًا».

44- في تمثيل مقام الصادقين المخلصين في أعمالهم الصالحة؛ جزاءً وفاقًا:

{مُتَّكِئِينَ فِيهَا عَلَى الْأَرَائِكِ لَا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَلَا زَمْهَرِيرًا \* وَدَانِيَةً عَلَيْهِمْ ظِلالُهَا وَدُلِّلْتُ قُطُوفُهَا تَدْلِيلًا \* وَيُطَافُ عَلَيْهِمْ بِآنِيَةٍ مِنْ فِضَّةٍ وَأَكُوابٍ كَانَتْ قُوارِيراً \* وَدُلِّلْتُ قُوارِيراً \* وَيُسْقُونَ فِيهَا كَأْسًا كَانَ مِزَاجُهَا زَنْجَبِيلًا \* عَيْئًا فِيهَا كَأْسًا كَانَ مِزَاجُهَا زَنْجَبِيلًا \* عَيْئًا فِيهَا تُسْمَى سَلْسَبِيلًا \* وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانٌ مُخَلِّدُونَ إِذَا رَأَيْتَهُمْ حَسِبْتَهُمْ لُؤلُؤًا



مَنْتُورًا \* وَإِذَا رَأَيْتَ تَمَّ رَأَيْتَ نَعِيمًا وَمُلْكًا كَبِيرًا \* عَالِيَهُمْ ثِيَابُ سُنْدُسِ خُضْرٌ وَإِسْتَبْرَقٌ وَحُلُوا أَسَاوِرَ مِنْ فِضَّةٍ وَسَقَاهُمْ رَبُّهُمْ شَرَابًا طَهُورًا \* إِنَّ هَذَا كَانَ لَكُمْ جَزَاءً وَكَانَ سَعْيُكُمْ مَشْكُورًا}[الإنسان: 13- 22].

(الأرائك) جمع «أريكة» وهي سرير منجد مزين في قبة، أو كل ما يُتكأ عليه من سرير ومنصة وفِراش، (زَمْهَريرًا) بردًا شديدًا، (قطوف) جمع «قِطف»، وهو العنقود وكل ما يُقطع من الثمار أي يُقطف، (مِزاجُها) مِزاج الشيء ما يُخلط به، و(الزنجبيل) مادة تخلط بالماء فتستلد العرب بشربه، (سندس) نوع من رقيق الديباج، (إستبرق) ما غلظ من الديباج.

تصوير وتمثيل لمقام كريم، فيه نعيم مقيم، ومُلك عظيم؛ ثوابًا من عند الله، والله عنده حُسن الثواب.

هذه طائفة من أمثال القرآن العظيم باصطلاح القرآن نفسه، تصور لك الحقائق، وتهدي إلى سواء السبيل.

وطريقة ضرب الأمثال الصحيحة في كشف الحقائق، وبيان الأمور المهمة، وتوضيح الشؤون المعنوية طريقة تعليمية مُثلّى، لا تَتَيسر إلا لمن أسبغ الله عليه فضله و الله ذو الفضل العظيم - كالإمام الحجة الغزالي -عليه الرحمة - وأضرابه من الأئمة الذين أقاموا أنفسهم و عاظًا مرشدين، وهداة مخلصين، فقد سلكوا في إرشادهم هذه الطريقة المثله؛ {وَتِلكَ الأُمثالُ نَضْربُها لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُها إلا الْعَالِمُونَ} [العنكبوت: 43].



[1] نُشِرَت هذه المقالة في مجلة «المجمع العلمي العراقي»، مج/ 7، 1 مارس 1960م، ص3، وقد أتبع الكاتب أمثال القرآن وبيانها. (موقع القرآن فيها بذكر طائفة من الأمثال العراقية العامية، فاقتصرنا على الجزء المتعلق بأمثال القرآن وبيانها. (موقع تفسير).