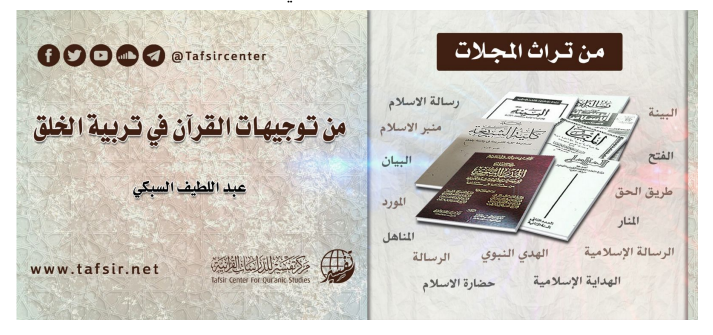


### من توجيهات القرآن في تربية الخَلْق

#### عبد اللطيف السبكى



**(غدی** www.

تنوَّعَت طرائق القرآن في توجيه الخَلق إلى ما فيه نفعهم وما فيه رضا الله تعالى عنهم، وهذه المقالة تقتبس من هذه التوجيهات



القرآنية من خلال عقد موازنة بين مآل المتقين والمنافقين ممّا أخبر عنه القرآن الكريم، وتنزيل ذلك على حال المتلقّى للقرآن.

# من توجيهات القرآن في تربية الخلق[1]

(إِنَّ الْمُثَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهَرٍ).

(إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدَّر ْكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ).

قِف معي أمام هاتَيْن الآيتَيْن، واستشعر بوجدانك بُعْد ما بينَ الفريقين، ثم صاحبني في الموازنة بين المقامَيْن، عَلَنا نهتدي من وراء ذلك إلى ما هنا مِن توجيهِ نحو أخلاق هي ذات الشأن في التفريق بين فريقٍ وفريقٍ.

شعار هذا المقال ينم عن وعظ، ويُوحي بأنه للترغيب والترهيب، ولئن كان ذلك المعنى شاخصًا فيما أكْتُب، فإن القصد الذي عنيتُه بالدّات، وأردتُ القارئ على أنْ يؤازرني فيه هو أنْ نواصل ما بدأنا مِن تتبُع ما هنا من توجيهاتٍ خُلُقِية سبقت إلينا في تأكيدٍ من القول، ولكنّا على جفوة منها أو تجاهل، حتى كأنّها لم تكن لنا وبنا، أو كأنّنا في حِلِّ منها عملًا والتزامًا.

### (إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهَرٍ):

يَنساق إلى بعض الأذهان أنّ القرآن حينما يتحدّث عن المتّقين، إنما يقصد خصوص



القائمين برسوم الإسلام من صلاة وزكاة ونحوهما، وإنْ وَهَنَ فيهم جانب الأخلاق، وأنه حينما يتحدّث عن نقائص المنافقين لا يعني بهم سوى المنافقين في الإسلام، على عهد الرسول عليه السلام، وإن توقرت كثرتهم بيننا في هذه الأزمان.

ولو صح ذلك لكانت الفضيلة أرخص ما يدّعيه الأدعياء، ولوَجَدْتَ جمهرة الأشرار يزحمون خيار الناس في مناقبهم، ويحتلون من الشرف منازلهم.

ولكن القرآن وضع للفضيلة حدودها ومعالمها، وماز الخبيث من الطيب، بما ذكر من خصائص النفوس، واختلاف النزعات، فإذا توارت عن بعض العقول حدود الفضيلة، أو تعامت عن معالمها بصائر، أو تطاول نفر من الحمقى فزعموا لأنفسهم أكثر مما لها فلن يكون ذلك طامسًا لما رسم القرآن، ولن يخلط الأوضاع التي تأبى أن تتبدل، والتي ستظل في حماية الدين، وفي رعاية العلم، وستظل كذلك ما دام عقل يَزن، وضمير يَحكم.

ليس الأمر كما فهم أولئك الذين زعموا أنّ دعوة القرآن إلى الخير تقف عند فرائض قد يؤديها من لا يحسنها، وقد يُباهِي بها من يسير في حياته على مناهضتها، ولا يستشعر بشيء مما توحي به في رسمها، وفي معناها وأهدافها، وإنما القرآن أوسع رحابًا مما تخيلوا وأسمى مأربًا مما فهموا.

فهو ينظر في الإنسان إلى عقيدته وعمله، ويعتبر الخُلُق جانبًا من العمل، ناظرًا إلى أثره في الوجود، وما ينجم عنه مِن خير أو شرً، فهو لا يَحْكُم على الخُلُق، ولا يرتب عليه جزاء إلا بقدر ما يتحقق من ورائه، إنْ خيرًا فخير، وإنْ شرًا فشر".



ثم يرى القرآنُ فيما عَلِمْنا أنّ الخُلُق -العمل- من متعلقات العقيدة وفيه تتمثل قوتها، أو يبدو ضعفها. وعلى ذلك ترى القرآن حينما يذكر المتقين ليشيد بهم، وحينما يبشر هم بما أعد لهم في أخراهم، إنما يقصد بهم أولئك الذين صَحَت عقيدتهم، وسلَمَت من شوائب الدَّخَل طويّتهم، فكان مظهر ها خالصًا وصادقًا فيما يبدو من خُلُق كريم، وما يبدو من عمل حميد.

وما من شك في أن العقيدة مصدر الإلهام للجوارح، وصاحبة السلطان في التوجيه، فتدفع إلى الخير وتُحبّبه إلى النفس، أو تذود عنه وتَرغَب عن سواه.

وإلى هنا يتضح أنّ العقيدة وحدها، أو عمّلا طيّبًا لا تكون العقيدة مبعثه، أو لا يكون مشفوعًا بخُلُق حَسنَ؛ شيء من ذلك وحده لا يكفي لانتظام صاحبه في المتّقين، ولا ينهض شأئه أن يأبّه القرآن لذِكْره، والإشادة به، واستنهاض العزائم، وإيقاظ النفوس لأنْ تترسّم آثاره، وتتأسّى بصنيعه.

وقد تقرر عند أولِي العِلْم أنّ الإيمانَ عقيدة، وقول، وعملًا؛ فإذا ما اعتور النقص واحدًا من هذه الثلاث امتنع أن يُوصف بالتقوى، إذ التقوى هي كمال الإيمان.

نعم تكون تقوى نسبية في مقابلة من يكون أقل من ذلك منزلة، ولكن ليست التقوى التي يردد القرآن امتداحها، ويُقام لها الوزن الراجح في اصطلاح عِلْم الأخلاق.

ولدينا المثل لتطبيق هذا، فإن خيار الناس الذين امتلأت الدنيا بذِكْر هم، وجرَتْ على لسان الزّمن سِيرتهم، كان امتياز هم بعد العقيدة باديًا من ناحية الخُلُق.

وكانت أخلاقهم نماذج للإنسانية الكاملة، ومعالم وضيّاءة لهداية الناس، لا في جانب



دون جانب، بل في جوانب الحياة عامّة، وفي كلّ شأن يتصل به شئون الجماعات، وقد رأينا القرآن حينما يعرض الثناء على المتقين، يذكر أول ما يذكر ناحية الخُلق؛ فهو يمتدح فيهم كظم الغيظ، والعفو عن الناس، والإعراض عن اللغو، وعقة اللسان، ويذكر لهم الإيثار والقناعة، والإخلاص وحُبّ الخير للناس، والوفاء ونقاء السريرة، وقوّة العاطفة، والصبر، والرضا، ويذكر كلّ ما يَعتبره الدِّين من كمال الدِّين وكلّ ما يراه عِلْم الأخلاق مِن محاسن الأخلاق.

ونرى القرآن حينما يختصُّ النبيَّ محمدًا -صلوات الله عليه- بذِكْر مناقبه، يمتدح فيه الرحمة ولين الجانب وسعة الحِلْم، وجميل الصفح، ويحمل ذلك وما إليه من شمائله الكريمة في قوله: (وَلُوْ كُنْتَ فَظًا غَلِيظَ الْقُلْبِ لَانْفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ)، وفي ذلك توجيه لنا إلى أن المسالمة، ورقة الطبع، ولطف المعشر أقرب الوسائل إلى امتلاكِ القلوب، وتأليفِ الجماعات.

ثم في مقام آخر يعمد القرآن إلى الإحاطة بكل ما يتأتى أن يمدح به النبي، ويطوي ذلك في أيسر عبارة تجري على اللسان، فيقول: (وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ).

فهذا نمط القرآن حين يتَحدّث عن التقوى والمتقيذ؛ إذ يذكر أعمالهم وخصالهم، ولا يقف عند ذلك التحديد الضيق الذي يقف عنده الدّهن الكليل.

ومع أنّ القرآن ينثر أوصاف المتقين في مواضع كثيرة من آياته، ويبت مدائحهم في ألوان عدّة من الثناء؛ فقد نراه يوجز كلّ ذلك في وعدٍ كريمٍ يَشِف عمّا لهم عند الله مِن قدرٍ، كفاء ما تجمّلوا به مِن خُلُق، أفرأيت قو لا أحفل بالرضا، وأدلّ على سمو المنزلة من قوله: (إنَّ المُتَقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ)، (إنَّ المُتَقِينَ فِي جَنَّاتٍ مَعُيُونٍ)، (إنَّ المُتَقِينَ فِي جَنَّاتٍ



وَنَعِيمٍ)، (إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهَرٍ). بل هناك مِن حُسن التقدير، وبالغ الوصف ما هو أحفل وأعجب، وحسبك قوله عز شأنه: (لَهُمْ مَا يَشَاءُونَ عِنْدَ رَبِّهِمْ) الآية، فكأنهم غير مجزيين بقدر أعمالهم فحسنب، بل لهم الآمال الفسيحة، والمطامع الممتدة، والرغبات المستجابة- ذلك جزاء المحسنين.

فليتنبه إلى ذلك من كان يظن أن التلون بلون الدِّين في عبادة جاقة، أو في زهادة لا يؤازرها خُلُق، أو في تزمُّت وغرور، أو في تكاسلُ مع الإسراف في حسن الظن بعفو الله؛ من كان يظن أن شيئًا من ذلك ير ْقى به إلى مكان ير وقه من الإيمان، أو ينهض به إلى منزلة أعِدَّت لِمن عرفوا الدِّين ديئًا وخُلُقًا، فهو دون الفهم الصحيح، والنظر الصائب ببونِ شاسع وأمدٍ بعيد.

## (إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدَّر ْكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ):

ذلك هو المقام الكريم مِن مقامَين، فأين منه مقام آخرين على طرف مضاد؟ إنّ المنافقين في الدرك الأسفل من النار.

وضح في كلمة سبقت لنا: أنّ القرآن في دعوته إلى تزكية النفس، يستحثنا على الصدق فيما ننتحل من قول وعمل، وينأى بنا عن مساوئ الدعوى المصطنعة، والتقنّع بالكمال المدخول، مع الركون إلى سفساف الخُلُق، والاحتيال في جلب الثناء من غير طريقه.

يرى القرآن فيما يتّجه إلينا به أن هذا اللون الزائف من الخُلق المُموَّه، شرّ ما يطمس معالم الإنسانية وقد كرَّمَها الله، وأصبح ما ينتاب المجتمع من تحلل النفسيات،



والتبجّح في قلب الأوضاع والطغيان على المبادئ القويمة التي هي موازين الكرامات والتي تعتبر من مباهج الحياة.

وما كانت أقدار الناس متمايزة في قياس العقل، ولا كانت القيم الأدبية على تفاوت بين إنسان وإنسان، بل بين الإنسان والحيوان الأعجم إلا لأن هناك مدارك وحساسية توقرت في جانب دون جانب، وبرزت آثارها في فرد أو جماعة أكثر مما توقرت وبرزت في آخرين.

فهذا إنسان أينع فيه الخُلق الفاضل، حتى ارتقى في مكانته لدى مَن يقدّره، واقترب في إنسانيته أن يكون ملائكيًا، وذاك آخر هبطت فيه المدارك والحساسية، وذبلت نفسيته حتى ارتكس إلى سفل، وكان محسوبًا على الإنسانية وهو ثقل على عاتقها، ومخزاة في وجهها، أو كانت حياته شقوة تلحق بمجتمعه، وتكدر العيش على من يبتغون العيش مطمئنًا في ظلال رفيهة من حُسن الأخلاق.

يسوقنا ذلك، أو يسوقنا إلى ذلك ما صنع القرآن في حديثه عن النفاق وأهله، فقد انتهج مع المنافقين أقسى مما انتهج مع أهل الكفر الصرُّراح.

ليس لأنّ الكافرين بدعوة القرآن أحَبّ إليه ممن نافقوا، ولكن لأنّ الكفر الصُّراح يُعتبر من الوجهة الاجتماعية عنادًا سافرًا وعداءً مكشوقًا، أمّا النفاق فعداءً ملفوف، وضغن كامن، فيه ما في الكفر الصُّراح من قبح، وفيه فوق ذلك مكر يبيّتونه، وشيباك ينصبونها وراء ذلك الودّ البرّاق.

وكثيرًا ما يقع المُسالِم المطمئن في حبال النفاق، إذا استنام إلى ظاهره، ولم يفطن



إلى خباياه أنه من الهيِّن على المرء أن يتحاشَى عدوًا سافرًا أكثر مما يتحاشَى عدوًا كامنًا.

لذلك كان النفاق مهيئًا غاية المهانة، وكان بغيضًا نهاية البُغض، فليس فيه شيء يخقف من سوء ما به، ولا يجتمع مع النفاق اعتزاز بشخصية، ولا احتفاظ بكرامة، ولا خشية من معرة.

ذكر القرآنُ مِن أوصاف المنافق ما كشف عن شخصية متأرجحة، لا تملكها عقيدة، ولم يُثبّتها إيمان، فهي بين وسوسة وقتية، ورعدة لازمة، ويظل المنافق بين وسوسته وخوفه مفكك الشخصية، مائع الخُلق، غير متماسك الرأي، وهو إزاء اضطرابه ذلك يحاول أن يستند إلى غيره؛ كمن يلعب برأسه دُوار، أو كمن خارت قواه عن الوقوف؛ فلم يتمالك أن ينهض على قدميه، فمد يده إلى جانب، والأخرى إلى جانب، ثم ترهل في حركته ليقف كما يقف الأقوياء، وليس هو من الأقوياء.

يحرص المنافق على أن يُمالِئ هذا وذاك، ويلتمس الرضا هنا وهناك، فهو مع كلّ زامرٍ يرقص، ومع كلّ منشدٍ يطرب، وأني يكون إنسائًا مَن كان كذلك، أو على شيء من ذلك؟!

وليس أصدق مِن قول االله فِيمَن ينافق: (مُدَبْدَبِينَ بَيْنَ دَلِكَ لا إِلَى هَوُلاءِ وَلا إِلَى هَوُلاءِ وَلا إِلَى هَوُلاءِ)، ولا يحسبنَّ حاسبِ أن النفاق جملة نقائص تتجمع في شخص، بل النفاق خِصال وضيعة، فمن تجمعت لديه فهو مُمعِن في نفاقِه، ومَن ابتُلي منها بشيء فهو منافق إلى حدِّ ما. والنفاق شرُّ كله وإنْ كان هيِّنًا على من اقترفه أو اقترف منه طرقًا يسيرًا.



ذكر َ القرآنُ أوصاف النفاق في مناسبات من آياته؛ فأنت تراه يقول عن المنافقين: (وَيَحْلِفُونَ عَلَى الْكَذِبِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ)، ويقول: (فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ)، (قَدْ بَدَتِ الْبَعْضَاءُ مِنْ أَفْواهِهِمْ وَمَا تُخْفِي صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ (،) يَقُولُونَ بِأَلْسِنَتِهِمْ مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ (،) يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ رِنَاءَ النَّاس (،) قَإِنْ أَعْطُوا مِنْهَا رَضُوا وَإِنْ لَمْ يُعْطُوا مِنْهَا وَلَا يَدْكُرُونَ اللَّهَ إَلا قَلِيلا )، (فَإِنْ لَمْ يُعْطُوا مِنْهَا اللَّهَ وَهُو خَادِعُهُمْ). اطْمَأَنَّ بِهِ وَإِنْ أَصنَابَتُهُ فِثْنَةُ انْقَلْبَ عَلَى وَجْهِهِ)، (يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ).

وهكذا من الآيات التي تشهد على المنافق بالضّعة، وتعطيك من صوره أنه: مُراءٍ وكدّابٌ، ونفعيّ ومتصنّع ومريض القلب، وما إلى ذلك مما يعافه السّمع الكريم، وتتأوّه من هوله الجماعات، فهل بعد هاته الدنايا يعرض للمنافق شأن أو يقام له حساب؟

من كان كذلك فهو دون الغير في الاعتبار، بل هو دون الغير حتى في الهوان، فقد يكون خصم له قدر، وقد يكون خصم تتخطاه الأنظار، ويتجاوزه الحديث حتى في عداد الخصوم لو كانوا شرفاء، فإذا رأيت القرآن يؤكّد لك أن المنافقين في الدرك الأسفل من النار فقد سلك بهم مسلكهم، ووضعهم في أخراهُم حيث وضعوا أنفسهم في دُنياهُم، وجعل قرارهم في الدرك الأسفل، بعد أن جعل مثوى المتقين في مقامٍ أمين، ولم يكن هناك بين هؤلاء وأولاء سوى كرامة وأخلاق. واليوم يا بُعد ما بين مقامٍ ومقام!

<sup>[1]</sup> نُشرت هذه المقالة في مجلة الأزهر، الجزء الثامن من المجلد الحادي والعشرين، سنة 1369هـ، ص698. (موقع تقسير).

